Athos (Numasterics). Protaton.

# ARCHIVES DE L'ATHOS

Fondées par GABRIEL MILLET. Publiées par PAUL LEMERLE

VII

# ACTES DU PRÔTATON

ÉDITION DIPLOMATIQUE

PAR

Denise PAPACHRYSSANTHOU

**TEXTE** 

Ouvrage publié avec le concours du Centre National de la Recherche Scientifique et de la Fondation Jean Ébersolt du Collège de France

PARIS (VIE)
P. LETHIELLEUX
10, RUE CASSETTE, 10

1975

Ce volume VII de la série des « Archives de l'Alhos » est un peu différent de ceux qui l'ont précédé et de ceux qui le suivront. Le dossier du Prôtaton, dont l'essentiel avait été réuni par Gabriel Millet, comporte beaucoup moins d'actes que ceux des monastères qui conservent encore aujourd'hui des archives d'époque byzantine. En revanche, il s'agit presque toujours de pièces de la plus grande importance, intéressant l'ensemble de la communauté athonite. Il a paru convenable de saistir celle occasion de traiter deux questions dont l'étude ne pouvait prendre place ailleurs: les origines de l'Athos monastique, et son organisation à l'époque byzantine. Ce volume est donc divisé en deux parties, dont la première est consacrée à l'histoire des origines et des institutions de l'Athos monastique, la seconde à l'édition des actes du Prôtaton.

Celle tâche dissicile a été consiée à Denise Papachryssanthou, parfailement préparée par la part qu'elle a prise à la présentation des précédents volumes, par sa collaboration à l'édition des Acles de Lavra, par sa connaissance intime des dossiers, édités ou inédits, maintenant rassemblés au Collège de France, dont elle assure la conservation et le classement. Elle s'en est acquititée d'une saçon excellente. Non seulement elle donne, de pièces aussi importantes que le typikon de Tzimiskès ou celui de Monomaque, l'édition à laquelle il faudra désormais se reporter; mais surtout elle a débroussaillé, avec autant de science que d'esprit critique, le champ semé d'erreurs, légendes ou falsisscations, des origines athoniles. Et elle a conçu sa tâche de façon si large que toute étude à venir sur un document ou sur un monastère de l'Athos aura, peu ou prou, à utiliser le présent ouvrane.

Depuis la publication du précédent volume des « Archives de l'Alhos » (l'édition des Acles d'Esphigménou, par J. Lefort, en 1973), la disparition du R. P. Laurent, dans ce domaine comme dans lous les domaines des études byzantines, a creusé un vide. Gabriel Millet lui avait remis, il y a un demi-siècle, les dossiers photographiques du Pantocrator et de Xénophon. De ce dernier, la préparation était assez avancée pour qu'on puisse envisager de le publier sans trop de retard, et sous la signature de V. Laurent. Pour le dossier du Pantocrator, que nos récentes missions ont d'ailleurs notablement accru, il faudra choisir un nouvel éditeur. Mais l'entreprise des « Archives de l'Athos » est en bonnes mains, et elle est en bonne voie, pourvu que les difficultés qui pèsent déjà lourdement sur l'édition savante me deviennent pas insurmontables. Le tome II des Actes de Lavra est mis en composition au moment même où sort le présent ouvrage, et d'autres volumes, dont certains sont déjà presque achevés, pourraient suivre rapidement. M. J. Bompaire, qui après l'édition des Actes de Xèropolamou se prépare à publier ceux de Saint-Paul, et qui est la cheville ouvrière de l'édition des Actes de Valopédi, sera par sa compétence et par son dévouement le plus sûr garant du succès de celle collection.

Paul LEMERLE.

Le présent ouvrage est divisé en deux parties. C'est dans la seconde que l'on trouvera l'édition des actes du Prôtaton : elle suit les principes de la collection. La première partie est consacrée à une étude historique sur le monachisme athonite, travail que nous avons entrepris il y a quelques années à l'instigation, et avec l'aide, de M. P. Lemerle.

Pour mener à bien notre tâche, nous disposions des photographies des actes du Prôtaton prises il y a plus de cinquante ans par G. Millet; de celles prises en 1941 par F. Dölger, que M. H.-G. Beck nous a autorisée à utiliser et dont M. P. Wirth nous a facilité la consultation dans les archives photographiques de l'Académie de Bavière; enfin des photos de dossiers athonites, publiés ou non, que de récentes missions au Mont Athos ont permis de rassembler, et qui sont déposées au Collège de France.

Nous savons gré à tous nos collègues de l'équipe athonite du Gentre de recherche d'histoire et civilisation de Byzance de nous avoir ouvert leurs dossiers et de nous avoir fait bénéficier de leur expérience du monde athonite. Nous tenons à exprimer une particulière reconnaissance à M<sup>mo</sup> Irène Sorlin, qui nous a aidée à transcrire les notices et les signatures slaves; à M<sup>mo</sup> Danica Lecco, qui nous a facilité l'accès à la bibliographie serbe et aux sources slavones; à M. B. Fonkič, qui a bien voulu faire pour nous en U.R.S.S. une recherche sur la correspondance échangée entre les prôtoi de l'Athos et les autorités russes, et qui nous a fourni des agrandissements photographiques de copies conservées dans le fonds synodal de Moscou; à M. N. Oikonomidès, qui a revu la liste des prôtoi et celles des officiers du Prôtaton.

M. N. Svoronos a lu l'ensemble de notre travail, nous a fait de précieuses remarques et nous a évité plus d'une erreur; M. J. Lefort, lui aussi, a lu, à deux reprises, l'ensemble de cet ouvrage et nous a aidée à le présenter dans un français plus clair et plus concis; qu'il nous soit permis de leur exprimer toute notre gratitude.

L'apport de M. P. Lemerle à la préparation des volumes de la collection des « Archives de l'Athos » n'a pas à être souligné, mais nous lui devons davantage : nous ayant confié l'enquête sur les origines du monachisme athonite et la tâche d'éditer les actes du Prôtaton, il nous a guidée, conseillée et encouragée sans se lasser durant des années; sans lui, ce livre n'aurait pas vu le jour. Nous le prions d'accepter le témoignage de notre profonde reconnaissance.

Denise Papachryssanthou,

# OUVRAGES ET REVUES CITÉS EN ABRÉGÉ

- Acles Chilandar et Acles Chilandar slaves: Acles de l'Athos V, Acles de Chilandar, publiés par L. Petit et B. Korablev, Viz. Vrem., 17, 1910 [1911], Priloženie 1, 19, 1912 [1915], Priloženie 1.
- Acles Chilandar Suppl.: Supplementa ad acta gracca Chilandarii, publics par V. Mošin et A. Sovre, Liubliana. 1948.
- Actes Dionysiou: Archives de l'Alhos IV, Actes de Dionysiou, publiés par N. Oikonomidès, Paris, 1968.
- Actes Esphigménou<sup>3</sup>: Archives de l'Alhos VI, Actes d'Esphigménou, publiés par J. Lefort, Paris, 1973.
- Acles Kaslamonitou: Acles de Kaslamonitou, publiés par N. Oikonomidès, en manuscrit,
- Acles Kullumus: Archives de l'Alhos II, Acles de Kullumus, publiés par P. Lemerle, Paris, 1945.
- Acles Lavra<sup>1</sup>: Archives de l'Alhos I, Acles de Lavra (897-1178), publiés par Germaine Rouillard et P. Collomp, Paris, 1937.
- Actes Lavra<sup>2</sup>: Archives de l'Alhos V, Actes de Lavra, Première Partie, publiés par P. Lemerie, A. Guillou et N. Svoronos, Paris, 1970.
- Acles Lavra II-III: Même édition, volumes à paraître (II: 1240-1329; III: 1330-1500).
- Actes Pantocrator: Actes de l'Alhos II, Actes du Pantocrator, publiés par L. Petit, Viz. Vrem., 10, 1903, Priloženie 2.
- Actes Philoihéou: Actes de l'Alhos VI, Actes de Philoihée, publiés par W. Regel, E. Kurtz et B. Korablev, Viz. Vrem., 20, 1913, Priloženic I.
- Actes Prodromou: Les archives de Saint-Jean-Prodrome sur le mont Ménécée, par A. Guillou, Paris, 1955.
- Acles Rossikon: Akly russkago na svjalom Afone monaslyrja sv. Panleleimona, Kiev, 1873.
- Acles Xénophon: Acles de l'Alhos I, Acles de Xénophon, publiés par L. Petit, Viz. Vrem., 10, 1903, Prilozenie 1.
- Acles Xèropolamou: Archives de l'Alhos III, Acles de Xéropolamou, publiés par J. Bompaire, Paris, 1964.
- Actes Zographou: Actes de l'Athos IV, Actes de Zographou, publiés par W. Regel, E. Kurtz et B. Korablev, Viz. Vrem., 13, 1907, Priloženie 1.
- An. Boll.: Analecta Bollandiana.
- Barlaam, Monè Grégoriou: Βαρλαὰμ Γρηγοριάτου, ή έν άγιφ δρει Αθφ Ιερά μονή τοῦ άγιου Γρηγορίου, Thessalonique, 1921.

BINON, Xèropolamou: St. BINON, Les origines légendaires et l'histoire de Xéropolamou et de Saint-Paul, Louvain, 1942.

Byz.: Byzantion.

BZ: Byzantinische Zeitschrift.

Chatziiôannou, Chrysoboulla: 'Ι. Χατζηιωάννου, Χρυσόβουλλα καl τυπικά περl τοῦ 'Αγίου "Ορους, Athènes, 1939.

Gollège de France: nous désignons par là le Centre de recherche d'histoire et civilisation de Byzance, qui y est installé.

Darrouzès, Épistoliers byzantins: J. Darrouzès, Épistoliers byzantins du Xº siècle, Paris, 1960.

Darrouzès, Offikia; J. Darrouzès, Recherches sur les òoolxia de l'Église byzantine, Paris, 1970.

DARROUZÈS, Prôles: J. DARROUZÈS, Liste des prôtes de l'Athos, Millénaire, I, p. 407-447.

Darrouzès, Sigillia: J. Darrouzès, Deux sigillia du patriarche Antoine pour le prôte de l'Athos en 1391 et 1392, Έλληνικά, 16, 1958/59, p. 137-148.

DMITRIEVSKIJ, Typika: A. DMITRIEVSKIJ, Opisanie liturgičeskih rukopisej hranjaščihsja v bibliotekah pravoslavnago Vostoka. I : Τυπικά, Κίεν, 1895.

DÖLGER, Archivarbeit: F. DÖLGER, Archivarbeit auf dem Athos. Über die Arbeitsbedingungen für die Herausgabe byzantinischer Kaiserurkunden, dans Παρασπορά, Ettal, 1961, p. 410-429.

Dölger, Diplomatik: F. Dölger, Byzantinische Diplomatik, Ettal, 1956.

Dölger, Ein Fall: F. Dölger, Ein Fall slavischer Einsiedlung im Hinterland von Thessalonike im 10. Jahrhundert, Sitzungsberichte der Bayer. Akad. der Wissen., Philol.-histor. Klasse, 1952, Heit 1.

Dölger, Facsimiles: F. Dölger, Facsimiles byzantinischer Kaiserurkunden, Munich, 1931.

DÖLGER, Kodikellos: F. DÖLGER, Der Kodikellos des Christodulos in Palermo, dans Diplomatik, p. 1-74.

Dölger, Regesten: F. Dölger, Regesten der Kaiserurkunden des Oströmischen Reiches, I-V, Munich, 1924-1965.

DÖLGER, Schalzkammer: F. DÖLGER, Aus den Schalzkammern des Heiligen Berges, Munich, 1943. DÖLGER, Tragos: F. DÖLGER, Die Echtheit des Tragos, dans Diplomalik, p. 215-224.

Dölger-Karayannopulos, Urkundenlehre: F. Dölger et J. Karayannopulos, Byzantinische Urkundenlehre. I: Die Kaiserurkunden. Munich. 1968.

Dουκλκέs, *Mégas Synax*.: Κ. Δουκάκη, Μέγας Συναξαριστής πάντων τῶν ἀγίων, 12 vol., Athènes, 1889-1896.

ΕΕΒS: 'Επετηρίς 'Εταιρείας Βυζαντινών Σπουδών.

Ekkl. Al.: 'Εχκλησιαστική 'Αλήθεια.

EO: Échos d'Orient.

Giddon, Alhos: Μ. Γεδεών, "Αθως. 'Αναμνήσεις, ἔγγραφα, σημειώσεις, Constantinople, 1885. Giddon, Æphémérides: Μ. Γεδεών, Πατριαρχικαί ἐφημερίδες ἐκ τῆς ἡμετέρας ἐκκλησιαστικῆς ἱστορίας. Α΄: 1500-1660. Athènes. 1926.

Goudas, Valopédi: Μ. Γούδα, Βυζαντινά έγγραφα τῆς ἐν Ἄθφ ἰερᾶς μονῆς τοῦ Βατοπεδίου, ΕΕΒS, 3, 1926, p. 113-134; 4, 1927, p. 211-248.

GOUILLARD, Synodikon: J. GOUILLARD, Le Synodikon de l'Orthodoxie. Édition et commentaire, Tr. et Mem., 2, 1967, p. 1-316.

- Grèg. Pal.: Γρηγόριος ὁ Παλαμᾶς.
- GRUMEL, Regestes: V. GRUMEL, Les regestes des actes du patriarcat de Constantinople, vol. I : Les actes des patriarches, fasc. I-III, Paris, 1932-1947.
- HUNGER, Kaiser Johannes: H. HUNGER, Kaiser Johannes V. Palaiologos und der Heilige Berg, BZ, 45, 1952, p. 357-379.
- ΚΑΙLIGAS, Athonias: Σ. Καλλιγά, 'Αθωνιάς, ήτοι σύντομος περιγραφή τοῦ άγιου ὅρους "Αθωνος, Hagion Oros, 1863.
- Κatalogos: Κατάλογος τῶν ἐν τῷ ᾿Αρχείω τῆς Ἱερᾶς Κοινότητος ἀποχειμένων Τυπικῶν τοῦ ʿΑγίου "Όρους, Χρυσοβούλλων βλαχικῶν καὶ Κηροβούλλων, Σιγιλλίων, Φερμανίων καὶ διαφόρων ἄλλων ἐπισήμων Ἐγγράφων, συνταχθεὶς ὑπὸ τῆς πενταμελοῦς ἐπιτροπῆς (...), ἐν Καρυαῖς ʿΑγίου "Όρους τῆ 23 Αὐγούστου 1920. — Athènes, 1921,
- Kourilas, Athos: article "Αθως dans Θρησκευτική και Χριστιανική Έγκυκλοπαιδεία, Α΄, Athènes, 1936.
- Κουπίλη, Calalogue: Ε. Κουρίλα, Τὰ άγιορειτικά άρχεῖα καὶ ὁ κατάλογος τοῦ Πορφυρίου Οὐσπένσκη, EEBS, 7, 1930, p. 180-222; 8, 1931, p. 66-109.
- Κτένλε, Prôlos: Χρ. Κτενᾶ, Ὁ πρῶτος τοῦ ἀγίου ὅρους "Αθω καὶ ἡ « Μεγάλη Μέση » ἡ « Σύναξις », ΕΕΒS, 6, 1929, p. 233-281.
- LAKE, Early days: K. LAKE, The early days of monasticism on Mount Athos, Oxford, 1909.
- LAMPROS, Catalogue: Sp. LAMPROS, Catalogue of the Greek manuscripts on Mount Athos, I-II, Cambridge, 1895-1900.
- Lampros, Palria: Σπ. Λάμπρου, Τὰ Πάτρια τοῦ 'Αγίου "Ορους, Néos Hell., 9, 1912, p. 116-161, 209-225.
- LAURENT, Corpus des secaux: V. LAURENT, Le Corpus des secaux de l'Empire byzantin. V, 1-3 : L'Église, Paris, 1963-1972.
- LAURENT, Regestes: V. LAURENT, Les regestes des acles du patriarcal de Constantinople, vol. I : Les acles des patriarches, fasc. IV. Paris. 1971.
- Lemerle, Esquisse: P. Lemerle, Esquisse pour une histoire agraire de Byzance: les sources et les problèmes, I: Revue historique, 219, 1958, p. 32-74; II: ibid., p. 254-284; III: ibid., 220, 1958, p. 43-94.
- LEMERLE, Vie ancienne: P. LEMERLE, La Vie ancienne de saint Athanase l'Athanite composée au début du xiº siècle par Athanase de Layra, Millénaire, I. p. 59-100.
- ΜΑΜΑΙΑΚΕ'S, Sainte Montagne: 'Ι. Μαμαλάκη, Τὸ "Αγιον "Όρος ("Αθως) διὰ μέσου τῶν αἰώνων, Thessalonique, 1971.
- DE MEESTER, De monachico statu: Pl. de MEESTER, De monachico statu juxta disciplinam byzantinam, Cité du Vatican, 1942.
- MEYER, Hauplurkunden: Ph. MEYER, Die Hauplurkunden für die Geschichte der Alhosklöster, Leipzig, 1894.
- Millénaire: Le millénaire du Mont Alhos 963-1963. Éludes et Mélanges, Chevetogne, I, 1963; II, 1964.

  MILLET, Inscriptions: G. MILLET, J. PARGOIRE et L. PETIT, Recueil des inscriptions chrétiennes de l'Athos, Paris, 1904.
- MM: F. Miklosich et J. Müller, Acla el diplomala graeca medii aevi, I-VI, Vienne, 1860-1890.
  Μομρημεπατος, Dikaion: Α. Μομφερράτου, Κληρονομικόν δίκαιον τῶν κληρικῶν καὶ μοναχῶν ἐν Ἑλλάδι καὶ Τουρκία, Athènes, 1890. Appendice: "Εγγραφα-Τυπικὰ τοῦ "Αθω, p. 233-265.

MORDTMANN, Historika: Α. ΜΟΚΟΤΜΑΝΝ, Ίστορικά έγγραφα περί τοῦ "Αθω, Syllogos, 'Αρχαιολ. παράρτημα τοῦ Κ-ΚΒ΄ τόμου, 1891/92, p. 61-72.

Mošin, Prolat: V. Mošin, Svetogorski protat, Starine. Jugosl. akad. znalnosti i umjelnosti (Zagreb). 43, 1951, p. 83-96.

Néologos: Νερλόγου έβδομαδιαία έπιθεώρησις, 2, 1892/93.

Néos Hell.: Νέος Έλληνομνήμων.

NICOL, Millenary: D. NICOL, The millenary of Mount Athos 963-1963, dans Byzantium: its ecclesiastical history and relations with the Western world, Londres, 1972, p. 59-74.

Οικονομισές, Calalogue Dio: Ἱερὰ μονὴ Διονυσίου. Κατάλογος τοῦ ᾿Αρχείου, ὑπὸ Π. Νικολοπούλου-N. Οἰχονομίδη, Σύμμεικτα, 1, 1966, p. 257-328 et 3 facs.

Οικονομισές, Calalogue Kas: Ν. Οἰχονομίδη, Ἱερὰ μονή Κωνσταμονίτου. Κατάλογος τοῦ ᾿Αρχείου, Σύμμεικτα, 2, 1970, p. 416-437 et 3 facs.

Οικονομικός Calalogue Sta: Ν. Οἰχονομίδη, Ἱερὰ μονὴ Σταυρονικήτα. Κατάλογος τοῦ ᾿Αρχείου, Σύμμεικτα, 2, 1970, p. 437-459 et 7 facs.

OSTROGORSKY, Geschichte<sup>3</sup>: G. OSTROGORSKY, Geschichte des byzantinischen Staates, 3e ed. Munich,

Ostrogorsky, Serska oblast: G. Ostrogorskij, Serska oblast posle Dušanove smrti, Belgrade, 1965; repris dans Sabrana dela G. Ostrogorskog, IV: Vizantija i Sloveni, Belgrade, 1970.

PAPACHRYSSANTHOU, Eulhume: Denise Papachryssanthou, La Vie de saint Euthyme le Jeune et la métropole de Thessalonique, REB, 32, 1974, p. 225-245.

PAPACHRYSSANTHOU, Office ancien: Denise PAPACHRYSSANTHOU, L'office ancien de saint Pierre l'Athonite, An. Boll., 88, 1970, p. 27-41.

PAPACHRYSSANTHOU. Pierre: Denise PAPACHRYSSANTHOU, La Vie ancienne de saint Pierre l'Athonite. Date, composition et valeur historique, An. Boll., 92, 1974, p. 19-61.

PG: Patrologiae cursus completus, series graeca accurante J. P. Migne.

Pistès, Athos: Δ. Πίστη, Περιγραφική Ιστορία τοῦ άγιου δρους "Αθω, Thessalonique, 1870.

REB: Revue des Études buzantines.

Rhalli-Potli, Synlagma: Σύνταγμα των θείων και ίερων κανόνων, ὑπὸ Γ. 'Ράλλη και Μ. Ποτλῆ, Athènes, 1852-1859.

SCHWARTZ, Kurillos von Skulhopolis: E. SCHWARTZ, Kurillos von Skulhopolis, Texte und Untersuch., 49.2, Leipzig, 1939.

SMYRNAKĖS, Athos: Γ. Σμυρνάκη, Τὸ άγιον δρος "Αθω, Athènes, 1902.

Stojanović, Akli: Lj. Stojanović, Svetogorski akti, Spomenik, 3, 1890, p. 1-57.

Stojanović, Zapisi I-III: Li. Stojanović, Stari srpski zapisi i nalpisi, Belgrade, 1902-1905.

Syllogos: 'Ο έν Κωνσταντινουπόλει Έλληνικός Φιλολογικός Σύλλογος.

Syn.E.CP: H. DELEHAYE, Synaxarium Ecclesiae Constantinopolitanae. Propylaeum ad Acta Sanctorum novembris, Bruxelles, 1902,

ΤΗΕΟCHARIDES, Katepanikia: Γ. Θεογαρίδου, Κατεπαγίκια της Μακεδογίας, Thessalonique, 1954. THÉODORE STOUDITE, Lettres, éd. Cozza-Luzi : A. Mai, Nova Palrum Bibliotheca, VIII, Rome, 1871; IDEM, éd. PG: Patrologia graeca, t. 99.

Tr. et Mém.: Travaux et Mémoires.

Typikon d'Athanase: éd. MEYER, Haupturkunden, p. 102-122.

OUVRAGES ET REVUES CITÉS EN ARRÉGÉ USPENSKIJ, Istorija: P. USPENSKIJ, Vostok hristianskij. Afon: Istorija Afona, II, Kiev, 1877; III, 1, Kiev, 1877; III, 2, Saint-Pétersbourg, 1892.

Uspenskij, Pervoe putešestvie: P. Uspenskij, Pervoe putešestvie v Afonskie monastyri i skily, I, 1-2, et II, 1, Kiev, 1877; II, 2, Moscou, 1880.

Uspenskij, Ukazatel: P. Uspenskij, Ukazatel' aktov hranjaščihsja v obiteljah sv. gory Afonskoj, Žurnal Minisl. Narodnago Prosveščenija, 55, 1847.

Vie d'Antoine le Jeune, I : Α. Παπαδοπούλου-Κεραμέως, Συλλογή παλαιστινής και συριακής άγιολογίας, Pravosl. Palest. Sbornik, 57, 1907, p. 186-216; II: F. HALKIN, Saint Antoine le Jeune, An. Boll., 62, 1944, p. 187-225.

Vie d'Alhanase A: I. Pomjalovskij, Žilie prepodobnago Afanasija Afonskago, Saint-Pétersbourg.

Vie d'Athanase B: L. Petit. Vie de saint Athanase l'Athanite, An. Boll., 25, 1906 (t. à p.).

Vie de Blaise: Acta Sanctorum, nov. IV, p. 657-669.

Vie d'Étienne le Jeune: PG, 100, col. 1069-1186.

Vie d'Eulhyme: L. Petit, Vie et office de saint Eulhyme le Jeune, Biblioth. hag. orient. 5, Paris,

Vie de Georges l'Hagiorite: P. Peeters, Histoires monastiques géorgiennes, An. Boll., 36-37, 1917-1919, p. 69-159 (traduction latine du texte géorgien).

Vie de Grégoire le Décapolite: F. DVORNIK, La Vie de saint Grégoire le Décapolite, Paris, 1926.

Vie de Jean et d'Euthume: P. Peeters, loc. cit., p. 8-68.

Vie de Joannice: par le moine Sabas, Acia Sanctorum, nov. II. 1, p. 332-383.

Vie de Michel le Syncelle: Th. I. Šmit, Kahrie-Džami, Priloženie 1, Izvēstija Russk. arheol. inst. v Konstanlinopole, 11, 1906, p. 227-259.

Vie de Nicéphore de Milel: H. Delehaye, Vita S. Nicephori, episcopi Milesii, An. Boll., 14, 1895,

Vie de Nicélas Méd.: Acla Sanctorum, apr. I (éd. 1675), Appendice, p. xxII-xxxIII.

Vie du patrice Nicétas: Denise Papachryssanthou, Un confesseur du second iconoclasme. La Vie du patrice Nicétas († 836), Tr. el Mém., 3, 1968, p. 309-351.

Vie de Paul le Jeune: H. DELEHAYE, Vita S. Pauli Iunioris in Monte Latro, An. Boll., 11, 1892, p. 5-74, 136-182.

Vie de Pierre d'Airoa: V. LAURENT, La Vie merveilleuse de saint Pierre d'Airoa († 837), Subs. hag. 29, Bruxelles, 1956.

Vie de sainte Théodora: Arsenij, Žilie i podvigi sv. Theodory Solunskog, Jur'ev, 1899.

Viz. Vrem.: Vizantiiskii Vremennik.

Vlachos, Athos: Κ. Βλάχου, ή χερσόνησος τοῦ άγίου όρους "Αθω, Volo, 1903.

ZÉPOS, Jus: J. et P. ZÉPOS, Jus Graecoromanum, I, Athènes, 1931.

Živojinović, Kelije: Mirjana Živojinović, Svelogorske kelije i pirgovi u srednjem veku, Belgrade, 1972.

PREMIÈRE PARTIE

LE MONACHISME ATHONITE : SES ORIGINES, SON ORGANISATION

#### CHAPITRE PREMIER

# L'ATHOS AVANT LES MOINES

#### 1. Une presou'île abandonnée

La longue et étroite bande de terre qui forme la presqu'île jadis appelée Aktè, et Athos depuis le haut Moyen Âge, n'est pas d'accès facile. On y entre par un isthme étroit, situé à l'ouest-nord-ouest. Plus on pénètre à l'intérieur, plus le sol devient accidenté. Bois, ravins et torrents coupent la marche, et les montagnes se succèdent, chacune s'élevant plus haut que la précédente. L'accès par mer n'est pas plus aisé, malgré d'innombrables petits golfes. La grande profondeur des eaux rend l'accostage difficile, et vents, bourrasques et rafales balaient les côtes. Aussi les naufrages autour de l'Athos furent-ils nombreux de tout temps.

La configuration de la presqu'île a favorisé et en même temps imposé un certain isolement. Ce dernier explique pour une part les particularités qui, dès le début, ont différencié la vie monastique à l'Athos de celle qui se développait dans les autres centres monastiques byzantins.

Un dépeuplement ancien. Dans l'antiquité, cinq ou six petites villes s'élevaient sur le sol de l'Athos<sup>3</sup>. Toutes ont disparu ou ont été abandonnées aux premiers siècles de notre ère. La dernière mention d'habitants de la région date de 203 après J.-C.: un païen nommé Germanos, fils d'Héraklas, fit construire un sarcophage pour recevoir son corps et celui de sa femme<sup>4</sup>. Le déclin général de

(2) Sur le fait que la Montagne restait parfois isolée du monde extérieur, cf. Typikon d'Athanase, p. 105, l. 31-p. 106, l. 10, p. 114, l. 4-5, et Vie d'Athanase A, p. 45, l. 15-16,

<sup>(1)</sup> Sur la géographie de l'Athos, voir un exposé détaillé dans l'article "Αθως de la Μεγάλη 'Ελληνική Εγκυκλοπαιδεία, t. 2, 1927, p. 328-332, et Συμπλήρωμα, t. 1, 1980, p. 259-260, avec la bibliographie,

<sup>(3)</sup> Alexandre Lauriotès (Ἱστορικὰ περί τοῦ "Αθω, Néalogos, p. 881-883, 904-900) a rassemblé les extraits d'écrivains anciens qui concernent l'Athos jusqu'à Étienne de Byzance; ef. aussi Uspersku, Islorija, II, p. 159-163, no 56-66. Le travail de Λ. Samothrakès, 'Αρχαΐαι Ορφαικοί πόλεις ἐπὶ τοῦ "Αθω, dans divers nos du journal Φωνή της Θράκης, on 1928 et 1929, nous est resté inaecessible.

<sup>(4)</sup> Le sarcophago est conservé à Vatopédi (cf. Smyrnakès, Athos, p. 14). L'inscription qui y est gravée porte la date έτους αντ μηνὸς Πανήμου β'. Le 2 du mois Panèmes de 351, d'après l'ère macédonienne, qui commence en 148 avant J.-C., se situe en juin 203. Le premier éditeur, W. M. Leake (Travels in Northern Greece, III, Londres, 1835, p. 140 note 2, et pl. XXV n° 124), aussi bien que A. Boeschi (C.I.G. n° 2007 m, dans les «Addenda et corrigenda» du l. II, p. 994) datent l'inscription de 321, d'après l'ère d'Actium (30 av. J.-C.). M. Démitsas ('Η Μακεδονία &ν λίθοις φθεγγομένοις, Athònes, 1896, n° 781) remarque avec raison que l'absence du mot σεδαστοῦ ά côté de έτους oblige à dater l'inscription d'après l'ère commune de Macédoine. Il existe à l'Athos quelques autres inscriptions anciennes (cf. Dèmitsas, tbid., n° 776-780), mais elles ne sont pas datées.

la Chalcidique, qui commença dès l'époque hellénistique et se poursuivit à l'époque romaine, entraîna sans doute la décadence progressive des bourgs athonites, lesquels, du fait de leur situation géographique vulnérable, furent particulièrement atteints. Le bouleversement que subit la Macédoine à partir du 111° siècle, raids et pillages barbares, invasions des Slaves, suffit, ponsons-nous, à faire disparaître, probablement au ve siècle, les derniers vestiges de vie urbaine qui subsistaient encore à l'intérieur de la Montagne.

Le fait qu'au vie siècle, Hermolaos, dans son abrégé d'Étienne de Byzance, donne le nom de quatre villes athonitese, ne peut être considéré comme une preuve de leur survivance, car on recopiait souvent ce genre de listes sans les adapter à la réalité<sup>10</sup>. On a aussi inféré la survivance de quelques bourgs anciens, à l'époque justinienne, de la mention que fait Procope de Charadros, parmi les villes de Macédoine fortifiées par Justinien Ier<sup>11</sup>, en identifiant<sup>12</sup> ce Charadros avec la ville athonite de Charadrous mentionnée par le pseudo-Skylax<sup>13</sup>. L'identification nous paraît hasardeuse: Charadrous<sup>14</sup> est citée une seule fois au vie siècle avant J.-C.; ni Hérodote ni Thucydide ne la connaissent; aucun des géographes plus récents (Strabon, Pline, Ptolémée) ne la mentionne non plus, ce qui suggère que cette ville avait disparu longtemps avant notre ère. Quant à l'explication de la dépopulation de la Montagne par le transfert de ses habitants au Péloponnèse ou ailleurs, transfert effectué par Gonstantin le Grand, ou par Constantin Pogonatos, ou encore par Alexis Ier Commiène, elle n'est qu'une légende monastique assez récente<sup>15</sup>.

Le seul fait certain est que les habitants avaient abandonné la Montagne longtemps avant l'arrivée des moines; les premières sources athonites ne disent rien d'anciennes habitations que les nouveaux venus auraient pu réutiliser, ni d'anciennes églises ruinées que les moines n'auraient pas

(6) Cf. Fanula Parazoglu, Makedonski gradovi u Rimsko doba, Skopje, 1957, p. 303-308, 357.

(9) Ed. A. Meineke, Berlin, 1849 (réimpr. Gratz, 1958), p. 36: "Αθως, p. 63: 'Ακρόθωσι, p. 232: Δτον, p. 490:

(10) Sur la date de composition, les sources et la valeur historique de l'ouvrage, en consultera l'article de E. Honigmann, dans Real-Encyklopādie, 2. Reihe, VI, 1929, col. 2369-2399.

(11) PROGOPE, De aedificiis, Bonn, p. 280, 1. 28.

(12) Cf. L. BORGHNER, dans Real-Encyklopädie, III, 1899, col. 2114-2115.

(13) SCYLAGIS CARYANDENSIS, Periplus, ed. C. Müllerus, in Geographi graeci minores, I, Paris, 1855, p. 53 of

(14) Nom de ville très répandu, cf. par ex. Real Encykl., vol. cité, col. 2113-2116 (Charadra, -drai, -driai, -drios, -drus).

(15) Constantin le Grand, d'après un récit de Kastamonitou (voir note 28), passage inséré dans Uspenskij, Istorija, II, p. 136 : 'Ο μέγας Κωνατωντίνος εἰς τὸν καιρὸν τῆς Βασιλείας του ἐξιώρισεν ἀπ' ἐδῶ τοὺς Τζακανίνας εἰς τὴν Πελοπόννησον ἀο λέγουσιν οι ἱστορικοί (i); Alexis I°τ, d'après deux chrysobulles faux (W. Redel, Κρυσόδουλλα καὶ γράμματα τῆς ... μονῆς τοῦ Βατοπεδίου, Saint-Pétersbourg, 1938, n° 1, p. 4, et Goudas, Valopédi, n° 13, p. 232), variante qui a peut-être sa source dans la Diègèsis mérikè (éd. Meyen, Haupturkunden, p. 163-184), laquelle fuit état de l'expulsion des bergers valaques de l'Alhos, durant le règne d'Alexis I°τ. Le transfort par Constantin Pogonatos a été proposé par Porphyre Uspenskij (ef. Uspenskij, Istorija, II, p. 43, 126-127) pour les besoins de son récit.

manqué de remettre en état, si les unes ou les autres avaient existé. D'ailleurs, vers le milieu du IXº siècle, lorsqu'on veut soigner un ascète malade, c'est hors de l'Athos, « près des villages», qu'on l'établit, là où il est possible de se procurer une nourriture convenable<sup>16</sup>; et au milieu du Xº siècle l'Athos se trouvait, nous dit-on, « loin de toute promiscuité avec les hommes»<sup>17</sup>.

L'installation des Slaves en Chalcidique. En arrivant dans les plaines de Macédoine<sup>18</sup>, les Slaves trouvaient donc un pays en partie dépeuplé; une fraction de la population fut massacrée par les envahisseurs, une autre s'enfuit et se réfugia dans les villes fortifiées. Toutefois, une partie des habitants a dû rester sur place : c'est ainsi que peut s'expliquer la grécisation et la christianisation progressives des Slaves<sup>10</sup>.

Telle est, à notre avis, la situation qui prévalut alors en Macédoine du Sud, y compris dans la région de Thessalonique<sup>20</sup> et en Chalcidique<sup>21</sup>. On ne peut pas dire qu'aucune source n'a jamais mentionné de présence slave au sud des lacs de la Chalcidique<sup>22</sup> : les toponymes slaves de la région disent assez le contraire<sup>23</sup>, et les documents de la fin du xº et du xº siècle font à plusieurs reprises allusion à des invasions slaves et bulgares dans le sud de la Chalcidique; ils mentionnent également des paysans de la région dont le nom est incontestablement d'origine slave<sup>24</sup>. Même s'il est vrai que certaines des invasions et installations en Chalcidique ne remontent pas plus haut que les xº-xº siècles, ces indications suffisent à montrer que les Slaves et les Bulgares qui descendaient vers Thessalonique et la Grèce se répandaient aussi dans cette région<sup>25</sup>.

(16) Vie d'Euthyme, p. 32-33.

(17) Vie d'Alhanase A, p. 15 : ἐπιμιξίας ἀνθρώπων πόρρω.

(18) La dernière mise au point sur ce sujet est duc à l. Neston, La pénétration des Slaves dans la péninsule balkanique et la Grèce continentale, Revue des études sud-est européennes, 1, 1963, p. 41-67.

(19) Sur la regrécisation de la Macédoine et le rôle joué par la population grecque dans la réhellénisation du pays, cf. P. Lembre, Invasions et migrations dans les Balkans, Revue historique, 211, 1954, p. 303-304; F. Dvornik, Les Slaves, Byzance el Rome au IX° siècle, Paris, 1926, p. 08; Idem, Byzantium, Rome, the Franks and the christianization of the Southern Slaves. Curille-Methodiana. Cologne, 1964, p. 102-103.

(20) Voir une liste de tribus slaves de celte région dans les Miracles de S. Dèmètries. En attendant l'édition commentée que prépare P. Lomerle, on se reportera à A. Tougand, De l'histoire profane dans les Acles grees des Bollandistes, Paris, 1874; P. Lemante, La composition et la chronologie des deux premiers livres des Miracula S. Demetrif, BZ, 46, 1953, p. 349-361; Id., Invasions et migrations; F. Banisté, Cuda Dimitrija Solunskog kao istoriski izvort. Bolgrade. 1953.

(21) Dès le m° siècle, les envahisseurs poussaient jusqu'au sud de la Chalcidique: ainsi en 269, Kassandra a été assiégée par les Gollis, cf. Zosimos, Bonn, p. 39; M. Besnien, L'Empire romain de l'avènement des Sévères au concile de Nicée (Histoire générale fondée par C. Giolz: Histoire romaine, l. IV), l'aris, 1937, p. 228; en 540, Kassandra a été détrulle par les Huns, qui saccagèrent aussi la région, cf. Procore, De Bello Persico, Bonn, I, p. 167; E. Stein, Histoire du Bas-Empire, II, Paris, 1949, p. 399.

(22) Thèse soutenue par S. ΚΥΒΙΛΚΙΣΙΕS, Θεσσαλονίκια Μελετήματα, Thessalonique, 1939, p. 12.

(23) Cf. M. Vasmen, Die Slaven in Griechenland, Abhandi, d. pretiss. Alt. d. Wiss., Philos. hisi. Kl., nº 12, Berlin, 1941, p. 202-214.

(24) Par ex. Actes Laura', n°1 (an. 897): familic Tzagastès à Kalamaria (dont un membre, le moine Jean Tzagastès, est usus imentione dens la Vite d'Eultyme, p. 47); Acte n°4 (an. 942), l. 2: Nenpūūū(ο), λetes Xèropolamou, n°1 (an. 959), l. 9-13; acte d'iviron, comu en résumé, cf. Dōcæn, Ein Fall, p. 7, l. 10-13 (an. 959)(0); Actes Laura', n°6 (an. 974), l. 15-20; deux actes inédits d'iviron de 982 (Photos au Collège de France): une des suscriptions, slave en caractères glegolitiques, a altré l'attention de lous les savants slavisants, cf. en dernier lieu G. Soults, dans Byz., 23, 1953, p. 402-403.

(25) Les documents reflètent le constante inquibitude des habitants de la région et le bouleversement causé par les nombrouses incursions et installations slaves et bulgares, cf. par ex. Acles Laura, n°a 2 et 3 (an. 941); Λete n°7, l. 132-133; acte d'iviron, édité dans Grég. Pal., l. 1917, p. 787-788 (an. 975 : G. Ostrogonsky, Quelques problèmes d'histoire de la pagsannerie byzantine, Bruxellos, 1956, p. 12-14); Acles Laura, n°8 (an. 989); acte d'Iviron (an. 996, inédit, l. 19 : διὰ τὸ ἐξελευρθίγκι τὰ χωρία ἡμῶν ἀπό τῶν Βουλγάρων κατεψύριεν εἰς τὴν γῆν τῆς μονῆς τοῦ Πολυγύρου ... διὰ τὴν ὀυροζητα τοῦ τόπου); Vie de Jean et d'Euthyme, § 59, p. 51, 1. 23-31.

<sup>(5)</sup> Le premier désastre survint en 348 avant J.-C., quand Philippe rasa Olynthe et d'autres villes de Chalcidique, et dispersa leur population. Depuis lors, les villes de cette région perdirent toute importance (L. BÜRCHNER, dans litel-Encyklopädie, III, 1899, col. 2074).

<sup>(7)</sup> L.u Mucédoine ful, avec la Pannonie et la Thrace, la province qui souffit le plus des raids et des installations des (iolhs; ef. par ex. E. Stein, Histoire du Bas-Empire, I, Paris, 1959, p. 191, 193, 194, 228, 229, 362; II, Paris, 1949, p. 12-14, 18, 309.

<sup>(8)</sup> Ces villes n'avalent d'ailleurs jamais atteint un grand développement, on a estimé leur population totale, à l'époque de leur prospérité (ve-1vé siècle av. J.-C.) à mille habitants (cf. J. Belocu, Die Bevölkerung der griechisch-römischen Well, Leipzig, 1886, p. 204).

L'ATHOS AVANT LES MOINES

S'il est arrivé aux Slaves de Chalcidique de pénétrer à l'Athos pour y faire paître leurs troupeaux. ils n'y ont pas établi d'installations permanentes. Les « documents anciens », qui ont permis à certains savants de soutenir l'opinion contraire26, ne sont en réalité que l'extrait d'un récit découvert par Porphyre Uspenskij dans un manuscrit athonite, et publié par lui<sup>27</sup>. On a longtemps hésité sur la date possible de ce récit, dit « Traité historique de Kastamonitou »28. On sait maintenant qu'il est dû à la plume d'un moine de Kastamonitou, Grégoire, qui écrivait en 1698 : il fait partie du genre d'écrits dits Patria<sup>29</sup>. Selon ce traité, « les Rèchinoi, appelés communément Vlachorèchinoi et Sagoudatéoiso, se seraient installés avec leurs familles à l'Athos durant les luttes iconoclastes. et ils auraient été christianisés par les moines athonites sat. Que l'auteur du Traité. Grégoire (ou sa source), ait confondu les Rynchines avec les Valaques installés au Mont Athos au XIIº siècle 32 ou qu'il ait trouvé ailleurs l'identification Rynchines = Vlachorynchines 33, le point qui nous intéresse est tout autre : aucune peuplade, roumaine ni slave, ne s'installa durablement au Mont Athos à l'époque de l'iconoclasme (viiiº et ixº siècle), comme l'affirme le « Traité historique de Kastamonitou ». Des bergers de l'arrière-pays, slaves ou grecs, utilisaient probablement les pâturages du Mont Athos; c'est une coutume qu'ils ont gardée pendant des siècles, les documents athonites en parlent, et nous y reviendrons plus loin. Selon ces documents, ce va-et-vient de bergers gênait les moines34; imagine-t-on que des villages et des bourgs n'auraient pas créé des problèmes plus graves ? Or aucun document ne parle d'un tel état de choses. Au contraire, une source hagiographique consirme l'absence d'habitants laïques à l'intérieur de l'Athos, qu'ils fussent grecs, slaves ou valaques 35.

#### 2. Hypothèses sans fondement sur l'origine du monachisme athonite

Les premières mentions de moines au Mont Athos ne remontent pas plus haut que le IXº siècle, mais l'argument e silentio ne peut à lui seul être considéré comme suffisant pour prouver l'absence de moines en un lieu donné, car la vie dans les centres monastiques restait ordinairement hors des

(26) L. Niederlie, Manuel de l'Antiquité slave, I, Paris, 1923, p. 106 : « Ces deux tribus (Sagoudales et Rynchines), d'après les documents ancions, occupaient même une partie de la Chalcidique et en particulier la montagne de l'Athos » ; P. Dyorskie, Les Slaves, Byzance et Rome, p. 14.

(27) Uspenskij, Istorija, III, 1, p. 311: édition; p. 21-22: commentaire. Depuis, cet extrait a connu plusiours éditions et commentaires; voir une liste des savants qui s'en sont occupés dressée par M. Lascants, Les Vlachorynchines, Rev. hist. du sud-est européen, 20, 1943, p. 185; à ajouter Vie de Grégoire le Décapolite, p. 31, avec d'autres références, et S. Kyriakides, Θεσακλονίκα Μελετήματα, p. 30-40, note 17.

(28) Τστορικός λόγος του Κασταμονίτου. Sur l'auteur et les manuscrits de cette légende, cf. prochainement Actes Kastamonitou, Appendice II; cf. aussi Lascaris, Ibid., p. 186-187.

(29) Plusicurs moines athenites ont essayé de composer une histoire de l'Athes. Les plus anciens manuscrits qui contiennent de tels récits ne remontent pas plus haut que le xv\*-xvv\* siècle, mais quelques noyaux peuvent être beaucoup plus anciens.

(30) οί (...) 'Ρηγίνοι καὶ ἀπλούο τερον Βλαγορηγίνοι καὶ Σαγουδάτεοι.

(31) Voir l'édition citée dans la note 27.

(32) C'est une hypothèse soutenue par A. Decei et par P. Mutafčiev : cf. Lascanis, ibid., p. 185.

(33) M. Lascaris laisse à l'auteur du récit le bénéfice du doute : « On ne saurait affirmer avec certitude que son auteur soit tembé victime d'une méprise ; il n'est pas absolument exclu qu'il ait pu trouver les Rynchines dans une source autre que les Miracles de S. Démétrius, et c'est, peut-être, cette source même qui considérait ce peuple comme des Viachorynchines « (bid., p. 189).

(34) Voir ci-dessous, p. 53.

(35) Vie d'Euthyme, p. 33.

préoccupations des chroniqueurs et des historiographes de les documents d'archives disparaissent facilement quand ils ont perdu leur utilité. Il ne reste que l'hagiographie pour nous renseigner sur la vie de ces foyers religieux. Or, des moines peuvent vivre longtemps sur une montagne avant qu'un biographe ou qu'un hymnographe ne s'avise de célébrer l'un d'entre eux, nous apportant ainsi quelques lumières sur la vie d'un centre pour le temps d'une ou deux générations seulement. En outre, nous devons compter avec la perte d'un certain nombre d'écrits hagiographiques, qui auraient peut-être comblé les lacunes de la chéorie donc, mais en théorie seulement, il est possible qu'une vie monastique se soit développée et maintenue au Mont Athos depuis la christianisation de la Chalcidique jusqu'au 1x° siècle, sans qu'aucune source ait retenu la chose.

L'Athos centre chrétien depuis le IVe siècle? La tradition athonite attribue à Constantin le Grand la fondation des premiers couvents de l'Athos. Ceux-ci auraient été détruits par Julien, reconstruits par le pieux empereur Théodose, et rasés une seconde fois par les empereurs iconoclastes. Ce schéma n'appelle pas de réfutation; Constantin n'a pas fondé de monastères à Constantinople<sup>38</sup>, encore moins le fit-il au Mont Athos : il épargna ainsi à Julien l'œuvre de destructeur qu'on lui prête. Théodose ne s'occupa pas plus de l'Athos que Constantin, et la seconde destruction est aussi légendaire que la première, mais elle était nécessaire pour justifier le silence des sources sur les monastères athonites jusqu'à la fin du xº siècle.

Le seul savant contemporain qui ait voulu concilier ces traditions avec l'histoire<sup>30</sup> fut Porphyre Uspenskij<sup>40</sup>, qui parle sans preuves de l'évangélisation de l'Athos par l'évêque Clément, venu de Jérusalem, du fonctionnement à l'Athos de couvents particuliers pour le clergé au 1v<sup>e</sup>-v<sup>e</sup> siècle<sup>41</sup>, de la migration des Péloponnésiens à l'Athos et du transfert de ceux-ci de nouveau dans le Péloponnèse, et de destructions en série<sup>42</sup>. Aucune de ces affirmations ne peut être retenue.

L'Athos refuge de moines palestiniens chassés par les Arabes? On a aussi soutenu que les moines de Palestine, fuyant les persécutions des Arabes<sup>43</sup>, se seraient réfugiés dans l'Empire byzantin

(38) Cf. G. Dagnon, Les moines et la Ville, Le monachisme à Constantinople jusqu'au concile de Chalcédoine, Tr. et Mém., 4, 1970, p. 229-230.

(39) C. Punéanirés (Πανδώρα, 15, 1864/65, p. 194-195) accepte que l'Athos a été peuplé de moines à partir du moines à partir d

(40) Porphyre Uspenskij a consacré à l'Athos monastique trois volumes de son *Istorija*: les tomes II; III, 1; III, 2. Son œuvre a été démarquée par G. Smyrnakès qui puise presque exclusivement la partie historique de son livre (Athos) dens lis-nossiti

livre (Athos) dans Uspenskij.

(41) En Orient ce genre de couvents n'est attesté qu'en Syrie, cf. A. Vöönus. History of ascelicism in the Syrien

Orient, II, Louvain, 1960, p. 331-342.

(42) USPENSKIJ, Istorija, II.

(43) Les sources grecques mentionnent des persécutions sporadiques, plus ou moins violentes, dirigées contro la population chrétienne de Palestine, et aurtout contro les moines; par ex.: 757/8, pressions économiques contro les moines, los ermites et les églises (cf. Тифорили, éd. C. de Boor, Leipzig, 1883-1885, p. 430); 797, massacre des moines sabattes (cf. BHG 1200, pour la date voir REB, 14, 1936, p. 207-208; O. F. A. Menyandus, Historical notes on the Lavra of Mar Saba, Eastern Churches Review, 2, 1969, p. 395); 809, dévastation des églises et des couvents de

<sup>(36)</sup> L'Olympe, à cause de son importance et de sa proximité de la capitale, est le centre le plus souvent cité par les historiens byzantins, sans pour autant que l'on puisse dire qu'ils nous permettent de suivre son évolution. On ne trouve pas un seul mot concernant les Météores chez les historiens du xiv\* siècle, date à laquelle les rochers de la Thessalle commençaient à devenir un grand centre monastique.

<sup>(37)</sup> Mais très peu de choses écrites par des Athonites ou pour les Athonites risquent d'avoir été perdues. Si nous possédons si peu de Vies de saints athonites, la raison en est que les Hegiorites ne se sont pas apparemment sentis attirés par ce genre littéraire. D'ailleurs, après l'épanouissement extraordinaire du genre, durant l'iconoclasme et aussitét après, les xe et xue siècles furent extrémement pauvres en Vies de saints, et ceci dans tout l'Empire.

L'ATHOS AVANT LES MOINES de cette hypothèse, nous avons dû examiner la politique monastique des empereurs durant le

et se seraient installés, de leur propre gré ou avec l'aide des empereurs, à l'Athos44. Rien dans les sources n'autorise cette hypothèse. Que des moines isolés originaires de Palestine aient pu parvenir au Mont Athos n'aurait rien d'étonnant, mais nous n'en possédons aucun indice, et l'idée qu'une immigration massive de moines, traversant l'Asie Mineure pour arriver à l'Athos, n'ait pas laissé de traces dans les sources, d'habitude très sensibles aux événements concernant l'Asie. paraît indéfendable.

Certaines sources hagiographiques signalent un mouvement semblable : des moines du Sinaï et de Raïthou se seraient réfugiés au Latros pour échapper au massacre<sup>46</sup>. C'est bien possible. étant donné que le Latros était une des premières montagnes après la frontière. Théophane rapporte, pour l'année 812, que des couvents de Palestine furent abandonnés en raison de l'hostilité des Arabes, Mais les moines qui réussirent à s'enfuir se réfugièrent à Chypre: certains passèrent ensuite à Constantinople, où l'empereur Michel Ier Rangabé les installa dans un couvent<sup>46</sup>. Il ne faut pas en déduire que l'abandon des couvents palestiniens fut complet et définitif47, ni chercher les origines du monachisme au Mont Athos dans une installation massive de moines émigrés de Palestine. Il n'y a d'ailleurs pas la moindre indication dans les écrits athonites du xe-xre siècle, qui puisse nous inciter à croire qu'il ait jamais existé une tradition48 athonite ancienne se rapportant à un tel événement. Ce thème n'apparaît que beaucoup plus tard, dans les divers Palria49.

L'iconoclasme à l'origine de l'Alhos monastique? L'idée que l'iconoclasme, en rejetant hors des grandes villes une masse de moines qui auraient trouvé refuge sur la Montagne et s'y scraient installés. fut la cause principale de la fortune de l'Athos a retenu plusieurs savants<sup>50</sup>. Pour juger du bien-fondé

Saint-Sabas, de Saint-Charitôn et d'autres (cf. Théophane, p. 484); 812, nouveaux massacres qui provoquèrent l'exode des moines (cf. ibid., p. 499); 966 ou 969, massacres et assassinat du patriarche (sur l'événement cf. en dernier lieu LEMERLE, Vie ancienne, p. 93, note 96). Cf. aussi D. Constantelos. The Moslem conquests of the Near East as revealed in the Greek sources of the 7th and the 8th centuries, Byz., 42, 1972, p. 325-357.

(44) Cette hypothèse a séduit de nombreux Athonites et historiens de l'Athos; par ex. Jacques de Néa-Skètè (cf. cod. Athos, Paniel. 282, f. 65, passage cité par E. Kourilas, dans Θεολογία, 23, 1952, p. 16); M. Gédéon, dans Ekkl. Al., 24, 1904, p. 185 : les moines de la laure de Xèropotamou de Palestine avaient peut-être immigré à l'Athos et fonde le couvent de Xeropotamou; SMYRNAKES, Alhos, p. 416 (mais il n'accepte des installations de moines de Palestine à l'Athos qu'en 1099 et 1517); F. W. HASLUCK, Christianily and Islam under the Sultans, Oxford, 1929, II, p. 381; E. Kounilas, dans Έχκλησιαστικός Φάρος, 49, 1950, p. 123, ou il résume sa thèse blen connue (cf. 'Ιστορία του 'Ασκητισμού, A', Thessalonique, 1929, p. 29-38, et Alhos, col. 499, 500, 502) de l'existence à l'Alhos d'abondants éléments palestiniens, qui prouveraient une installation massive de moines de Palestine sur la Montagne trais tous les exemples cités sont postérieurs au xvi\* siècle); N. Zoudianos, Les institutions de l'Athos, Strasbourg, 1928, p. 10 ; G. Κουπνουτος, Το "Αγιον "Ορος, Ιστορία και θρύλοι, Νέα 'Εστία, 74, 1963, fasc. 875 : 'Αφιέρωμα στὸ "Αγιον "Όρος, p. 6. L'idée a fait un tel chemin qu'on est allé jusqu'à dire que « many Arabic speaking monks from Syria and Palestine took refuge in that mountain: (L. Louizines, Κουτλουμούσιον-Κουτλουμούσι, Byzantinich-Neugriechische Jahrbücher, 17, 1944, p. 59).

(45) Vie de Paul le Jeune, p. 33; Vie de Nicephore de Milel, p. 145-146; l'hypotypôsis de Christodoulos de Patmos, éd. dans MM, VI, p. 60.

(46) THEOPHANE, de Boor, p. 499.

(47) Cf. aussi S. Vallut et S. Petrides, Saint Jean le Paléglaurile, Biblioth, hagiogr, orient, 7, Paris, 1905, р. 23-24.

(48) Telle per ex. la tradition qu'on trouve au Latros concernant les moines du Sinal.

(49) Par ex, le récit Περί του Ζωγράφου (Lampros, Pairia, p. 130), contenu dans des manuscrits du xvre s., et les Υπομνήματα παλαιά, compilation du début du xixo s., attribuée indûment à Théodoret de Lavra (éd. par GEDEON, Alhos, p. 308).

(50) C. Phrearites, dans Πανδώρα, 15, 1864/65, p. 195; Gedeon, Athos, p. 76; A. A. Vasiliev, Histoire de l'Empire byzantin, I, Paris, 1932, p. 445; V. LAURENT, dans EO, 33, 1934, p. 9 note 1; N. Zoudianos, op. cit., p. 10; KOURILAS, Athos, col. 499; G. Rezac, Le diverse forme di unione fra i monasteri orientali, dans Il monachesimo

premier et le second iconoclasme, dans tout l'Empire, et plus particulièrement dans la région de Thessalonique, en raison de son voisinage avec l'Athos; nous donnons brièvement nos conclusions. On ne peut parler de persécution<sup>51</sup> qu'après 754, lorsque Constantin V. fort

Le premier iconoclasme de la décision d'un synode qui se voulait œcuménique<sup>52</sup>, chercha à briser l'influence des moines, restés généralement attachés au culte des images,

sur le peuple de Constantinople<sup>58</sup>. C'est ainsi qu'il interdit tout commerce avec eux, qu'il incite les soldats et la population à les huer et à les conspuer dans la rue<sup>54</sup>, tandis qu'il dispense éloges et titres aux moines défroqués<sup>55</sup>, et organise des rassemblements dans l'Hippodrome pour ridiculiser les moines<sup>56</sup>. Une des façons de ruiner les couvents fut de s'en prendre à leurs revenus : tandis que les dons, les ventes d'images, les fêtes et les expositions d'icônes et de reliques disparurent, les biens fonciers furent confisqués ou aliénés<sup>57</sup>. Dans ces conditions, un grand nombre de moines, surtout parmi les plus jeunes, quittèrent l'habit pour embrasser une carrière civile ou militaire58. Parmi les autres, même ceux qui avaient accepté le décret conciliaire (horos)69 vivaient cachés ou enfermés dans leurs monastères. Étant donné que tous les couvents de la ville possédaient des dépendances dans les environs, il est probable que les moines se retirèrent peu à peu hors de la capitale<sup>61</sup>. Mais s'il est vrai que Constantin permit à ses soldats de tenir garnison dans les couvents, alors plus ou

orientale, Orient, Ghrist, Anal. 153, Rome, 1958, p. 126; P. Gurrestou, Το "Αγιον "Ορος εν τῷ παρελθόντι καί τῷ παρόντι, dans 'Αθωνική Πολιτεία, Thessalonique, 1963, p. 30; H. M. BIEDERMANN, 1000 Jahre athenisches Monchlum, Ostkirchlische Studien, 12, 1963, p 201; Nicol., Millenary, p. 61; et autres. Quelques-uns de ces savants associent les deux causes : persécution arabe et persécution iconoclaste.

(51) Léon III a sans doute puni sévèrement un certain nombre de personnes, parmi lesquelles queiques moines qui défendaient ouvertement la cause des images (Sun. E. CP. col. 127, 40-130, 44, et 174; cf. aussi Genmain, De hacresibus el synodis, PG, 98, col, 80 B), mais il ne poursuivit pas une politique hostile aux monastères et ne paraît pas avoir persécuté les moines en raison de leur condition monastique.

(52) La texte de cotte décision nous a été transmis intégralement par les Actes du VII concile de Nicée, Actio VI (MANSI, XIII, col. 205-364); cf. aussi G. Ostrogorsky, Studien zur Geschichte des byzantinischen Bliderstreites, Breslau, 1929, p. 7-45, et H. Hennerhof, Textus byzantinos ad iconomachiam pertinentes, Leidon, 1969. p. 58 sq.

- (63) Les chroniqueurs parient souvent des couvents de la capitale qui furent persécutés, mais leurs renseignements restent vagues et ne concordent pas toujours entre eux, ni avec les autres sources. D'après Théophane (de Boor, p. 443) Kallistratou, Diou, Maximinou et d'autres furent complètement détruits par Constantin V. Mais le patriarche Nicophore (PG, 100, col. 493 p) dit que Kallistratou fut vendu à des particuliers, et Diou, d'après le biographe d'Étienne le Jeune (Vie, col. 1180 c, 1181 n-c), était ouvert au moment de la mise à mort d'Étienne (nov. 767), et il le resta longtemps après, sous la direction d'un higoumène crypto-iconodoule. Les higoumènes de Kallisratou, de Diou et de Maximinou assistent au septième concile (cf. Mansı, XIII, col. 152).
  - (54) Vie d'Etienne le Jeune, col. 1112 A-B, 1116 C.
  - (65) Ibid., col. 1137 C. 1148 B-C: F. HALKIN, Euphémie de Chalcédoine, Subs. hag. 41, Bruxelles, 1965, p. 96.
- (56) Théophane, de Boor, p. 437-438; Nicephone, Breviarium, ed. C. de Boor, Leipzig, 1880, p. 74; IDEM, Antirrhelicus III, PG, 100, col. 524 A; KEDRENOS, Bonn, II, p. 14. Cot épisode, d'août 766, montre que l'on trouvait encore de nombreux moines à Constantinople. Après les avoir ridiculisés, il semble qu'on les ait laissé partir librement.
  - (57) Ct. Vie de Michel le Syncelle, p. 251, 254; Concile de 787, canon 13; Mansi, XIII, col. 431. (58) NICEPHORE, Breviarium, p. 71-72, et Antirrh. III, col. 524; Vie de Nicelas Med., § 29 E.
- (59) Tel doit être le cas des couvents constantinopolitains montionnés dans la Vie d'Élienne le Jeune, col. 1177 B, 1180 C, 1181 B-C (an. 767), col. 1132 C (an. 764), et du monastère de Chrysopolis, Ibid., col. 1140 B.
- (60) Cf. Zonanas, Bonn, III, p. 274, 17. Constantin V auralt-il interdit par edit le port de l'habit monastique ? Tel nous paratt être le sens d'un passage, peu clair, de GEORGES LE MOINE (ed. C. de Boor, Leipzig, 1904, II, p. 764; Dölger, Regester, nº 337) : και το ιερόν σχήμα απορρίψαντας το των λαϊκών ο παράνομος ένομοθέτησε μεταμφιέν-
  - (61) Vie de Théodore Stoudite, PG, 99, col. 145 B; ZONARAS, loc. cil., 1. 15-18.

moins vides<sup>62</sup>, nous ne croyons pas pour autant qu'il les ait vendus ou fermés par édit<sup>63</sup>. Le fait que les moines aient pu, dans bien des cas, rentrer dans leurs couvents à Constantinople durant le court règne de Léon IV<sup>64</sup> prouve que les bâtiments étaient toujours à leur disposition et que les moines n'étaient pas partis très loin ni ne s'étaient fixés ailleurs.

Bien que nos renseignements sur les monastères et les groupes monastiques de province soient sporadiques, nous pouvons affirmer que les couvents du thème des Thracésiens ont subsisté sans difficulté apparente jusqu'en 770-772, lorsque le stratège Lachanodrakôn organisa une sorte de pogrom » contre les moines de son thème<sup>65</sup>; on sait aussi que les moines du couvent de Pélékètè s'adonnaient au culte des images librement, jusqu'au jour où, paraît-il, le même stratège y fit irruption, ordonnant d'incendier les bâtiments, de torturer les moines, et fit conduire à la mort trente-huit d'entre eux<sup>66</sup>. Mais il est clair que dans l'ensemble les établissements de l'Olympe et de Mantinéon, centres proches de la capitale, sont sortis de la crise indemnes<sup>67</sup>. On peut penser qu'il en fut de même ailleurs dans l'Empire<sup>68</sup>.

Pour conclure, disons que les moines de la capitale et ceux des régions de l'Asie touchées par la persécution n'ont sûrement pas pris la route de l'Athos. Il existait, beaucoup plus près, quantité de montagnes escarpées et désertiques, où ils auraient pu se dissimuler<sup>69</sup>, si telle avait été leur intention, ce qui n'était pas toujours le cas<sup>70</sup>.

(62) C'est le sens, pensona-nous, qu'il convient de donner à l'affirmation des sources que Constantin transforma les couvents en «casernes et écuvies » et aussi en «οίχους χουνούς»; Τπέονηλανε, de Boor, p. 443; Geordes Lie Moine, lac. cli; Νιαξενιουκ, Δημίτε Η ΙΙ, col. 493 p. Dötacen (Regestan, re 337) pense qu'il s'agit d'une extension du milaton, sur les propriétés ecclésiastiques; mais le verbe ἐνομοθέτησε employé par Georges le Moine (voir note 60) ne concerne que le port de l'habit monastique; pour la transformation des couvents, Georges le Moine utilise, comme Nicéphore, le verbe rexofoxev.

(63) Aucun acte imperial de tel contenu n'est enregistre dans Dölgen, Regesten.

(64) Cf. Georges le Moine, de Boor, II, p. 766; Théophane, de Boor, p. 449.

(65) Cf. Théophane, p. 445-446.

(66) Si ioutefois ces deux récils ne se rapportent pas, en réalité, au même épisode. En effet, le sort des moines de Pélékété est rapporté par la Vie d'Étienne le Jeune (col. 1164-1165), celui des moines thracésiens par Théophane (voir note 65); dans les deux cas, le métait a pour auteur le stratège des Thracésiens, Lachanodrakôn, et les moines périssent à Éphèse. Or, Pélékèté se trouve en Bithynie, hors du ressort de Lachanodrakôn; fait plus troublant : la Vie de Macaire de Pélékèté, confesseur du second iconoclasme, ne fait aucune allusion ni à des martyrs, ni à une destruction du couvent durant le premier iconoclasme. Il est certain que le biographe d'Étienne a bloqué dans ce passage tout ce qu'il savait sur la persécution de moines sous Constantin V. Comme il parie ici par la bouche de Théostèriktos (seul confesseur de Pélékèté sous Constantin V à être connu par une autre source : Syn. E. CP, col. 470.4; 496, 46), on peut se demander s'il n'e pas cru que les moines torturés à Éphèse (appartenaient-lis au couvent de Saint-Jean-le-Théologien d'Ephèse ?) venaient du couvent de Saint-Jean-le-Théologien de Pélékèté.

(67) Pour 'Olympe, cf. l'Enkômion de S. Platon, écrit par son neveu Théodore Stoudite (éd. PG, 99, col. 803-860); dès 759 environ, Platon vit à l'Olympe, moine d'abord, higounène ensuite, du couvent des Symboles. S'il y avait eu persécution à l'Olympe, Platon l'aurait su, ct Théodore en aurait parlé. Or, Théodore recourt à la providence de Dieu pour justifier la tranquillité des moines de l'Olympe (tbid., col. 820 n-c; cf. aussi col. 240 n). Quant à Mantinéon, la Vie de Pierre d'Atroa (p. 77-78) nous apprend que Paul, le père spirituel de Pierre, a vécu dans son enfance au couvent de Mantinéon, et qu'il fut ensuite longtemps serviteur de trois ascètes dépendant de ce couvent. Une partie des années qu'il passa à Mantinéon tombent sous le règne de Constantin V (cf. lbid., p. 28-27). D'autre part, sainte Anthousa, abbesse des moniales de Mantinéon, et son neveu, qui y dirigeait la communauté des hommes, ont été flagellés à cause de leur dévotion aux images, mais on les laissa libres de poursuivre leur vie monastique parmi les « neut cents moines » du centre (Sgm. E. CP, col. 848-852).

(68) 11 semble que l'application des lois anti-iconodoules ait été laissée aux stratèges et aux évêques ; tout donc dépendait de leur attitude plus ou moins intransigeante (cf. Théornane, de Boor, p. 442; Syn. E. CP, col. 850; Vie d'Élienne le Jeune, col. 1156 n., 1164 n., 1140 n., 1141 n.; Mansi, XII, col. 1115, 1118).

(69) Pendant le premier iconoclasme la résistance ne s'organisa jamais sous la forme d'une fuite vers les établissements de montagne, commo durant le second.

(70) Il faut en effet se rappeler que pour les militants des images il n'était pas suffisant d'être crypto-iconodoule,

Le second

Du point de vue qui nous occupe ici, la grande différence entre le premier et le second iconoclasme fut que, pendant le second, les higoumènes de la Ville, suivant l'exemple du clergé séculier<sup>21</sup>, qui trouva plus profitable de se

soumettre aux volontés de l'empereur Léon V<sup>72</sup>, firent leur soumission ou s'engagèrent à se tenir à l'écart de la querelle<sup>72</sup>. Les higoumènes des monastères proches de la capitale, convoqués à Constantinople, communièrent, eux aussi, avec le patriarche iconoclaste<sup>74</sup>. Malgré cela, l'empereur ne parvint pas à éviter un conflit ouvert : quelques higoumènes, ayant à leur tête Théodore Stoudite<sup>75</sup>, condamnèrent publiquement la politique de Léon V, obligeant l'empereur à les emprisonner ou à les exiler pour les remplacer par d'autres, plus conciliants<sup>76</sup>. Les higoumènes de la banlieue, malgré leur soumission, suivirent, une fois rentrés chez eux, une politique iconophile plus ou moins ouverte; certains mêmes revinrent sur leurs concessions<sup>77</sup>. Les moines intransigeants, qui, abandonnant leurs couvents dirigés par des higoumènes ralliés à la politique officielle, quittèrent Constantinople et les couvents de l'Asie Mineure, s'organisèrent pour résister à la pression impériale : le cadre rigide de la communauté cénobitique fut brisé et les effectifs monastiques furent divisés en groupes de deux à dix personnes<sup>78</sup>, qui, óvitant les monastères faciles à atteindre, menèrent une vie errante<sup>79</sup>, s'abritant tantôt dans des monastères de la montagne ou dans des dépendances éloignées<sup>80</sup>, tantôt dans des

ni môme de se dérober à la signature de l'horos; pour empêcher l'hérésie de s'enraciner, on devait la combattre ouvertement. Gette attitude coûta în vie à Étienne et à d'autres moines, jugés coupables du crime de lèse-majesté; ef, par ex. Vie d'Étienne le Jeune, col. 1160 A-в, 1165 с-»; Acta Sanctorum, oct. VIII, p. 137-139; cf. aussi Тиборнаме, de Boor, p. 442-443; Свопосъ ът Монке, Вопи, р. 757, l. 15.

(71) A l'exception de quelques évêques (cf. Grumel, Regestes, nº 391; J. B. Bury, A history of lhe Eastern Roman Empire ... A.D. 802-867, Londres, 1912, p. 75 note).

(72) Cf. Τιτέοροπε Στομρίτε, Lettres, éd. Cozza-Luzi, nº 41, p. 34, nº 00 et 01, p. 79, nº 165, p. 144; éd. PG, col. 1157 c, 1161 p; Nicérhone, Oralio de exilio, éd. Th. Joannou, Mynteta άγκολογικά, Venise, 1884, p. 110-120. (73) Τιπέοροπε Στομρίτε, Lettres, éd. PG, col. 1120 p. 1364 p. 1477 p. 1480.

(74) Vie de Nicélas Méd., §§ 40, 41; Théodore Stoudite, Lettres, éd. Cozza-Luzi, nº 145, p. 127-128; éd. PG,

col. 1209 c, 1241 B-c, 1448 c.

(75) A Gonstantinople, Théodore Stoudite: cf. Vie, PG, 99, col. 288 n; Dölgen, Regesten, nº 396; Jean Psichaités: cf. Le Muséon, 3, 1962, p. 114-118; Hillarion de Dalmatou: cf. Acta Sanctorum, jun. 1, p. 759; Nicétas le patrice: cf. Vie du patrice Nicétas, p. 327 § 4; Antoine of Constantin, higoumèmes de deux couvents inconnus: cf. Théodore Stoudier, Lettres, éd. Gozza-Luzi, nº 127, p. 113, cf. nº 263, p. 213; une abbesse: cf. Ibid., nº 71, p. 58. Couvents des environs, Macarie de Pediètalè: cf. Vie, éd. dans An. Bolt., 16, 1897, p. 153 sq.; Étienne de Triglle: cf. Syn. E. CP, col. 561; Jean de Kathara (Ibid., col. 631, 1. 41 sq.); Théodhane le Confésseur: cf. Vie par Méthode, éd. B. Latyèsv, dans Mémoires de l'Acad. des Sc. de Russie, sér. VIII, 13, 4, 1918, p. 1-40. Cf. aussi Théodore Stoudite, Lettres, éd. Cozza-Luzi, nº 188, p. 159-160, éd. PG, col. 1200-1201.

(76) Cf. Théodore Stoudite, Lettres, éd. PG, col. 1168 A, 1204 n, 1229 A-B; IDEM, Petite Catéchèse, éd. E. Auvray, Paris, 1891, p, 347; cf. aussi C. Van de Vorst, dans An. Boll., 32, 1913, p, 272-273.

(77) Nicetas de Médikion rentra à Constantinopie pour faire publiquement amende honorable (cf. Vie, § 42); l'higoumène de Phòteinoudion se vit imposer une pénitence par Théodore Stoudite (cf. Lettre, ed. PG, col. 1400 c-n); l'higoumène de Phòteinoudio partit de son couvent e en pleurent » (cf. tibit, ed. Gozza-tutzi, nº 123, p. 110); l'héodore Stoudite obligea l'higoumène repenti, Basile, à quitter sa charge (PG, col. 1348: lettre tronquée, sa suite dans Cozza-tuzi, nº 286, p. 237); Pierre d'Atroa donna l'absolution à l'higoumène de Charéos (cf. Vie de Pierre d'Atroa, § 28, et les remarques de V. Laurent, tibida, p. 130, note 3).

(78) Vie de Théodore Stoudite, PG, 99, col. 288 n; Vie de Pierre d'Airoa, § 13, 1, 10, § 63, 1, 23-24; Vie de Jenn Psichailès, Le Muséon, 3, 1902, p. 114 § 7.

(79) Un grand nombre de lettres de Théodore Stoudite mentionnent les groupes errants de Stoudites. La Vie de Pierre d'Airon permet de se faire une image assez claire de la vie que menaient ces moines gyrovagues (cf. aussi lbid., p. 35-36). Le biographe du patrice Nicélas retrace l'illnéraire de son hêces (Vie, p. 319).

(80) Vie de S. Eustratios, éd. A. Papadopoulos-Kérameus, 'Ανάλεντα Ίεροσολυμιτικής Σταχυολογίας, IV, Saint-Pétersbourg, 1897, p. 374-375; Τικόσοοπε Sτουρτε, Lettres, éd. PG, col. 1256 n; éd. Cozza-Luzi, n° 25, p. 22, n° 98, p. 86. Le patrice Nicétas se retira dans son proposteion (Vie, p. 325 § 2, l. 6-7) et les moines de Chôra dans leur agres Kestoréon (Vie de Michel le Syncette, p. 254).

retraites mises à leur disposition par des laîcs sympathisants<sup>81</sup>; ils quittaient un refuge pour un autre, chaque fois que l'on signalait un danger, qu'un détachement militaire apparaissait dans les environs, ou que l'évêque iconoclaste du lieu les en chassait<sup>82</sup>. Ce système se révéla efficace : il permit aux moines de rester fidèles à leurs convictions et de garder le contact avec la population, sans avoir à déplorer de pertes considérables, ni à trop souffrir matériellement<sup>83</sup>.

Dès que la persécution reprit sous Théophile<sup>84</sup>, en 832/33<sup>85</sup>, les iconodoules en revinrent à leur système de fuite en circuit fermé : les moines de l'Asie Mineure se déplaçaient sans cesse, mais sans sortir de la région<sup>85</sup>, et ceux de Constantinople qui avaient pris la fuite se réfugièrent eux aussi le plus souvent en Asie Mineure<sup>87</sup>. Ce choix était dicté par des raisons de commodité<sup>85</sup>, mais cela ne signifle pas que la région soit restée à l'abri de la persécution; nous possédons des témoignages sûrs prouvant que Léon et Théophile ont essayé de briser la résistance des iconodoules en Asie Mineure<sup>89</sup>. Cependant ces poursuites, qui furent intermittentes et de gravité variable solon les endroits, n'ont pu d'aucune façon vider les centres monastiques de l'Asie au profit de l'Athos. Si certains couvents ont été abandonnés, d'autres prospérèrent et de nouveaux petits couvents-refuges se constituèrent, un peu partout sur les hauteurs, pour abriter les moines de passage<sup>90</sup>.

(81) Théodore Stoudite, Lettres, éd. Cozza-Luzi, nºº 17, 31, 68, 72, 77, 119, 129, 133, 149, 181, 182, 236, 274, olo.; Vie du pairies Nicélas, p. 329-331 § 5; Vie de Nicolas Stoudite, PG, 105, col. 901.

(82) Vie du patrice Nicelas, p. 329 § 4, p. 337 § 13 ; Vie d'Anloine le Jeune, I, p. 206 ; Vio de Jean Psichailes,

ed, cilée, p. 114; Vie de Pierre d'Airoa, § 26 et § 63, 1, 13-15, 31-33; Vie de Grégoire le Décapolile, p. 58.

(83) Les moines vivaient des provisions de lours couvents (cf. Vie de Pierre d'Airoa, §§ 49, 50, 55); des libéralités des fidèles (cf. les lettres de Théodore Stoudite citées dans la note 81); ou encore de leur propre travail : un Stoudite exerce la médecine, ce qui provoque le mécontentement de Théodore Stoudite (cf. Lettres, éd. Cozza-Luzi, n° 250, p. 205), les groupes d'Hilarión et de Nil vivent de la pêche (cf. tbid., n° 134 et 135, p. 118-120).

(84) Sous le règne de Michel II, les moines errants eurent la possibilité de regagner leurs couvents, à l'exception des higoumènes exilés et, peut-être, des moines stoudites (cf. Vie de Pierre d'Airoa, § 43, 1. 1-3, § 47, 1. 2-5, § 49, 1. 2-5).

(85) Cf. Vie de Pierre d'Airea, p. 187, 1. 8 et n. 3. — L'empereur avait déjà en décembre 831 mis sous surveillance certains évêques (comme Joseph de Thessalonique et Euthyme de Sardes) qui critiquaient trop violemment sa politique religiouse.

(86) Cf. Vie de Joannice; Vie de Pierre d'Airoa; Vie de S. Eustratios (éd. citée dans la note 80).

[87] Ge fut le cas du patrice Nicétas et de ses moines (Vie, p. 319, 329 sq.), et des Stoudites, à une exception près ; en effet, de toutes les lettres de Théodore Stoudite adressées à ses moines dispersés, une soule est adressée à un groupe installé, dans des conditions assez satisfaisantes semble-t-il, en Heilade (cf. Ge, Gel. 1346, El) 1352 : tronquée, la fin dans Cozza-Luzi, n° 236), p. 239); Théodore se montre peu favorable à cette installation lointaine. Un ou plusieurs moines stoudites sont arrivés jusqu'à Thessalonique; nous en parlons plus loin. Une autre lettre (éd. Cozza-Luzi, n° 266) est adressée à deux frères stoudites qui eurent le bonheur de s'installer dans un endroit que la persécution n°avait pas atteint, mais que nous ne pouvons pas situer.

(88) Presque tous les couvents constantinopolitains avaient des domaines dans la haulieue asiatique et des attaches avec les couvents et la population d'Asie Mineure.

(89) Une persécution dans la région de l'Olympe est mentionnée par Théodore Stoudite (cf. Lettres, éd. PG, col. 1300 c-D); une autre en Lydie dans la Vie de Pierre d'Alroa (§ 75, 1. 4-5), P. J. ALEXANDER (The patriarche Nicephorus of Constantinople. Ecclesiastical policy and image worship in Byzantium, Oxford 1968, p. 142) a donc raison d'affirmer que la politique iconoclaste n'était pus confinée à Constantinople. Mais il est difficile de délimiter les régions où sévissait une persécution intense. En réalité, comme pour le premier iconoclasme, l'application plus ou moins stricte de la politique religiouse officielle dépendait beaucoup du zèle des autorités locales : évêques (cf. Vie du pairice Nicétas, p. 337 § 13) ou fonctionnaires (cf. Vie de Pierre d'Atroa, § 14, 1. 25 ag., § 26, 1. 6 sq.).

(90) Cf. les remarques de V. Laurent, Vie de Pierre d'Atroa, p. 35, 39; cf. aussi Vie de Joannice, p. 351-352-§§ 19 et 20 : construction de trois monastères en ploine persécution. L'iconoclasme et la région de Thessalonique Cette région a connu à cet égard beaucoup moins de difficultés que l'Asie Mineure. Trois évêques qui appartiennent à la période iconoclaste (entre 815 et 842) figurent dans le Synodikon de Thessalonique<sup>61</sup>; parmi eux on trouve Léon, archevêque de 840 à 843, malgré ses liens avec les ennemis des images<sup>62</sup>

et malgré sa déposition<sup>93</sup>; les deux autres n'ont pas pu être plus compromis que lui. Il s'agit sans doute d'évêques dociles à la volonté de l'empereur et ralliés au dogme officiel, mais qui n'ont pas manifesté de fanatisme et qui fermaient volontiers les yeux sur les sentiments iconophiles de leurs ouailles<sup>94</sup>: en effet, la grande majorité de la population était, en Occident, favorable aux images.

Analogue, nous semble-t-il, fut le comportement des hauts fonctionnaires en charge à Thessalonique. Ils étaient liés pour la plupart à la doctrine officielle, par obligation ou par conviction, mais ils ne donnaient pas la chasse aux iconodoules, à moins que le zèle de ceux-ci ne dépassât certaines bornes et ne les conduist à outrager l'État. Dans ces conditions, les heurts entre les deux partis furent beaucoup moins graves qu'en Orient. Nous ne connaissons d'ailleurs qu'une personne qui ait subi une peine sévère : il s'agit d'un étranger, et par surcroît d'un stouditc. c'est-à-dire d'un de ces moines qui étaient considérés comme les instigateurs d'une opposition intransigeante; en outre, les biographes de Grégoire le Décapolite et de Joseph l'Hymnographe, saints qui vécurent à Thessalonique pendant une dizaine d'années, entre 831 et 841, ne connaissent aucun exploit se rapportant à la lutte pour les images à Thessalonique., et le biographe de Théodora, sainte de Thessalonique, qui prit l'habit en pleine période de persécution, a peu de chose à dire sur ce sujet. le père de Théodora, ascète farouche, se retira hors de la ville pour éviter

(91) L. Petit, Les évêques de Thessalonique, EO, 4, 1900/01, p. 216-217; IDEM, Le synodicon de Thessalonique, EO, 13, 1916-1919, p. 240-241; GOUILLARD, Synodikon, p. 114, l. 5-6.

(92) Voir en dernier lieu V. LAURENT, Une homelle inédite de l'archevêque de Thessalonique Léon, Studi e Testi 232, 1964, p. 282-287; R. Brownine, Byzantine scholarship, Past and Present, n° 28, juil. 1964, p. 7-8. Sur la carrière de Léon en général, cf. P. Lemerle, Le premier humanisme byzantin, Paris, 1971, Index s.v.

(93) Cf. GRUMEL, Regestes, no 423.

(94) Un soul iconoclaste invétéré vivant aux alontours de Thessalonique nous est connu (cf. Vie de Théodora, p. 33-34); son nom, Amalèkitès, montre son origine asiatique.

(95) Les petits fonctionnaires, militaires ou civils, restèrent partout liès aux milieux iconophiles, comme on le voit dans la Vie de Pierre d'Airon. A Thessalonique, autour des années 820 à 840, le drongaire Léon, père de Constantin et Méthode, les apôtres des Slaves, était « orthodoxo » (cf. F. Grivec et F. Tomsic, Constantinus et Methodius Thessaloniceness. Fontes. Radovi starosi, inst. 4, Zagreb, 1960, § 11, 1, p. 96 et 170.

(96) Cf. Τυέοροπε Stoudite, Lettres, ed. Gozza-Luzi, no 116. Théodore écrit au moine stoudite Théodoulos qui, artété à Thessalonique, reçut cent coups de fouct et fut jeté en prison. Il s'étonne que son disciple es soil trouvé dans cette ville (lbid., p. 103 : lès ποῦ περιήλθες τόπου èτ τόπου μετερχόμενος (...); p. 104 : καί ὁ μὲν διοδευμός οὐ θαυμαστός, θαυμαστόν δὲ άγαν ὅτι ἐνήθλησας ἐν Θεσσαλονίκη (...) τὶ τὰ κρίμα τοῦ Θεοῦ τὸ οῦτως σε περιαχθήναι ἐν τοῖς αὐτοῦς; Un jou de mots de Théodore nous apprend que ce moine stoudite fut le seul à remporter la victoire à Thessalonique (lbid. : καί γε Θεσσαλονίκη ἐπὶ σοὶ φερώνυμος, θεῖσά σοι ἄλλφ παρὰ τοὺς ὅντας αὐτόχθονας τὴν νίκην).

(97) Après une apologic des images, l'auteur de la Vie de Grégoire le Décapoille, p. 69-70, nous assure que Grégoire « chassa de l'église ceux qui adhéraient à l'hérésic (tbid., p. 69 : τους τῆ αίρέσει προσκεμένους), qu'il sauva plusieurs personnes et plusieurs villes de cette souillure et, qu'étant prêt à r'opposer aux tyrans, il se montra martyr sans meur-trissures et fut couronné du diadème immarcoscible ». Passage sans contenu concret, dà à la plume d'un panégyriste qui se sent obligé d'attribuer une part de la victoire contre l'hérésic à son héros. On ne saurait voir dans ce texte la preuve d'une influence quelconque de Grégoire dans la vie religieuse de Thessalonique, pas plus que dans celle d'une autre ville.

(98) Tout le passage qui concerne Antoine, évêque de Dyrrachium, n'intéresse pus notre sujet, car, bien qu'originaire de Thessalonique, Antoine fut arrêté et flagellé à Constantinople.

L'ATHOS AVANT LES MOINES

le commerce avec les « hérétiques », mais il partit de son plein gré, non pas sous la contrainte »: ensin, l'abbesse du couvent de Théodora, Anne, eut quelques ennuis causés par un familier de l'empereur<sup>100</sup>, sans doute au sujet d'une vénération trop ouverte des icônes, mais l'épisode n'eut pas de suites<sup>101</sup>. On doit conclure que les couvents de Thessalonique fonctionnèrent normalement entre 815 et 843102. Les higoumènes ne semblent pas avoir subi les pressions exercées sur leurs confrères de Constantinople et de sa banlieue, Leur compromission avec les « hérétiques » ou le cas échéant, leur remplacement, aurait laissé des traces dans les sources hagiographiques. Or, malgré un passage assez obscur de la Vie de sainte Théodora<sup>108</sup>, les monastères vécurent, semble-t-il. sans grande perturbation, et les higoumènes « orthodoxes » continuèrent à diriger leur troupeau « orthodoxe »104. Bien sûr, ils étaient obligés de se conformer à l'interdiction du culte des images. du moins publiquement, mais des mesures de rigueur ne semblent pas avoir été prises contre les moines connus pour leurs sentiments iconodoules. Nous les voyons, à travers les Vies de saints, mener une vie paisible et entreprendre, de temps à autre, selon leur habitude, des voyages à Rome<sup>105</sup>. à Constantinople<sup>100</sup>, à l'Olympe<sup>107</sup>, ou ailleurs<sup>108</sup>. A notre avis, les moines de Thessalonique et des autres villes de la Macédoine occidentale ne se sont jamais trouvés devant la nécessité de quitter leurs villes pour se réfugier dans les montagnes.

Pour les raisons énumérées plus haut, sans exclure la possibilité que des moines isolés aient trouvé, pendant la période des troubles iconoclastes, le chemin de la Montagne, pour s'y installer ou pour y passer un certain temps dans la solitude, nous ne croyons pas que l'iconoclasme ait eu y un rapport avec le développement du monachisme à l'Athos.

(99) Ct. Vie de Théodora, p. 4: 'Ο μὲν τῆς ὁσίας πατὴρ τῆς ἡσυχίας ἀντεχόμενος καὶ τὸ τῶν εἰκονοκαυστῶν Θεοστυγὲς συνέδρον μυσαντόμενος (...) ἐπὶ τὰς (...) ἐρημίας ἀπέδραμε, τὴν μετὰ τῶν ἀπιθόσων θηρῶν οἰκησιν τῆς ποὸς τοὺς κακοδέξους κοινωνίας ἡμεραντέρω ἡτραφίμενος.

(100) Ibid., p. 12 : ήτις διά την είς Θεον τιμήν και καθαρωτάτην των σεπτων είκονων προσκύνησιν τον τής

όμολογίας καλόν άγωνα ήγωνισται, δορυφόρου τινός του τυραννούντος ου μικρώς αυτήν άνιάσαντος.

(101) A comparer avec un épisode analogue, sous Constantin V, relaté dans la Translation des reliques de S. Euphémie (cf. F. Halkin, Euphémie de Chalcédoine, Subs. hag. 41, Bruxelles, 1965, p. 99-100); un fonctionnaire impérial de passage à Lesbos, indigné de la vénération rendue aux reliques de la sainte, s'emporta contre les habitants et profana les reliques, mais sons donner suite à l'affaire.

(102) Couvent de Saint-Étienne (Vie de Théodora, p. 12); couvent non nommé (Vie de Grégoire le Décapolite, p. 55 § 11); le couvent où fut tonsuré Joseph l'Hymnographe (Vie écrite par le moine Théophane, éd. A. Papadopoulos-Kôramous, Monumenta gracea et latina de historiam Photti patriarchae pertinentla, Saint-Pôtersbourg, II, 1901, p. 3;

selon son second biographe, Jean, ce monastère était Latomou, cf. PG, 105, col. 945 B); etc.

- (103) D'après ce passage, Théodora confia, vers 835, sa petite-fille, agée de 6 ans, au petit couvent de Saint-Luc (sur cet établissement, voir P. N. Paradochartou, Zur Vita der H. Theodora von Thessalonike, BZ, 10, 1901, p. 140-147: Ο. ΤΑΡΑΙΙ, Τρομογαρμίε de Thessalonique au XIVe siètel, Paris, p. 188-189) dirigé par calherine, sœur d'Antoine le confesseur «ἐκεῖσε γὰρ ώκει (Catherine) μετά τινων ὸρθοδόξων ἀσκουσών, τάχα καὶ αὐτό (sc. τὸ τέμενος) ὁπὸ τῶν εἰκονοκαυστῶν καταφρογηθεν διὰ σμικρότητα (p. 5 § 9). Devons-nous en induire qu'au contraire les grands couvents de Thessalonique furent détruits, brûlés ou fermés par les iconoclastes ? Nous excluons cette hypothèse pour les règnes de Léon V et de Théophile, car il n'y out pas sous ces empereurs de politique antimonastique. Il faut, solon nous, comprendre que Catherine s'était retirée dans un établissement modeste pour échapper au commerce avec les « hérétiques» et pour pouvoir s'adonner au culte des images plus librement qu'elle n'aurait pu le faire dans un des grands couvents de la ville.
- (104) Voir note 102; Théodora elle-même entre au koinobion de Saint-Étienne vers 837 (Vie de Théodora, p. 12 § 20).
- (105) Cf. Vie de Grégoire le Décapolite, p. 56, l. 10-15; Vie de Joseph l'Hymnographe, éd. cil., p. 6.
- (106) Ct. Vie de Grégoire le Décapolite, p. 62 § 18, p. 63 § 20, p. 71 § 29; Vie de Joseph l'Hymnographe, éd. ctl., p. 5.
  - (107) Cf. Vie de Grégoire le Décapolile, p. 63 § 20.
  - (108) Ibid., p. 55-56 §§ 11 et 12.

# 3. LA QUESTION DE LA PROVENANCE GÉOGRAPHIQUE DES MOINES DE L'ATHOS

Le problème du développement d'un centre monastique est étroitement lié à celui de l'origine de ceux qui s'y installent. Les Vies de saints — seules sources qui puissent nous fournir une réponse — nous apprennent qu'en général les moines venaient du voisinage<sup>100</sup>. L'aspirant à la tonsure s'adressait à un moine ou à un ermite de la région, entrait dans un couvent des alentours, ou enfin se rendait sur la montagne qui était le centre monastique le plus proche<sup>110</sup>. La seule raison qui pouvait pousser un jeune homme à choisir un endroit éloigné de la maison paternelle était d'éviter d'être retrouvé par un père furioux, qui réprouvait la vocation de son fils mineur.

Nous ne nions pas que les moines byzantins voyageaient beaucoup, et plus que l'on a tendance à le croire<sup>111</sup>. Mais on voit par les Vies qu'ils attendaient pour prendre la route d'avoir fait profession; alors sculement, ils effectuaient de longs voyages, aux lieux saints ou vers d'autres centres, visitaient des couvents ou des ermites ronommés. Parfois, au terme de leur voyage, ils restaient longtemps, voire définitivement, sur le lieu qu'ils venaient visiter; parfois, renonçant à poursuivre leur pèlerinage, ils se fixaient à l'une des étapes. Néanmoins, les moines qui s'installaient loin de leur pays d'origine représentaient la minorité, comparés à la masse de ceux qui passaient toute leur vie là où ils avaient recu la tonsure.

Ceci posé, peut-on dire que dans la région voisine du Mont Athos existaient les conditions capables de favoriser le développement d'un centre monastique? Il ne le semble pas : la presqu'île avait été abandonnée par ses habitants; l'arrière-pays — la Chalcidique — avait subi les conséquences des raids et invasions barbares qui, depuis le 111° siècle, avaient dévasté les campagnes et décimé la population; au cours des v1°-v11° siècles, des peuplades slaves païennes vinrent s'y installer, nous l'avons vu, causant d'autres destructions. Dans ces conditions, il est peu probable que des moines grecs de Chalcidique ou de la Macédoine du Sud aient pris la route de la Montagne, et, à plus forte raison, qu'un centre monastique se soit développé à haute époque sur l'Athos.

Pour que l'Athos ait reçu avant la fin du viire siècle une population monastique, il eût fallu que celle-ci vînt de loin, par mer, ou après un voyage à travers le territoire de peuplades slaves, hostiles et toujours prêtes au pillage. Cependant, nous ne voyons pas ce qui aurait incité les moines byzantins à choisir soudain comme retraite la montagne de l'Athos, que rien à cette époque ne

(109) Sur les origines des moines de l'Olympe, voir en particulier F. Dvornik, Les tégendes de Gonstantin et de Méthodo vues de Byzance, Prague, 1933, p. 128 sq.

<sup>(110)</sup> Presque dans toutes les Vies de suints, on trouvera des exemples; nous n'en citons qu'un : le biographe d'Athanase l'Athanite, pour montrer l'attrait qu'exerçait son héres, dit que venaient à lui non sculement les habitants du voisinage (ούχ ἐχ γειτόνων χωρῶν καὶ κωμῶν), ce qui était donc la chose habituelle, mais aussi ceux des contrées fort éloignées (Vie d'Athanase A, p. 67, l. 18-27).

<sup>(111)</sup> Toute la législation civile et ecclésiastique qui défendait, en termes sévères, le départ du moine de son couvent, n'a put freiner ce désir profond des moines byzantins de visitor d'autres centres et councils ad d'en comparer les moures de les coutumes. Cependant, nous ne devons pas perdre de vue que l'hagiographie byzantine fait une nette distinction entre ces « pieux voyages » (tels par ex. les voyages de saint Joannice: l'fe, p. 340-345 ; de Pierre d'Atroa : l'fe, § 8, 13, 14; de Nicolas Stoudite: An. Boll., 41, 1923, p. 307 § 14; et d'autres), et le prégrimations des moines gyrovagues qui avalont fait du voyage le but de leur vie et que l'on surnommait ἀγοραῖοι, περιπατητικοί, κυκλευταί, γορευταί (cf. Vie de Paul le Jeune, p. 154; β. Sangologos, La Vie de saint Cyrille le Philôte, Subs. hag. 39, Bruxelles, 1964, p. 113; G. W. H. LAMPE, A Patristic Greek Lexison, Oxford, 1961, s. v. γορευτής).

distinguait des autres montagnes de l'Empire. L'Athos, n'étant pas traditionnellement une montagne à vocation religieuse<sup>112</sup>, a eu des origines humbles et semblables à celles des autres centres; il n'a pas surgi soudainement comme «Sainte Montagne»: son développement progressif a obéi aux conditions qui ont fait naître des dizaines d'autres colonies monastiques dans l'Empire byzantin; il n'a été au début qu'un désert choisi comme refuge par les gens pieux du voisinage lorsque, la Chalcidique repeuplée et les Slaves christianisés, la région retrouva, avant la fin du vine siècle, une certaine prospérité. Ce n'est qu'après que ses ermites et ses moines se furent acquis une réputation à travers l'Empire, que des moines des contrées lointaines trouvèrent le chemin de l'Athos. Dès lors, un centre monastique, expression de la vitalité de la communauté chrétienne des alentours, était devenu possible et se créa peu à peu.

(112) F. W. Hasluck, Alhos and its monasteries, Londres, 1924, p. 10: a There is (...) no evidence for considering Alhos one of those places which have been widely regarded with religious awe since the dawn of history.

#### CHAPITRE II

# DU DÉSERT A LA FORMATION D'UN CENTRE MONASTIQUE

#### A. LES PREMIERS ATHONITES CONNUS

#### 1. PREMIÈRES MENTIONS DE L'ATHOS DANS LES SOURCES NON ATHONITES

L'historien Génésios. En mars 843, un an après la mort de l'empereur Théophile (janv. 842), on procéda à Constantinople à la restauration solennelle des icônes. A cette occasion, raconte Génésios, les moines de l'Olympe, de l'Athos, de l'Ida et du Kyminas se rendirent à la Ville pour proclamer l'orthodoxie, puis retournèrent chez eux, après avoir regu des récompenses de l'impératrice. Qu'aux célébrations de la restauration aient pris part des moines venus des provinces, est un fait rapporté par tous les chroniqueurs de l'époque<sup>4</sup>, ainsi que par les biographes de confesseurs des images<sup>5</sup>; mais, les sources restent sur ce point dans le vague, ou bien ne font état que des moines de l'Olympe: seul Génésios, écrivain du milieu du xº siècle, mentionne aussi d'autres centres. Avait-il trouvé ces noms dans une source, ou bien transporte-t-il à l'époque de la restauration sa connaissance personnelle de ces montagnes monastiques ?

L'Olympe était au Ix<sup>o</sup> siècle, et le resta pour deux siècles encore et davantage, le centre monastique le plus florissant de l'Empire; son influence dans les affaires ecclésiastiques est manifeste et la présence de ses moines à Constantinople en cette occasion ne fait pas de doute. La première mention du Kyminas se trouve dans la Vie de saint Michel Maléinos : en 912, Michel trouve, en arrivant au Kyminas, un petit koinobion et des ascètes isolés. Bien qu'il s'agisse ici d'une époque postérieure de soixante ans à 843, on peut considérer comme assuré que le Kyminas abritait déjà des moines avant le milieu du IX<sup>o</sup> siècle. Pour ce qui est de l'Ida, si l'on en croit l'auteur des Acta

<sup>(1)</sup> Sur la restauration des images, voir en dernier lieu Goulliand, Synodikon, p. 119-138.

<sup>(2)</sup> Génésios, Bonn, p. 82.

<sup>(3)</sup> Une ancienne coulume dennait aux meines le droit d'assister aux conciles. Leur nombre était particulièrent élevé au concile de 787 : P. Van Den Ven, La patristique et l'hagiographie au concile de Nicée de 787, Byz., 25/27, 1955-1957, p. 331.

<sup>(4)</sup> Тиборнаме Continué, livre IV, Bonn, р. 150; Рв.-Syméon, Bonn, р. 647, 653; Керпенов, Bonn, II, р. 143.

<sup>(5)</sup> Vie de Michel le Syncelle, p. 248; Vie de l'Impératrice Théodora, éd. W. Regel, Analecia Byzantino-Russica, Saint-Pétorsbourg, 1891, p. 12; Vie d'Antoine le Jeune, II, p. 211.

<sup>(6)</sup> Cf. L. Perir, Vie el office de saint Michel le Malétnole, Bibliothèque hag. orient. 4, Paris, 1903, p. 10-18.

DU DÉSERT À LA FORMATION D'UN CENTRE MONASTIQUE

Davidis', David s'était enfui de Lesbos à l'âge de 16 ans, aux environs de 730, pour s'y établir comme ascète; il y passa 30 ans. David est probablement un personnage légendaire<sup>8</sup>, mais ce qui nous intéresse ici, c'est le fond de la légende : les gens de Lesbos savaient que la montagne d'en face servait de refuge à des moines. Nous ne trouvons rien qui fasse obstacle à ce que le Kyminas et l'Ida fussent habités à l'époque dont parle Génésios, puisque quelques années plus tard nous les trouvons parmi les montagnes « saintes ». Si le passage de Génésios est conforme à la réalité dans le cas de ces centres, pourquoi ne le serait-il pas en ce qui concerne l'Athos? D'autant que, s'il avait voulu donner une « liste idéale » des montagnes monastiques, il aurait énuméré d'autres centres plus importants, comme par exemple le mont Latros, le mont Saint-Auxence, etc. Car, si le Kyminas connaissait au temps de Génésios, et grâce à Michel Maléinos, une certaine notoriété. l'Athos était loin d'exercer encore un grand rayonnement, et pour l'Ida ce ne sut jamais le cas. Nous tenons donc, avec la plupart des historiens de l'Athos, le renseignement de Génésics pour valable; en 843, l'Athos, suffisamment peuplé de moines et connu à l'extérieur, envoie une délégation à Constantinople pour proclamer son attachement à la cause des images.

La Vie de Saint Eulhyme le Jeune. La conclusion que nous tirons du texte de Génésios est corroborée par une autre source. Au début de 859, saint Euthyme le Jeune, dit aussi Euthyme de Thessalonique, décida, pour des raisons qui n'intéressent pas notre récit, d'abandonner son couvent de l'Olympe. Il saisit alors, dit son biographe, l'occasion de mettre à exécution un projet qu'il nourrissait depuis longtemps: partir pour le Mont Athos, car il en avait entendu parler comme d'un endroit où l'on pouvait se livrer à l'ascèse en toute tranquilité<sup>10</sup>. Euthyme connaissait donc le Mont Athos comme lieu propice à l'hèsychia, et tenait ce renseignement depuis un certain temps. Or, Euthyme est arrivé à l'Olympe en 842, à l'âge de 18 ans. Il est peu probable qu'avant cette date, étant laïc, il ait entendu parler de l'Athos; ce sont plutôt d'autres moines de l'Olympe qui, revenant de voyage<sup>11</sup>, informèrent leurs confrères sur les ascètes de l'Athos. Il nous semble donc assuré que, vers le milieu du 1xº siècle, l'Athos jouissait déjà d'une certaine réputation, suffisante pour que des moines de l'Olympe en parlent, et que l'un d'entre eux forme le projet de s'y installer. Comme la renommée est l'aboutissement d'un lent cheminement, il faut supposer que des moines étaient installés au Mont Athos en nombre suffisamment élevé depuis assez longtemps, peut-être depuis le début du siècle.

(10) Vie d'Euthyme, p. 26, 1. 1-3 : τὰς τοῦ "Αθω χορυφάς ἐπικαταλαβέσθαι διὰ σπουδής τίθεται, πάλαι (9) Sur ce personnage, voir ci-dessous, p. 22 sq.

αύτῷ προφημισθείσας και εν έφέσει κειμένας τῆς ἡσυχίας τῷ ἔρωτι.

#### 2. LA FIGURE HISTORICO-LÉGENDAIRE DE PIERRE L'ATHONITE

Parmi les quelque trente saints du nom de Pierre vénérés par l'Église orientale12, Pierre l'Athonite n'est pas un des plus notables. Cependant, il n'appartient pas non plus à la catégorie des saints qui ne sont connus que par une simple commémoraison dans un synaxaire : deux sources. l'une narrative, l'autre liturgique, le concernent,

Le canon de Pierre. Le plus ancien écrit en l'honneur de Pierre13 est le canon composé par Joseph l'Hymnographe<sup>14</sup>. Le nom de l'auteur nous donne le terminus ante quem de la composition : l'an 886, date supposée de la mort de Joseph<sup>15</sup>; mais nous pouvons préciser davantage. La légende d'une dépouille miraculeuse découverte à l'Athos, dont parle le canon, a dû atteindre Thessalonique plus facilement que Constantinople, et il nous paraît probable que Joseph, qui n'avait comme source lorsqu'il composa ce canon qu'une tradition orale<sup>16</sup>, a trouvé les éléments de son œuvre à Thessalonique, où il arriva vers 831, et qu'il quitta définitivement peu avant 84117. C'est durant son séjour dans cette ville qu'à notre avis il a écrit ce canon, ou peu de temps après son départ pour Constantinople. Nous proposons done de dater la composition de ce canon des années 831-841,

Voici quels sont les principaux thèmes du canon : l'Église fête ta mémoire, toi nouveau Pierre18; tu as vécu dans l'hèsuchia, caché dans les montagnes et les grottes ; ta dépouille, cachée durant de longues années, se manifeste pour notre salut en répandant des flots de guérisons et le myron de la grâce10; tu es disciple et homonyme de Pierre le coryphée; encens du Christ, par le myron qui coule de tes reliques tu émerveilles tes témoins et tu chasses les passions; tes sueurs et tes peines sont proclamées par le désert inhabité et les montagnes escarpées; lu habites la montagne de l'Alhos, comme Élic le mont Carmel<sup>20</sup>; le myron jaillit de tes reliques, enveloppant dans son parfum les sidèles; intercède en faveur de nous tous qui te vénérons par notre foi21.

On voit que le contenu historique du canon est maigre ; un ascète a longtemps vécu dans les parties les plus inaccessibles de l'Athos; on a découvert sa dépouille des années après sa mort: l'Église a reconnu sa sainteté et a institué une fête en son honneur. Mais, eu égard à la date de

(12) Cf. S. Eustratiades, 'Αγιολόγιον τῆς 'Ορθοδόξου 'Εκκλησίας, Athènes, 1960, p. 386-390.

(14) Nous avons justifié cette attribution, parlé de la tradition du texte et donné une édition et une analyse dans notre article. Office ancien.

(15) On accepte généralement cette date, mais sa mort pourrait dater de 883 (cf. D. Stiennon, La vie et l'œuvre de S. Joseph l'Hymnographe, REB, 31, 1973, p. 250).

(16) En grande partie, les canons de Joseph célèbrent des saints anciens, pour lesquels une tradition écrite était délà établie, mais des canons en l'honneur de saints récents ou contemporains de Joseph ne manquent pas dans son couvre : par ex. canon en l'honnour de S. Étienne le Jeune, cf. Ménée, ed. Rome 1888-1901, nov. 28 : de S. Grégoire le Décapolite, cf. Ménée, nov. 20,

(17) C. Van de Vorst a établi une chronologie de Joseph l'Hymnographe (An. Boll., 38, 1920, p. 148-154); sur quelques points de discussion, cf. D. STIERNON, art. cité. p. 248-253.

(18) Le nom de Pierre donne l'occasion à Joseph de comparer constamment (à commencer par l'acrostiche) Pierre l'Athonite à son homonyme, l'apôtre.

(19) Ed. citée (voir note 14), ode 5, tropaire 3,

(20) Ibid., ode 7, tropaire 4,

(21) Ibid., ode 9, tropaires 3 et 4.

<sup>(7)</sup> Acta gracca SS. Davidis, Symconis et Georgii, An. Boll., 18, 1899, p. 214-215; ce récit est à utiliser avec beaucoup de précaution.

<sup>(8)</sup> Cf. F. HALKIN, dans An. Boll., 77, 1959, p. 468.

<sup>(11)</sup> Le goût des moines byzantins pour le voyage transparaît dans tous les récits hagiographiques ; nous n'en donnons qu'un exemple : saint Martinianes, au dire de ses biographes, visita 164 villes (cf. A. Papadopoulos-Κάπλημιυς, Συλλογή παλαιστινής και συριακής άγιολογίας, Pravosi. Palest. Sbornik, 57, 1907, p. 98 ot 111). — La législation civile et ecclésiastique a cherché en vain à freiner cette pratique (cf. De Meesten, De monachico sialu, p. 173, 174; E. Herman, La «stabilitas loci» nei monachismo bizantino, Orientalia Christiana Periodica, 21, 1955, p. 115-142). Pour les pérégrinations des moines de l'Olympe, voir par ex. Vie de Joannice, p. 340-345 ; Vie de Pierre d'Airoa, p. 87 § 8, p. 101 §§ 13 et 14; Syn. E. CP (Pierre de Galatie), col. 124, 51-52.

<sup>(13)</sup> L'identité du saint honoré ne saurait être mise en doute, car un tropaire (ode 8 tr. 3) commence par la phrase : « Tu habites la montagne de l'Athos »,

composition, ce canon revêt une importance particulière : dès les premières décennies du 1xe siècle. des moines vivaient sur la Montagne, et avant le milieu du siècle l'Athos jouissait d'une certaine renommée comme lieu d'ascèse, chose que corroborent, nous l'avons vu, d'autres sources.

La Vie ancienne de Pierre. Un moine athonite, nommé Nicolas, composa, probablement avant la fin du xe siècle, une Vie de Pierre l'Athonite22. C'est un morceau composite, fait de trois parties distinctes : un miracle de saint Nicolas au profit d'un certain Pierre scholarios, que notre auteur identifie arbitrairement à Pierre l'Athonite; une partie médiane, qui décrit les « cinquante années » passées par Pierre dans une grotte de la montagne; enfin, les miracles opérés en Thrace par les reliques d'un certain Pierre, saint probablement local<sup>28</sup>. Seule donc la partie médiane pouvait nous être utile pour consirmer l'existence historique de Pierre et pour nous donner, le cas échéant, des renseignements sur sa vie au Mont Athos; il n'en est rien, car l'auteur ne connaît de son héros que ce que le canon de Joseph nous apprend. En effet, ce canon fut sa seule source, complétée de tous les clichés chers aux auteurs de Vies de saints. Par conséquent, nous ne considérons la Vie ancienne de Pierre comme source pour notre étude que dans la mesure où elle brosse un tableau de la vie au Mont Athos durant le dernier quart du xe siècle24, si. comme nous le croyons. elle a été composée vers les années 970-98025.

Le culle de Pierre. Nos sources permettent de saisir le développement du culte de Pierre et ses étapes. Dans la première moitié du IXº siècle, on découvrit dans un endroit désertique de l'Athos la dépouille d'un ermite que l'on nomma Pierre, sans doute parce que l'on conservait la mémoire d'un ascète de ce nom, qui avait vécu près de là. Aussitôt les reliques inventées, ou peu après, elles recurent les honneurs du culte. Bien que réprouvée par l'Église<sup>26</sup>, la pratique était courante<sup>27</sup>. Une fois le culte ainsi institué<sup>28</sup>, la cérémonie en l'honneur du nouveau saint se répétait tous les ans, en général le jour anniversaire de l'invention, Inutile d'ajouter que, dans ce cas particulier, le culte s'adresse beaucoup plus à tous les ascètes anonymes de l'Athos qu'à la personne réelle qu'a été celui dont les reliques ont servi de fondement à l'instauration du culte.

Nous ne saurons jamais combien de temps sépara l'instauration du culte de l'époque à laquelle

(22) Elle a été éditée par Lake, Early days, p. 18-39 ; cf. aussi Papachryssanthou, Pierre : analyse, corrections à l'édition Lake, notice sur l'écrivain et sur la date probable de son activité, et commentaire,

(24) On ne tiendra évidemment pas compte des dates absolument arbitraires avancées par Uspenskij, Islorija, III, 1, p. 15-16; elles sont répétées par Smyrnakes, Alhos, p. 19, 21, 23, 460, et tout récemment par G. Kournoutos, dans Νέα 'Εστία, 74, 1963, fasc. 875 : 'Αφιέρωμα στὸ "Αγιον "Όρος, p. 6.

(25) Cf. Papacinyssantiou, Pierre, p. 47-51. Rappelons ici que le but de l'auteur était l'exaltation de l'esprit anachorétique opposé aux préoccupations plus matérielles des moines de son temps,

(26) Cf. H. DELEHAYB, Sanctus, Subs. hag. 17, Bruxelles, 1927, p. 147 et 149.

(27) Nous citons quelques exemples : S. Dométics et ses disciples (B. Latyšey, Menologii anonymi byzantini saco, X, Saint-Pétersbourg, I, 1911, p. 277); Paul moine de Calumas, et S. Barnabas (ibid., II, 1912, p. 26, 39-40); S. Ménas le mégalomartyr (Syn. E. CP, col. 470.5); Nicander, Gregorius, Petrus, Demetrius et Elisabeth (Inventio dans le cod. Messan. S. Salvator 30, f. 56v); Martyres X (vel XIII) de Constantinople (Passio et inventio dans Acta Sanctorum, Aug. 11, p. 446-447); sainte Paraskeve de Thrace (Vie dans le cod. Goloburgensis gr. 4, f. 53v); cf. aussi H. DELEHAYE, Les origines du culte des martyrs, Subs. hag. 20, 2º éd. Bruxelles, 1933, p. 73.

(28) Il n'existait pas dans l'Eglise byzantine de procédure officielle de canonisation. La consécration d'un saint local dépendait du sentiment public et de la communauté chrétienne du lieu. Selon la popularité et l'importance du saint, son culte pouvait se propager et devenir commun à toute l'Église. Voir sur ce point, H. Delenaye, Les origines du culte des marlyrs, p. 68-70; Η. Αμινίζατος, ή ἀναγνώρισις των άγων έν τη Όρθοδόξω Έκκλησίς, Θεολογία, 19, 1948, p. 25-29, 36; G. Τεξτες, ή ένταξις των άγων είς το έφοτολόγιον της Έκκλησίας.

'Ορθοδοξία, 37, 1962, p. 238-253.

Joseph dédia un canon au nouveau saint : un certain temps avait dû s'écouler, mais pas un très long temps; sans doute les expressions de Joseph laissent-elles entendre que le culte de Pierre était solidement établi. l'auteur souligne plusieurs fois la vénération à lui rendue20 et son pouvoir d'intercession<sup>80</sup>; mais si la légende remontait à une époque très antérieure à celle de Joseph, elle aurait eu le temps de s'enrichir davantage.

Il nous semble raisonnable de supposer que le culte de Pierre apparut et se développa là où ses reliques avaient été trouvées, à l'Athos; pourtant, sa renommée s'étendit au loin : un ménée du mois de juin, écrit vers la fin du xº siècle à Constantinople pour un couvent de cette ville31, contient l'office de Pierre, dont nous avons parlé plus haut; on peut en déduire que ce couvent célébrait à ce moment la mémoire de Pierre l'Athonite. Le typikon de la Grande Église ne conserve aucune trace d'une célébration de Pierre 23, mais les couvents byzantins établissaient leurs typika liturgiques avec une grande liberté, et le fait qu'un monastère de la capitale fêtait, au xº-x1º siècle 33. Pierre l'Athonite n'implique nullement que le typikon de la Grande Église comprît Pierre parmi ses saints. à un moment donné. Toutefois, la mémoire de Pierre était encore célébrée hors de l'Athos à la fin du XIIº siècle34 : un autre ménée de cette époque, qui n'est pas athonite, contient son office35.

Ces deux ménées, les plus anciens manuscrits qui contiennent l'office de Pierre, nous apportent un renseignement d'importance : tous les deux insèrent l'office de Pierre au 22 juin<sup>36</sup>, et non pas au 12, jour auquel on associa plus tard, et jusqu'aujourd'hui, la mémoire de Pierre à celle d'Onuphre, l'ascète égyptien<sup>37</sup>. Les deux fêtes étaient donc à l'origine distinctes<sup>38</sup>, mais la proximité dans le calendrier liturgique de deux saints qui s'étaient illustrés par des exploits ascétiques analogues. a sans doute entraîné la fusion de leur commémoration au jour anniversaire du plus illustre des deux, Onuphre<sup>39</sup>. Il est impossible de dire à quelle date remonte cette association, L'hypothèse<sup>40</sup>

(29) Canon, éd. cilée (voir note 14), ode 1 trop. 1; ode 8 trop. 2; ode 9 trop. 2, 3, 4.

(30) Ibid., ode 7 trop. 2; ode 8 trop. 2. - Sur le droit des ascètes et des moines au culte public, cf. H. Delenaye, Sanctus, p. 112-118; Idem, Les origines du culle des martyrs, p. 96-99; Tseters, arl. cité, p. 251-252.

(31) Cf. Papaghryssanthou, Office ancien, p. 27-28 (Hieros, S. Sabas 70).

(32) Cf. J. Mateos, Typicon de la Grande Eglise. I : Le cycle des douze mois, Orient. Christ. Anal. 165, Rome, 1962. — La mention de Pierre dans l'édition du Synaxaire de Constantinople (Syn. B. CP, col. 745, 45; 748, 34) est inserée d'après le Ménée (éd. Rome 1888-1901) et une note marginale (tardive ?) dans l'un des mes (K = cod. de Leningrad du XIIIº S., cf. E. E. GRANSTREM, dans Viz. Vrem., 24, 1964, p. 169-174).

(33) Plusieurs questions restent sans réponse : pour quelle raison le monastère du Sauveur Akatalèptes introduisitil dans son église la celébration de Pierre ? D'autres convents constantinopolitains avaient-ils pendant un certain

temps instauré le culte de Pierre ?

(34) On ne peut pas, cependant, affirmer que le « culte de Pierre se répandit en Thrace au x° siècle » (cf. Vies des sainis par les RR. PP. Benedictins de Paris, t. VI, Paris, 1948, p. 207) en se fondant seulement sur le passage correspondant de la Vie de Pierre.

(35) Cf. PAPAGURYSSANTHOU, Office ancien, p. 28 (Hieros, S. Sabas 72). L'obsence de tout renseignement sur la provenance du cod, Hieros. S. Sabas 72 empêche de sayoir où cette célébration avait lieu : toutefois, il s'agissait sans aucun doute d'une région autre que l'Atlos, car aucun couvent de l'Athos n'aurait Loiéré de célèbrer l'office de

l'ascèle mutilé de la façon qu'on trouve dans ce ms. (36) Cod. Hieros. S. Sabas 70, 1. 96 : τη αυτή ημέρα [10 22] τοῦ όσιου πατρός τοῦ ἐν τῷ ὅρει τοῦ "Λθωνος, Cod. Hieros. S. Sabas 72, f. 170 : μηνί τῷ αὐτῷ κδ' τοῦ όσίου πατρὸς ἡμῶν Πέτρου.

(37) Remarquons que, fait exceptionnel, le cod. Hieros. S. Sabas 72 contient l'office de S. Onuphre (ff. 139 v-

151) au 10 juin.

(38) LAKE (Early days, p. 49, note 1) a entrevu cette possibilité.

(39) Sur la pratique bien ancrée de fixer librement le jour de commémoration d'un seint, cf. S. Eustratianes, Τὸ Ἑορτολόγιον τῆς Ὀρθοδόξου Ἐκκλησίας, Θεολογία, 15, 1937, p. 7-8 et 14-27; Μ. Θέμκον, Βυζαντινόν 'Εορτολόγιον, Constantinople, 1899, p. 20-23, 25-29, 33-34,

(40) Ct. St. Binon, La Vie de S. Pierre l'Athonite, Alli del V Congresso intern. di Studi bizani. = Siudi

bizantini e neoellenici, 5, 1939, p. 51.

selon laquelle ce fut Joseph l'Hymnographe qui combina les deux offices n'est pas justifiée, puisque des manuscrits postérieurs à Joseph d'un ou deux siècles continuent à dissocier les deux fêtes41, A notre avis, la fusion de la fête de Pierre avec celle d'Onuphre se produisit à l'Athos, où la vénération des ascètes avait toujours revêtu une ferveur particulière, et où la commémoration de Pierre, sans jamajs cesser complètement, avait perdu son éclat entre le xiº et le xivº siècle. C'est peut-être vers le x1º siècle que Pierre fut transféré du 22 au 12 juin. Ce changement coïncide-t-il avec la défaveur dans laquelle était tombé le culte de Pierre hors de l'Athos ? En tout cas, aucun manuscrit non athonite, antérieur au xyº siècle, ne contient la Vie<sup>42</sup>, et aucun ménée non athonite, après celui de la fin du xnº siècle, et jusqu'à la fin de l'époque byzantine, ne contient son office. En revanche, le culte de Pierre, quelque peu négligé au Mont Athos durant les x110 et x1110 siècles, se raviva à partir du xive siècle et ne cessa de se développer43.

#### 3. SAINT EUTHYME LE JEUNE ET SES SÉJOURS AU MONT ATHOS

La Vie d'Eulhyme. Saint Euthyme le Jeune nous est connu par les documents d'archives, mais nous disposons aussi d'une Vie d'Euthyme écrite par son disciple l'évêque Basile44. Euthyme ne nous intéressant ici que dans la mesure où il fut athonite, nous ne donnons de sa Vie qu'un résumé très court<sup>45</sup>. Originaire d'un village de l'Opsikion, il s'enfuit de chez lui à l'âge de dix-huit ans pour prendre l'habit monastique au mont Olympe. Quinze ans plus tard, il quitta l'Olympe pour l'Athos et séjourna désormais, tantôt sur la Montagne, tantôt en Chalcidique, où il fonda vers 870 le couvent de Péristérai, à 25 km environ au S.E. de Thessalonique. Il mourut le 15 octobre 898 dans l'île de Hiéra.

On peut distinguer quatre périodes athonites dans la vie d'Euthyme, chacune d'elles avant ses propres caractéristiques; nous n'analysons ici que les passages de la Vie qui s'y rapportent :

(42) Liste des mas de la Vie avec leurs dates dans Papachnyssanthou, Pierre, p. 20, notes 2 et 3.

(44) Elle a été éditée par L. Petit, Vie et office de saint Euthyme le Jeune, Bibliothèque haglogr. orient. 5, Paris, 1904. Cette Vie est un des meilleurs spécimens de l'hagiographie byzantine. Sur la personne de Basile, ses fonctions et son œuvre, voir notre article Euthume.

(45) Pour une analyse détaillée, on se rapportera à Lake, Early days, p. 41-52.

Premier séjour (859-863). Euthyme arriva au Mont Athos au début de 85947, après avoir partagé la vie des anachorètes et passé une quinzaine d'années dans un sévère koinobion48; il avait recu le grand habit peu avant son départ<sup>49</sup>. Il se sentait donc en mesure d'affronter l'existence d'ascète isolé à laquelle il aspirait. C'est dans l'exercice de cette ascèse que Basile se hâte de nous montrer son maître, sans trop s'attarder aux préliminaires. Arrivé à l'Athos. Euthyme s'installa avec son compagnon de voyage. Théostèriktos, et commenca « à goûter les plaisirs d'une ascèse

longuement désirée »50. Aucune précision n'est fournie, mais Euthyme et son compagnon ne vivaient certainement pas dans la solitude : en esset. Euthyme noua amitié avec un moine, nommé Joseph, établi sur la Montagne depuis un certain temps<sup>51</sup>; si Basile ne mentionne ici que Joseph, ce n'est sans doute pas qu'Euthyme n'ait pas connu d'autres Athonites, mais parce que Joseph resta jusqu'à sa mort un fidèle compagnon d'Euthyme, et que Basile eut plus tard l'occasion, sinon de le connaître,

au moins de visiter, jeune moine encore, son tombeau réputé miraculeux<sup>52</sup>.

Au bout d'un certain temps, Théostèriktos préféra rentrer à l'Olympe, abandonnant Euthyme qui s'associa alors avec Joseph pour mener avec lui ce qu'il considérait comme la vraie vie ascétique. On voit que, malgré sa longue préparation. Euthyme ne se jugeait pas encore assez mûr pour accéder au sommet ascétique, l'isolement complet, et qu'il ne tira pas de sa première installation à l'Athos la satisfaction escomptée en matière de privations; c'est sans doute que la vie des petits groupes anachorétiques athonites ne différait guère de celle qu'il avait connue à l'Olympe<sup>53</sup>. Il proposa donc à Joseph de s'abstenir pendant quarante jours de toute autre nourriture que d'herbe crue<sup>54</sup>. Dans sa description, Basile se laisse influencer par l'Ancien Testament<sup>55</sup>, mais la pratique de l'abstinence temporaire de toute autre nourriture que l'herbe est très répandue dans le monachisme ancien. Euthyme renoue ici avec l'habitude des ascètes de Palestine qui, durant le carême, abandonnaient leur couvent pour aller vivre quarante jours dans le désertse. Étant donné que les deux hommes

(47) Né en 823 ou 824 (cf. notre article Eulhyme, p. 236 n. 10), il devait être dans sa trente-sixième année.

(49) Vie d'Euthyme, p. 26, 1. 3-15.

seconde moifié du 1xº siècle46.

(52) Ibid., p. 37, l. 18 - p. 38, l. 1.

(64) Vie d'Euthyme, p. 29, 1. 8-10 : ώς κτηνώδεις έαυτούς ἐπιλογισόμεθα καὶ ἐπὶ τεσσαράκοντα ἡμέρας ὡς τα βοσχηματώδη των ζώων είς την γην συγχύπτοντες χόρτον ως βόες ψωμιούμεθα.

(55) Dan., 4, 32 : χόρτον ὡς βοῦν σε ψωμίσουσι, 4, 33 α et 0' 5, 21 : γ. ὡς β. ἐψώμιζον αὐτόν.

<sup>(41)</sup> Nous avons peut-être des indices d'un flottement avant la fixation de la fête au 12 juin, car deux manuscrits, l'un du x1º siècle (le plus ancien ms. athonite à mentionner Pierre : Moscou, Musée historique nº 174, anc. coll. synodale Vlad. 387, provenant de Layra, cf. A. Ehrhard, Überlieferung und Bestand der hagiographischen und homilelischen Literatur der griechischen Kirche, Leipzig, 1943, III, p. 186 et note 1), l'autre du XII xilia siècle (lui aussi provenant probablement de l'Athos, cf. Рарасинузвантноц, Office ancien, p. 28-30), fêtent Pierre au 13 juin. Toutefois, décaler une sete d'un jour (ici du 12 au 13 juin) pour des raisons de commodité étant chose souvent pratiquée (cf. Vie du palrice Nicelas, p. 314, note 34), il est impossible de dire si nous sommes ici devant un flottement ou un arrangement de commodité (voir aussi note 37).

<sup>(43)</sup> Des églises athonites ont été dédices à Pierre : la première mention se trouve, à notre connaissance, dans le cod. Paris. Coist. 109, provenant de Lavra. Ce ms. en parchemin porte quatre feuillets de garde, de parchemin différent, deux au début (ff. I et 1) et deux à la fin (ff. 265 et 266) ; on lit sur les ff. I' et 266 une notice identique : Βιβλίον τοῦτο τοῦ εὐκτηρίου τῆς ὑπεραγίας (...) Θεοτόκου καὶ τοῦ ὁσίου πατρὸς ἡμῶν Πέτρου τοῦ ᾿Αθωνίτου. ΙΙ est difficile d'en préciser la date; elle pourrait être du xiie-xiiie s., mais aussi d'une écriture appliquée du xive s. Nous ignorons l'emplacement de cette église dédiée conjointement à la Vierge et à Pierre : le ms. ayant appartenu à Lavra, elle se trouvait probablement dans les limites du territoire lavriote. — Nous connaissons aussi des églises dédiées conjointement à Pierre et à Onuphre : parekklèsien près de la porte d'entrée de Dochelariou, fondé peut-être en 1696 (cf. Proskynètarion de Dochelariou par Cyrille de Smyrne, Bucarest, 1843, p. 37; Smyrnakės, Alhos, p. 565-566, 569); kellien de Lavra à Karyès (cf. Smyrnakes, Alhes, p. 396, 701); monydrion dans les limites du territoire de la Petite-Sainte-Anne (cf. Θεολογία, 21, 1950, p. 332).

<sup>(46)</sup> Basile écrit la biographie de son maître, et ne parle de l'Athos que dans la mesure où celui-ci concerne son héros. Son récit constitue un témoignage précieux pour l'Athos dans la seconde moitié du 1xº siècle, mais, l'auteur n'ayant jamais vécu lui-même au Mont Athos, certains aspects de la vie athonite ont pu lui échapper.

<sup>(48)</sup> Ayant pris l'habit à la fin de 841 ou de 842 (cf. tbid.), il ayait accompli, à la fin de 858, 16 ans au moins de vie monastique ; l'auteur dit ici 15 ans, car il calcule probablement de l'entrée d'Euthyme au couvent de l'issadinôn,

<sup>(50)</sup> Ibid., p. 28, 1. 26-27, (51) Ibid., p. 28, 1. 30 : ὅστις ἐκ πολλοῦ προϋπήρχε τῷ "Αθω.

<sup>(53)</sup> Dans un article (La vie monastique dans les campagnes byzantines du viu au xi siècle, Buz., 43, 1973. p. 158-180) nous avons exposé les résultats d'une recherche sur les anacherètes indépendants ou dépendants d'un koinobien, sur les groupes anacherétiques et sur le problème des laures à Byzance.

<sup>(56)</sup> Cf. Schwartz, Kyrillos von Skylhopolis, p. 13, 56, 94; le genre de nourriture n'y est pas mentionné, mais dans d'autres endroits (cf. p. 15, 56-57, 209, 210, 237), il est dit que les ascèles vivant dans le désert se nourrissaient d'herbes et de racines, S. Étienne le Sabatte avuit l'habitude de passer les trois carêmes de l'année dans le désert (cf. Acta Sanctorum, jul. III, p. 531-613, § 184); la coutume se maintint dans le couvent du vitte jusqu'au xie siècle au moins : un petit nombre de moines était alors choisi par l'higoumène pour passer le carême dans le désert (cf. Ibid., p. 583 sq. §§ 128, 139, 157, 176; Vie de Lazare le Galésiote, Acta Sanctorum, nov. III. p. 514 § 17).

ont durant ces quarante jours surtout souffert du froid<sup>57</sup> (ce qui veut dire que l'on se trouvait en hiver), il est légitime d'en induire qu'Euthyme et Joseph entreprirent cette pénitence durant le carême<sup>58</sup>, comme les anciens moines palestiniens. En tout cas, l'exploit résidait non seulement dans le genre de nourriture choisie<sup>59</sup>, mais aussi dans le fait de passer quarante jours exposé aux intempéries60.

La seconde prouesse ascétique d'Euthyme fut de s'enfermer dans une grotte pendant trois ans. Il ne s'agit pas d'un emmurement; Euthyme cherche une caverne placée dans un endroit désert, afin que ses occupants restent «inconnus de tous»<sup>61</sup>. Oui étaient ces « tous » ? Si l'Athos avait été fréquenté seulement par quelques ascètes isolés, aussi épris de solitude qu'Euthyme. cette expression n'aurait guère de sens. Ceux que les deux solitaires cherchaient à éviter étaient les moines vivant en groupe à l'Athos, lesquels, attirés par les exploits ascétiques d'Euthyme, n'auraient pas manqué de venir l'importuner, si sa retraite avait été connue. Il savait par expérience que plus un ascète cherche la solitude et désire vivre seul avec Dieu, plus les autres moines accourent pour l'entourer de leur sollicitude et lui prodiguer leur admiration.

L'auteur ne donne aucun renseignement qui permette de localiser cette grotte : on peut supposer qu'elle se trouvait vers le sud de la Montagne, là où grottes et cavernes abondent<sup>62</sup>. Ce qui intéresse le biographe est de décrire la vie qu'y menaient les deux hommes : ils passaient le plus clair de leur temps à prier, sans prononcer d'autres mots que ceux des prières et pour échanger éventuellement des propos utiles à l'âme; ils dormaient à même le sol, privés de feu et torturés par la vermine; leur nourriture consistait en fruits sauvages qu'ils ramassaient aux alentours. A la fin de la première année, leurs vêtements de crin, devenus des haillons, tombèrent, et ils restèrent nus. Alors Joseph, découragé, préféra abandonner et renouer avec un mode de vie moins inhumain. Le zèle d'Euthyme ne s'affaiblit pas pour autant; il redoubla ses efforts pour racheter la défaillance de son compagnon. Durant cette deuxième période, Euthyme eut également à subir les attaques des démons : profitant

(57) Vie d'Eulhyme, p. 29, 1. 14-16 : ἐδάφη μὲν αὐτοῖς τὸ σῶμα τῷ κρύει (Cf. Dan., θ' 5, 21) ταλαιπωρούμενον και τοσούτον, ώστε του πρώτου άγωνος τὰ σύμβολα μέχρι τῆς ἐσχάτης ἀναπνοῆς τοῖς ἀσκηταῖς διασφίζεσθαι,

(58) Si cette hypothèse est juste, il s'agirait plutôt du carême de Noël 859 (15 nov.-24 déc.) étant donné qu'Enthyme arriva à l'Athos après le 6 février 859, jour de l'ouverture du Grand Carême; la chronologie d'Enthyme ne permet pas de repousser l'exploit jusqu'au Grand Carême suivant, débutant le 26 février 860.

(59) La χορτοφαγία dont nous trouvons des traces en Egypte (cf. A.-J. Festugiène, Historia monacherum in Aegypio, Subs. hag. 34, Bruxelles, 1961, p. 49-50, 78, 100, 123), semble être plus systématiquement pratiquée en Syrie, où une catégorie de moines reçurent de leur nourriture accoutumée le nom de βοσχοί (cf. Sozomène, Histoire ecclésiastique: PG, 67, col. 1392 D-1393; Eyagre, ed. J. Bidez-L. Parmentier, The ecclesiastical history of Evagrius, Londres, 1898, p. 30). Les βοσκοί ne manquent point en Palestine (cf. Schwartz, Kyrillos von Skythopotis, p. 99; JEAN MOSCHOS, Pre spirituel: PG, 87, 3, col. 2865 B, 3022 c). Voir d'autres références et littérature dans Dictionnaire d'Archéol. Chrét. et de Liturgie, II, 1, col. 1084; St. Schiwierz, Das morgenländische Mönchtum, Mödling b. Wien, III, 1938, p. 89-90. Mentionnons encore l'exemple de deux vieillards vivant au début du mes, à l'Olympe, d'où venait Euthyme (cf. Vie de Joannice, p. 340 c). - Sur les excès de jeune, cf. en dernier lieu R. Annesmann, Fasting and Prophecy in Pagan and Christian Antiquity, Traditio, 7, 1949-1951, p. 1-71, surtout p. 32-52, sur le jeune dans l'antiquité chrétienne; H. Musurillo, The Problem of Ascelical Fasting in the Greek Patristic Writers, Tradillo, 12, 1956, p. 1-64, surtout § 6, p. 24-35; A.-J. Festugière, Les moines d'Orient. I : Culture ou saintelé, Paris, 1961, p. 59-74 : Le moine et le jeune.

(60) Cf. Vie d'Euthyme, p. 29, l. 22 : τὸ ἐπὶ κρύους ταλαιπωρεῖν αθθρίως ἀφέμενοι. Voir des exemples de moines αίθριοι ου ὑπαίθριοι dans Τημοσοπετ, Histoire ecclés.: PG, 82, col. 1417 n, 1433 n, 1453 n, 1456 c, 1489 c-D. (61) Vie d'Euthyme, p. 29, l. 22-23 : εν σπηλαίοι ξαυτούς πάσιν άγνώστω κατακλείσωμεν.

Les trois ans écoulés. Euthyme sortit de sa retraite, et revint auprès des autres moines. C'est la première fois que l'auteur parle d'autres Athonites, en dehors de Joseph, et cela, nous semble-t-il, parce que ce sont ces moines qui vont se grouper autour d'Euthyme et constituer le premier cercle de ses disciples. Basile ajoute qu'à ce moment les Athonites s'étaient multipliés, « car ils voulaient imiter Euthyme 264. Cette explicationes, flatteuse pour le maître de Basile, contient une grande part d'exagération. Une fois l'Athos entré dans la catégorie des « montagnes saintes », c'est-à-dire des montagnes consacrées à la tranquillité et au calme monastique, le nombre des moines ne pouvait que s'accroître, et cela, indépendamment du rayonnement de tel où tel anachorète. Mais il est

certain que chaque nouvel exploit d'un solitaire attirait de nouveaux disciples à la profession monastique. Il est donc vraisemblable que, entre le moment où Euthyme s'isola et celui où il réapparut trois ans plus tard, la population athonite avait augmenté, et qu'une partie des nouveaux moines, attirés par le renom d'Euthyme, se rassemblèrent autour de Joseph qui, faute d'être lui-même l'ascète parfait, avait vécu longtemps aux côtés du héros, dont il proclamait les prouesses,

et dont il attendait la réapparitiones; toutefois, il est plus probable que le noyau primitif du groupe était constitué par les moines avec lesquels vivait Joseph, avant qu'il ne s'associât à Euthyme.

Basile, qui décrit longuement la vie d'Euthyme dans la grotte, ne s'attarde point sur ses occupations quand il cut réintégré la vic commune. En deux lignes, il dit qu'Euthyme passa un certain temps parmi les moines et « les édifia dès lors par l'exemple de sa vertu visible, plus encore qu'(il ne l'ayait fait) auparayant par sa renommée invisible »67. Que doit-on comprendre ? Euthyme avait acquis une certaine autorité au moins sur quelques moines athonites; Joseph et ses moines le considéraient comme leur père spirituel. Mais peut-on conclure qu'Euthyme fonda à ce moment un établissement et que sa fondation était une « laure » 768 Nous ne le pensons pas<sup>60</sup>. Il n'est même pas sûr qu'Euthyme ait vraiment vécu au milieu du groupe de moines où vivait Joseph; selon l'habitude des anachorètes, il a pu se retirer loin des autres, sans refuser toutefois de les recevoir ni d'instruire ceux qui voulaient profiter de sa sagesse. Penser qu'Euthyme aurait assuré à ce moment la direction d'un groupe de moines ne ressort pas de ce passage.

L'occasion d'un nouveau voyage se présenta peu de temps après le retour d'Euthyme à la vie

perte68.

(64) Vie d'Enthyme, p. 32, 1. 22 : ήδη πλείοσι γεναμένοις έκ τής πρός αύτον μιμήσεως.

(66) Vie d'Buthyme, p. 32, l. 21-24 : τοῖς ἀσκηταῖς προσδοκώμενος (...) και διὰ φήμης ἔχουσι τὰ περί αὐτοῦ, τοῦ Ἰωσὴφ τοῦτον ἀνακηρύττοντος καὶ μὴ βλεπόμενον.

(68) C'est la conclusion que tire LAKE, Early days, p. 44-48. - Sur le problème des laures à Byzance, voir notre article cité p. 23, note 53.

<sup>(62)</sup> La localisation par les Pairia (cf. Lampros, Pairia, p. 237) de cette grotte près de la Néa-Skôté de Saint-Paul est tardive et arbitraire; la même remarque vaut pour ce que dit Ε. Κουπιλε, Ίστορία του Ασκητισμού, Α΄, Thessalonique, 1929, p. 34.

<sup>(63)</sup> Vie d'Euthyme, p. 30-32.

<sup>(65)</sup> Basile, comme Nicolas le biographe de Pierre, se montre préoccupé de la question du rapide développoment monastique de l'Athos et cherche à l'expliquer. Ce souci se constate également chez les moines d'autres centres et à diverses époques : par exemple, le développement du monachisme en Mésopotamie et en Syrie est atiribué à l'influence et à la migration des moines d'Égypte (cf. A. Vöönus, History of ascelicism in the Syrian Orient, I, Louvain, 1958, p. 138-139, 146); cette préoccupation est à l'origine de la légende de l'exode de seixante-dix moines d'Egypte, qui, marchant derrière la Croix, arrivèrent en Porse pour y implanter le monachisme (cf. libid., p. 218).

<sup>(67)</sup> Vie d'Euthyme, p. 32, 1. 24-25 : έγχρονίσας δὲ τούτοις καὶ πλέον τῆς ἀοράτου φήμης τῆ βλεπομένη ἀρετῆ οίκοδομήσας τούς αύτῷ προσανέχοντας.

<sup>(69)</sup> Le mot οἰχοδομήσας dans ce contexte (voir le passage n. 67) a un sens figuré, « instruire », « édifier par son exemple », et non pas son sens propre de « construire ».

commune: Théostèriktos, l'ancien compagnon d'Euthyme<sup>70</sup>, revient à la Montagne, porteur d'un message pour Euthyme de l'ascète Théodore, qui lui avait donné le grand habit<sup>71</sup>. Le vieillard, malade et seul, demandait à Euthyme de venir le chercher et de le prendre à sa charge, en l'établissant près de lui; ce serait « sa rétribution pour l'octroi de l'habit angélique »<sup>72</sup>. Euthyme partit aussitôt pour l'Olympe.

Deuxième séjour (863-864). Nous ne savons pas combien de temps Euthyme resta absent. Il est probable qu'il ne sit qu'aller et venir, mais rien n'est dit sur le mode de voyage. Disons qu'il ne fut pas de retour avant deux ou trois mois. Il revint avec Théodore et s'installa sans doute près de Joseph et des autres moines du même groupe. Pas pour longtemps : l'état de santé de Théodore nécessitant des soins que l'on ne pouvait lui prodiguer à l'Athos, car celui-ci « se trouvait loin des agglomérations laïques 173, Euthyme bâtit pour le vieillard un kellion à Makrosina, « endroit qui est situé près des villages 274. En écrivain habile, Basile crée un contraste entre le début du paragraphe (§ 22) où l'on voit Euthyme vénéré par les autres moines, et la fin, où l'on voit que, à l'appel de Théodore, il abandonne son rôle de père spirituel, pour devenir de nouveau le serviteur de son vieux maître. Il est qualifié successivement de καλός ὑπήκοος, ἄριστος φοιτητής καὶ διάκονος, διακονών $^{75}$ , tandis que Théodore est καθηγούμενος et καθηγητής, au sens large du mot $^{76}$ . Il est possible qu'Euthyme soit resté auprès du malade à Makrosina, si l'on prend à la lettre la phrase disant qu'il soignait personnellement son maître". Cependant, il n'accompagna pas Théodore, lorsque celui-ci se rendit à Thessalonique pour se soigner; il revint au Mont Athos, où il « renforçait son ascèse 378. Cette expression vague ne nous renseigne pas beaucoup, ni sur ce qu'il faisait, ni sur ce qu'étaient ses rapports avec les autres moines,

Apprenant la mort de son maître à Thessalonique, bien que le contact de la ville lui répugnât, Euthyme crut qu'il était de son devoir de s'y rendre pour s'incliner devant son tombeau? Lei, une question se pose : si le projet d'Euthyme était de vénérer le tombeau de Théodore et de revenir à l'Athos, pourquoi ne rentra-t-il pas aussitôt son vœu accompli, au lieu de monter sur une colonne aux alentours de Thessalonique ? L'auteur ne donne que cette explication : il voyait que sa présence était salutaire au peuple .

(70) Ce Théoslèriktos, porteur du message, doit être identifié à Théoslèriktos, qui vint avec Euthyme à l'Athos (cf. Vie, p. 26, l. 17), mais qui repartit peu après (ibid., p. 28, l. 29), (71) Vie d'Euthyme. p. 28. l. 7-10.

(72) Ibid., p. 32, l. 27-30. Sur la γηροκομία, cf. I. Haushenn, Direction spirituelle en Orient autrefois, Orient. Christ. Anal. 144, Rome, 1955, p. 33-34.

(73) Vie d'Euthyme, p. 33, 1. 2 : δια τὸ συνοικήσεως λαών βιωτικών πόρρω καθίστασθαι.

(74) Vie d'Euthyme, p. 33, 1. 6-7: Μακρόσινα τῷ τόπῳ ὅνομα, ἤτις πλησίον τῶν χωρίων ὑπάρχουσα ... On ne connaît pas l'emplacement de catte localité. Selon Lake (Early days, p. 45), Théodore devint membre de la « laure » d'Euthyme, « and when the life of the laura proved too severe, made him a cell at Macrosina ».

(75) Vie d'Euthyme, p. 32, l. 31; p. 33, l. 3-4 et 10.

(76) Ibid., p. 33, 1, 3-4 ot 8.

(77) Ibid., p. 33, 1. 8-9 : ὑπηρέτει δὲ καὶ αὐτὸς τῷ καθηγητῆ ἔζ ὧν ἐκεῖνος ἔγλιχε τιθηνίζεσθαι.

(78) Vie d'Euthyme, p. 33, 1. 20 : πλέον εν τῷ "Ορει ἐπιτείνας τὴν ἄσκησιν.

(79) Ibid., p. 33, 1. 20-26.

(80) Via d'Eulhyme, p. 34, l. 10. Euthyme devait remonter pour quelque temps sur cette même colonne plusieurs années plus tard (cf. tbid., p. 48, l. 22-23). Sur les stylites à Byzance, cf. H. Delenaye, Les saints stylites, Subs. hag. 14, Bruxelles, 1923; sur des stylites à Thessalonique, cf. Vie de Grégoire le Décapolite, p. 60, 67; Th. Tafel, Eustainti metrop. thessaloniensis opuscula, Franciort, 1832, p. 182-196.

(81) Vie d'Euthyme, p. 34, I. 7-8, 11-12.

Troisième séjour (ca 865-866). Euthyme ne put supporter longtemps la bousculade de la foule au pied de sa colonne, et il décida de partir une nouvelle fois pour la Sainte Montagne, Auparavant, il recut l'ordination des mains de l'archevêque de Thessalonique, Théodore82; il devint diacre, et peut-être aussi prêtre83. Ce nouveau séjour, qui commença vers 864, ne dura pas beaucoup plus longtemps que les deux précédents<sup>84</sup>. A ce moment, nous dit le biographe, le nombre des moines avait augmenté à tel point que la Montagne ne différait pas d'une ville85. Exagération sans doute : il reste cependant que l'Athos était devenu un centre monastique. Basile attribue, une fois de plus. cette évolution rapide au renom d'Euthyme et au désir qu'on avait de l'imiter et. Or, si cette affirmation était excessive la première fois<sup>87</sup>, elle est maintenant tout à fait invraisemblable. En effet, si après ses trois ans d'isolement dans la grotte, Euthyme avait suscité un mouvement d'enthousiasme parmi les moines de l'Athos, il s'était ensuite très peu mêlé à la vie athonite (du moins d'après ce qui ressort de sa Vie), et il avait été absent assez longtemps. D'autres ascètes, qui resteront inconnus, avaient pris la relève, et leurs exploits avaient contribué au renom de la presqu'île. L'émulation joua certainement un grand rôle dans l'évolution monastique de l'Athos, et le mérite de la célébrité croissante de la Montagne ne peut être attribué à une seule personne. D'ailleurs, Euthyme ne resta sans doute pas à l'Athos plus de deux ans pendant ce troisième séjour88. Importuné par le nombre toujours croissant des moines qui se pressaient autour de lui, il s'évada avec deux compagnons, Jean Kolobos et Syméon, et se rendit dans l'île inhabitée de Néoi80. Une fâcheuse aventure — il faillit tomber aux mains des Arabes. — l'obligea à revenir sur la Montagne. Estimant, toutefois, que le danger des Arabes était aussi grand ici que 'dans l'île de Néoi, il décida de partir avec ses disciples et d'aller s'installer avec eux au lieu-dit Brastamou, localité de Chalcidique90.

Ici s'ouvre un nouveau chapitre de la carrière monastique d'Euthyme, qui sort de notre sujet immédiat. Il fonda successivement un petit établissement à Brastamou, et un grand à Péristérai<sup>91</sup>,

(82) On trouvera tout ce que nous savons sur Théodore et sa carrière dans L. Petit, Vie d'Euthyme, p. 80, nolo 23, et Les évêques de Thesalonique, EO, 4, 1900/01, p. 218-219. Nous ajoutons que Théodore, avant d'accéder au trône métropolitain, fut un ascète connu (cf. Vie d'Euthyme, p. 34, 1. 19: δς ἀσχητής ἡν καὶ ἀὐτὸς καὶ ἀσκητῶν περιώνυμος): malhoureusement, l'auteur ne nous livre pas le lieu de son ascèse.

(83) La Vie dit simplement διακόνου χειροτονίαν: p. 34, 1. 10-20. Κ. Lake (Early days, p. 46) a probablement raison quand il pense qu'Euthyme devint aussi prêtre à ce moment, car: 1) la raison donnée est qu'il vouilat avoir la facilité de communier (οὸ φιλοδοξία χραστομένος ..., ἀλλὰ διὰ τὴν ἐπ' ἐρημίας ἀκαπάγνωστον, εί που δεήσειεν, τῆς θείας κοινωνίας μετάληψι: p. 34, 1. 20-22); or, un diacre ne peut consacrer les saintes capèces; 2) une des raisons qui poussent Euthyme à partir de nouveau de l'Athos est que, en raison de son rang de prêtre, il tenit soilieité par les autres moines pius qu'aupravant (νῆν δ' ἀδύος καλ ἰερά ω. καὶ ἰεράνο τὸν κύδιστον: p. 34, 1. 20-27); ce prêtexto n'aurait pu être avancé si Euthyme n'avait été ordonné prêtre qu'immédiatement avant son départ, comme le pense L. Petit (p. 80, note 24); 3) il n'est pas question d'un autre voyage d'Euthyme entre temps, et il n'était pas possible à cetle époque de procéder à une ordination sur place. C'était chose assez couronte au xe siècle qu'un postulant, surtout s'il était moine, fût ordonné prêtre sans avoir passé par les grades inférieurs, ou encore qu'il les reçût en quelques jours, et parfois en quelques leures. Voir sur ce sujet J. Panisor, Les ordinations « per saitum », Revue de l'Orfent Chrétien, 5, 1900, p. 355-360.

(84) Vie d'Eulhyme, p. 34, l. 23 : όλίγους οῦν καὶ τούτω (à l'Alhos) διατρίψας χρόνους.

(85) Vie d'Euthyme, p. 34, 1. 24-25 : ώς εν άστει σύν άλλήλοις διατριθήν και παρενόχλησιν ...

(86) Vie d'Euthyme, p. 34, 1. 23-24 : διά τὴν ήδη τῶν μονάχῶν ἐν τῷ "Όρει τῷ πρὸς αὐτὸν μιμήσει κατοίκησεν.

(87) Voir ci-dessus, p. 25. (88) Voir note 84.

(90) Sur cette installation, voir ci-dessous, p. 35,

<sup>(89)</sup> Via d'Euityma, p. 34, l. 23-31. L'identification courante de l'île de Néel avec l'île de Hagios-Eustratios (cf. L. Petit, Vie d'Euityme, p. 80, note 25; Stéphianos, Thesaurus, s.v. vécç) n'est pas encore démontrés (cf. Actes Laura, n° 38, notes). Svonoxos (l'bid., carle) propose l'identification avec l'îlot de Santzoura.

<sup>(91)</sup> Sur le couvent de Péristéral, voir ci-dessous, p. 35-36.

à quelques kitomètres de Thessalonique. Malgré sa décision d'établir ses deux établissements en dehors de l'Athos, Euthyme ne délaissa pas complètement la Montagne. Durant son séjour à Brastamou (entre 866 et 870 environ), il fit de fréquentes retraites à l'Athos, pour « se trouver seul à seul, face à Dieu » <sup>82</sup>.

Qualrième et dernier séjour (avant mai 898). De nombreuses années plus tard, vers la fin de sa vie, et après avoir abandonné la direction du couvent de Péristérai, Euthyme sentit de nouveau la nostalgie de son ancienne vie d'ascète athonite, et il revint à l'Athos. L'auteur ne signale ce dernier séjour qu'en quelques lignes<sup>93</sup>: Euthyme se rendit à « la pointe de la presqu'ile athonite » <sup>94</sup>; se voyant entouré et importuné par les moines, il s'enfuit avec un serviteur dans l'île de Hiéra <sup>95</sup>. Il est difficile d'évaluer la longueur de ce dernier séjour : il commence quelque temps après le départ d'Euthyme de Péristérai et s'achève cinq mois avant sa mort. Son arrivée à l'Athos est soit postérieure à 890, soit postérieure à 897 (date plus probable)<sup>96</sup>; d'autre part, il partit pour Hiéra en mai 898 : la durée de son dernier séjour est donc soit de quelques mois, soit de huit ans. Une chose certaine et importante ressort des derniers paragraphes de la Vie : vers la fin du siècle, en 898, la vie monastique avait pris à l'Athos un essor considérable; les autres sources de l'époque confirment ce fait.

Les moines athonites ne manquèrent pas alors d'entourer le nouveau venu, ascète que la plupart d'entre eux connaissaient de réputation, sinon de vue. Comme pour les précédents séjours, l'auteur ne dit pas dans quel endroit Euthyme vécut ces derniers mois (ou ces dernières années) athonites. Toutefois, il ne semble pas qu'Euthyme, qui avait abandonné son propre couvent pour vivre dans la quiétude, ait lié des relations étroites avec les moines et ait créé un nouveau groupe sous sa direction spirituelle. Comme Joannice le grand ascète de l'Olympe (leurs vies présentent de frappants parallélismes), il cherchait à rester à l'écart des autres autant que sa réputation le lui permettait. Pour cette raison, malgré ses soixante-quinze ans, son esprit voyageur et son goût de la solitude le poussèrent à partir de nouveau : le 8 mai 898, il quitta de nouveau l'Athos pour se rendre, accompagné d'un seul serviteur, dans l'île de Hiéra; il y mourut cinq mois plus tard, le 16 octobre de la même année.

Pour conclure cette étude sur Euthyme, remarquons que nous possédons, grâce à son biographe Basile, un portrait de lui très vivant : Euthyme avait commencé sa vie monastique par un séjour auprès d'un anachorète et passé quinze ans dans un koinobion; devenu ermite et père spirituel d'un groupe anachorétique, il fonde à son tour un koinobion, qu'il dirige pendant de longues années,

et finit sa vie de nouveau en solitaire. Il ferme ainsi le cercle idéal du moine byzantin qui aspire à la perfection.

#### 4. DISCIPLES ET COMPAGNONS D'EUTHYME A L'ATHOS

La Vie, centrée sur la personne d'Euthyme, s'occupe très peu des autres athonites et, quand elle le fait, c'est, naturellement, toujours en fonction de leurs rapports avec lui. Ainsi a-t-on l'impression fausse qu'en 859 Euthyme arriva sur une montagne déserte. Que cette idée soit erronée, nous l'avons montré plus haut, et, à propos des séjours d'Euthyme à l'Athos, nous avons parlé de la foule des moines anonymes qui gravitaient autour du saint : ascètes indépendants, moines appartenant à d'autres groupes, ou encore, ses propres disciples. La Vie d'Euthyme nous livre, toutefois, le nom de quelques-uns d'entre eux, raconte certains de leurs exploits, et laisse ainsi deviner l'importance de leur apport à la formation du grand centre monastique que devint l'Athos au siècle suivant.

Joseph l'Arménien. Pierre est le premier athonite dont l'histoire a conservé le nom et le souvenir; Joseph est le premier pour lequel nous avons des dates un peu précises et dont nous connaissons quelques traits de caractère. Quoique d'origine arménienne, dit la Vie, Joseph était un homme sans ruse, simple et honnête<sup>97</sup>. Plus âgé qu'Euthyme, il se trouvait probablement à l'Athos avant le milieu du siècle<sup>98</sup>. Nous ne savons rien des premières années monastiques de Joseph, mais on voit que, quand Euthyme fit sa connaissance, il était un ascète arrivé à un degré élevé de perfection : Basile parle de lui avec respect et considération; il ne le qualifie jamais de disciple, mais il l'appelle l'associé d'Euthyme, son compagnon et son émule dans les luttes ascétiques <sup>99</sup>.

Que Joseph n'ait pas pu, ou n'ait pas voulu, suivre Euthyme jusqu'au bout dans ses excès de mortification, ne paraît pas avoir nui à sa réputation : cela permet à Basile d'affirmer la supériorité de son père spirituel. Mais du point de vue de la spiritualité byzantine, Joseph possédait une qualité qui faisait défaut à Euthyme : la stabilité. Établi à l'Athos longtemps avant l'arrivée d'Euthyme, il y resta une dizaine d'années encore, se conformant aux prescriptions canoniques beaucoup mieux qu'Euthyme, qui fit pendant ce temps un nombre considérable de voyages. Lorsque Euthyme résolut d'établir ses disciples athonites hors de la Montagne<sup>100</sup>, Joseph, par erainte des Arabes, ou parce que, vicillissant, il ne voulait pas se séparer des moines avec qui il avait vécu si longtemps, suivit le groupe à Brastamou. Il paraît certain que Joseph, suivant une habitude répandue, y vivait à l'écart des autres moines, dans une grotte; il y mourut et y fut enseveli<sup>101</sup>. Nous ne connaissons pas la date de sa mort, mais il était mort avant que Basile, nouvellement tonsuré, ne vînt se joindre aux moines de Péristérai, vers 875. En effet, Basile ne dit nulle part qu'il a connu Joseph de son

<sup>(92)</sup> Vie d'Euthyme, p. 38, l. 16-17: Θεὸν ἀντιβολῶν καὶ μόνος μόνο προσομιλεῖν ἐφιέμενος. Il adopte un comportement très répandu parmi les ascètes devenus chefs d'une communauté (par ex. Joannice, Pierre d'Atroa, Paul le Jeune et autres) qui, tout en restant chefs spirituels, vivent temporairement ou durablement éloignés de leurs disciples.

<sup>(93)</sup> Vie d'Euthyme, p. 48, 1, 24 - 49, 1, 5.

<sup>(94)</sup> Ibid., p. 48, 1. 24 : τὰ τοῦ "Αθωνος πάλιν ἐπικαταλαμβάνει ἀκρωτήρια.

<sup>(95)</sup> L. Petit (Vic d'Eulhyme, p. 83, note 38) identifie cette île avec l'actuel Gioura, tandis que W. M. Leake (Travels in Northern Greece, 111, Londres, 1835, p. 113) l'identifie avec Hagios-Eustratios. Ni l'un ni l'autre ne donne de référence. Pausanias (8, 33, 4) paraît avoir connaissance d'une île appelée Hiéra située au voisinage de Lemnos, mais nous n'avons pu la localiser.

<sup>(96)</sup> Sur ces dates et les problèmes chronologiques de la Vie d'Euthyme, cf. Papacheyssanthou, Buthyme, p. 234-242.

<sup>(97)</sup> Vie d'Buthyme, p. 29, 1. 31 - p. 30, 1. 2 : οὐ κρυπτός τις καὶ ὅφαλος, κᾶν ἀπὸ ᾿Αρμενίων τὸ γένος κατήγετο, ἀλλ᾽ ἀπόνηρος ἄμα καὶ ἀπλοῦς τὸν τρόπον καὶ ἄδολος.

<sup>(98)</sup> Vie d'Buihyme, p. 28, 1. 30 ; δστις έκ πολλοῦ προϋπήρχε τῷ "Αθω.

<sup>(99)</sup> Vie d'Eulityme, p. 28, 1. 30 : ἐταιρισάμενος, p. 20, 1. 21 : τῷ συνοπαδῷ τῶν ἀγώνων καὶ μιμητή, p. 37, 1. 18 : συναγωνιστήν.

<sup>(100)</sup> Après son troisième séjour, voir ci-dessus, p. 27.

<sup>(101)</sup> Vie d'Euthyme, p. 37, l. 19-22 : δς καί τελειούται τῷ τόπῳ, (...) ἐν τῷ σπηλαίῳ ἐν ῷ κοιμηθείς κατάκειται.

vivant; il a vu sa dépouille déposée dans la grotte; elle accusait la sainteté du défunt par deux traits : l'incorruptibilité et l'écoulement du myron<sup>103</sup>.

Jean Kolobos el Syméon. Basile nous renseigne beaucoup moins bien sur Jean Kolobos qu'il ne le fait sur Joseph, sans doute parce que le chemin de Jean ne croisa celui d'Euthyme que peu de temps, durant leur bref séjour commun dans l'île de Néoilos. Jean Kolobos se trouvait-il, comme Joseph, à l'Athos à l'arrivée d'Euthyme en 859 ? C'est possible; il est possible aussi qu'Euthyme ait fait sa connaissance durant son premier séjour et que Jean ait été du nombre des moines qui constituèrent le premier cercle d'admirateurs d'Euthyme après sa sortie de la grotte. Cependant, Euthyme et lui auraient pu ne se rencontrer pour la première fois qu'après le second retour d'Euthyme à l'Athos. En tout cas, à ce moment, c'est-à-dire vers 865, Jean Kolobos n'est plus un jeune moine à la recherche d'un maître spirituel, mais un ascête avancé en spiritualité, qui avait acquis une certaine notoriété parmi les autres Athonites et qui avait ses propres disciples.

On peut répéter au sujet d'un autre athonite. Syméon, ce qui a été dit à propos de Jean. Ils font leur apparition dans le récit de Basile en même temps et dans les mêmes circonstances. Euthyme. voulant changer une nouvelle fois de mode de vie, tint conseil avec eux, « des hommes saints, dont le comportement et la façon de penser étaient dignes de la Sion céleste »104. Le résultat de cette consultation fut que les trois hommes laissèrent leurs disciples respectifs sur la Montagne et se retirèrent dans l'île de Néoi, pour s'adonner à la vie contemplative. Même si l'incursion des Arabes n'avait pas mis une sin prématurée à leur séjour 105, les trois saints hommes en seraient revenus un jour ou l'autre. Il ne semble pas, en effet, que leur installation ait eu un caractère durable : c'était plutôt une retraite spirituelle temporaire de trois ascètes éminents, qui trouvaient nécessaire de mettre de temps à autre une distance entre eux et le monde, ne fût-ce que le petit monde monastique auquel ils appartenaient depuis déjà longtemps. De retour à l'Athos, les trois hommes prirent ensemble une dernière décision : ils trouvèrent plus prudent d'abandonner pour un temps la Montagne, trop exposée aux incursions arabes, et de se replier vers l'intérieur du pays. Leur association prit fin dès ce moment; chacun assuma la responsabilité de ses propres disciples, et choisit l'endroit qu'il croyait le plus approprié pour s'installer avec eux108; ainsi, Syméon conduisit son troupeau en Hellade : c'est la dernière fois que nous entendons parler de lui, et c'est probablement la dernière chose que l'auteur lui-même eut l'occasion d'apprendre sur son compte. Jean Kolobos ne se rendit pas aussi loin que Syméon : il alla s'établir à Sidèrokausia 107.

Les autres Alhonites. Avec les trois noms cités plus haut, Joseph, Jean Kolobos et Syméon, prend fin la liste des Athonites notables qui figurent dans l'œuvre de Basile. Si l'on y ajoute que le disciple qui accompagna Euthyme dans son dernier voyage à Hiéra s'appelait Georges<sup>108</sup>, on

aura épuisé toute la prosopographie athonite de la seconde moitié du 1xº siècle. Théostèriktos et Théodore, qui ont effectué un séjour à la Montagne, appartiennent beaucoup plus au centre monastique de l'Olympe qu'à celui de l'Athos.

Au nombre des moines de l'Athos mentionnés par Basile, on a compté l'ascète Onuphre 100; or, Basile le distingue nettement du groupe des Athonites qui suivirent Euthyme à Brastamou. C'est après l'installation du groupe que d'autres moines, ou des laïes, commencèrent à venir se mettre sous la direction spirituelle d'Euthyme. Parmi eux se trouvait e le très célèbre ascète Onuphre pour lequel Euthyme construisit un kellion, situé à l'écart, pour qu'il y habite tout seul 1110. Cette distinction, qui mettait cet ascète au même rang qu'Euthyme, est due, bien sûr, à la réputation d'Onuphre; mais rien n'indique qu'Onuphre avait acquis cette réputation à l'Athos. Il pouvait aussi bien venir des collines voisines, ou même de l'Olympe, comme Euthyme l'avait fait.

Même si nous acceptions que certains des moines dont les noms figurent dans la Vie, par exemple Ignatios et Éphrem de Brastamou, qui suivirent ensuite Euthyme à Péristérai<sup>111</sup>, appartinrent au groupe premier des Athonites, ces quelques noms n'ajouteraient rien à nos connaissances. S'il est vrai que le nombre des moines de l'Athos s'accroissait, ce sont les détails sur leur vie de tous les jours qui nous manquent; la Vie d'Euthyme, à cause de la répugnance manifeste de l'auteur à s'étendre sur les faits quotidiens, n'a pas su les conserver.

#### B. LES PREMIERS GROUPEMENTS CONNUS

Les sources athonites, peu nombreuses pour la période antérieure au dernier quart du xº siècle, ne contiennent que de rares allusions, difficiles à interpréter, sur les premiers groupes de moines installés au Mont Athos. Nous avons essayé de remédier aux lacunes de notre documentation en recourant, pour tenter de préciser la forme de ces groupements, aux sources hagiographiques qui concernent d'autres centres monastiques : nombre de moines athonites ont commencé leur vie monastique dans un centre autre que l'Athos, et les Athonites ont voyagé hors de la Montagne, si bien que des influences s'exercèrent dans les deux sens. D'autre part, de la Vie d'Euthyme se dégage clairement l'idée que l'Athos servait, vers le milieu du 1xº siècle et au-delà, de lieu de refuge anachorétique aux moines de son arrière-pays, la Chalcidique. Plus tard, les documents d'archives nous mettent en présence de quelques couvents, importants ou non, de la région, dont beaucoup passèrent un jour ou l'autre dans la dépendance des Athonites. En raison du rôle qu'a joué la Chalcidique dans le premier développement de la Montagne et des rapports étroits de ses établissements avec l'Athos avant leur absorption, nous avons jugé bon de donner plus loin, pour oux aussi, tous les renseignements dont nous disposons sur leur apparition, leur fonctionnement et leur disparition.

<sup>(102)</sup> Vie d'Euthyme, p. 37, 1, 22-27.

<sup>(103)</sup> Vie d'Euthyme, p. 34, l. 27 - p. 37, l. 15.

<sup>(104) 1</sup>bid., p. 34, l. 27-29 : Ἰωάννη τῷ Κολοδῷ καὶ Συμεον συμβούλοις ἀποχρησάμενος, ἀνδράσιν ἀγίοις καὶ τῆς ἄνω Σιὸν ἐπάξιον καὶ τὸ πολίτευμα κεκτημένοις καὶ τὸ φρόνημα.

<sup>(105)</sup> Voir cl-dessus, p. 27.

<sup>(106)</sup> Vie d'Buthyme, p. 37, l. 13-14: ἔκαστος αὐτῶν ἐν τῷ ἀρεσθέντι τόπῳ τοὺς οἰκείους μαθητὰς ἀναδιδάζουσι. Co passage montre clairement que chacun avait ses propres disciples et son propre groupe. Nous ne suivrons donc pus K. Lake qui croit à une «laure» commune (cf. Early days, p. 58, 1, 11: the partial dispersal of their laura; p. 59, l. 20-21).

<sup>(107)</sup> Sur les établissements créés par Jean Kolobos, voir ci-dessous, p. 36-40.

<sup>(108)</sup> Vie d'Euthyme, p. 49, 1, 1.

<sup>(109)</sup> Uspenskij, Islorija, III, 1, p. 31: «le célèbre ascète alhonite Onuphre»; Lake, Bariy days, p. 48-49: «nothing more is known of St Onuphrius of Alhos».

<sup>(110)</sup> Vie d'Enthyme, p. 38, t. 2-8,

<sup>(111)</sup> Vie d'Euthyme, p. 38-39.

#### 1. Ermites et groupes anachorétiques au Mont Athos

Nous avons utilisé pour notre enquête des sources non athonites, tâchant d'estimer jusqu'à quel point la vie athonite a suivi la même évolution qu'ailleurs, et, si elle présente des singularités, de déterminer la nature et l'importance de ces dernières.

Donnons d'abord rapidement les conclusions de notre enquête sur le monachisme hors de l'Athos à cette époque<sup>112</sup>. Nous avons constaté une étonnante coexistence, dans tous les centres, de tous les genres de vie monastique, et une interpénétration de ceux-ci : les ascètes côtoient les groupes et ceux-ci souvent dépendent d'un koinobion; un ascète rassemble presque toujours un groupe de disciples autour de lui, dont il devient le père spirituel<sup>113</sup>, et, le plus souvent, quand leur nombre augmente beaucoup, il transforme son groupe en koinobion. Ainsi un ascète peut facilement devenir higoumène, mais aussi facilement un cénobite peut partir de son couvent pour s'adonner à l'hèsychia.

Cette image générale de la vie monastique à Byzance entre le viii et le xi siècle s'applique-t-elle aussi à l'Athos du ixe siècle ? L'unique source qui se rapporte à la première moitié du ixe siècle, le canon de Pierre, nous est de peu d'utilité. Il serait osé de déduire que, puisque Pierre, d'après le canon, a vécu seul dans une grotte, la Montagne toute entière n'abritait alors que de rares ascètes isolés. Bref, le canon de Pierre ne peut rien nous apprendre sur le mode de vie au Mont Athos, mise à part l'existence de l'érémitisme dans la première moitié du ixe siècle. Toutefois, il est clair que l'apparition de moines au Mont Athos (fin du viiie ou début du ixe siècle) n'y a pas été suivie de l'éclosion rapide d'un centre monastique florissant. L'isolement, la nature accidentée du sol, constituciont des désavantages sérieux à ce point de vue et furent, pensons-nous, la principale cause de la lenteur avec laquelle l'Athos se développa à ses débuts. Contrairement à ce qui se passait dans les autres centres, en plein ixe siècle, l'Athos resta assez longtemps un refuge anachorétique.

Les premiers arrivants devaient être, très probablement, des moines du voisinage, lesquels quittant leurs couvents ou leurs groupes venaient s'adonner à l'hèsychia dans la presqu'île déserte<sup>114</sup>. Souvent, sans doute, repartaient-ils de la Montagne au bout d'un certain temps, pour revenir dans leur couvent d'origine, ou pour en construire un autre ailleurs, comme le sirent plus tard Jean Kolobos et Euthyme. D'autres y demeuraient, attirant auprès d'eux des disciples en nombre croissant.

Des moines venus de centres lointains y vinrent également s'établir définitivement ou provisoirement. Certains, comme Euthyme, avaient un renom dû à leurs vertus monastiques, d'autres, comme Blaise, étaient appréciés également pour leurs relations haut placées. Des quatre sources que nous possédons<sup>116</sup>, une seule nous fournit des renseignements un peu précis : la Vie d'Euthyme. Rappelons tout d'abord que le biographe d'Euthyme n'a pas vécu au Mont Athos<sup>116</sup>; la

manière selon laquelle les moines avaient organisé leur vie ne le préoccupa que dans la mesure où son maître avait pu y participer. L'argument e silentio ne peut donc être pris en considération. D'après son biographe, seul le désir de vivre dans un endroit où il trouverait des conditions propices à l'ascèse poussa Euthyme à partir de l'Olympe. Vu ce que nous avons dit plus haut sur l'Athos dans la première moitié du IXº siècle, cette affirmation ne semble pas être uniquement un lieu commun<sup>117</sup>. Mais, au moment où Euthyme arriva à l'Athos (en 859), que trouva-t-il ?

Quand Euthyme proposa à Joseph de se nourrir pendant quarante jours d'herbes sauvages, celui-ci accepta; cependant, bien qu'installé à l'Athos depuis longtemps, il n'avait jamais auparavant pratiqué cette ascèse, chère aux ascètes de l'Orient. Il accepta aussi de suivre Euthyme dans une grotte complètement coupée du monde extérieur, mais visiblement il n'avait pas non plus jusqu'alors vécu de cette manière. Il se découragea d'ailleurs vite et quitta Euthyme et la grotte, pour retourner à sa vie ancienne, au milieu d'autres ascètes, devant lesquels il exaltait les prouesses de l'ascète enfermé<sup>118</sup>.

De cette indication, que corroborent la suite de la Vie d'Euthyme<sup>119</sup> et la Vie de Blaise<sup>120</sup>, nous pouvons déduire : a) que les moines athonites menaient une vie austère, rendue plus rude encore par les conditions matérielles propres à la presqu'île, mais qu'ils n'avaient pas l'habitude de s'adonner à des mortifications excessives, comme leurs confrères orientaux (chaînes, blessures volontaires, jeûnes prolongés); Euthyme, bien que vénéré, ne semble pas avoir eu d'imitateurs; b) que si des anachorètes continuaient à s'isoler dans les endroits désertiques de la Montagne, la grande partie des moines de l'Athos vivaient, durant la seconde moitié du Ixº siècle, en petits groupes anachorétiques.

En analysant les séjours d'Euthyme sur la Montagne, nous avons vu que de tels groupements monastiques existaient avant son arrivée; qu'Euthyme a constitué un groupe de disciples pendant son troisième séjour; qu'à côté du sien existaient en même temps deux autres groupes : celui que dirigeait Jean Kolobos et celui dont le père spirituel était Syméon. Chacun de ces trois ascètes, dit la Vie d'Euthyme, avait « ses propres disciples »<sup>121</sup>. Cette terminologie rejoint celle des sources non athonites concernant les groupes ascétiques<sup>122</sup>.

Tous les moines athonites vivaient-ils de la même manière que ceux que nous montre la Vie d'Euthyme, ou n'y avait-il pas aussi des communautés cénobitiques? Nous ne pensons pas ici à de grands couvents abritant des dizaines de moines, mais à de petits établissements de cinq, dix ou quinze moines; on connaît des koinobia dont le nombre de moines est inférieur à celui de certains groupes anachorétiques<sup>123</sup>. Entre un grand et un petit koinobion, les différences extérieures sont

<sup>(112)</sup> On trouvera les résultats de cette recherche dans l'article cité ci-dessus, p. 23, note 53.

<sup>(113)</sup> Ils forment alors ce que nous appelons « un groupe anachorétique ». Le mode de vie des moines de ce groupe différe considérablement de celui des laures du type palestinien (voire ci-dessus, p. 23, note 53).

<sup>(114)</sup> Sur co point, voir ci-dessus, p. 15-16.

<sup>(115)</sup> Ce sont la Vie d'Euthyme, un sigillion de Basile Ier, la Vie de Blaise et un acte de Léon VI, dans la mesure où ce dernier se rapporte à des événements antérieurs à 908.

<sup>(116)</sup> Voir ci-dessus, p. 23, note 46.

<sup>(117)</sup> Les biographes cherchent souvent à trouver des justifications à l'instabilité du moine byzantin et à son goût des voyages : désordre dans le couvent, pélerinage aux lieux de culte, etc. Cependant, même dans le cas présent, on ne peut pas ne pas remarquer que si Euthyme ne désirait pas voyager, il aurait pu trouver des lieux désorts à l'Olympe.

<sup>(118)</sup> Gf. Vie d'Euthyme, p. 32, l. 19-24.

<sup>(119)</sup> Voir l'analyse des quatre séjours d'Euthyme à l'Athes donnée ci-dessus, p. 23-29.

<sup>(120)</sup> Cf. Vie de Blaise, p. 867-668 §§ 23-25, et ci-dessous, p. 49-51.

<sup>(121)</sup> Vie d'Euthyme, p. 37, 1. 14 : τούς οἰκείους μαθητάς.

<sup>(122)</sup> Les sources utilisent, on général, les expressions μαθηταί, άδελφοί, plus rarement κελλία, pour désigner les groupes anachorétiques.

<sup>(123)</sup> Juridiquement, trois moines suffisent pour constituer un monastère (cf. Novelle de Léon VI: De Musster, monachico sidut, p. 142; Trieconen Balsanon, comment. au canon XVII du 7° concile: PG, 137, col. 974 c = RIMALLI-POTIL, Synlagma, 2, p. 626). Basile II, souhaitant barrer la route aux abus, a voulu porter le nombre

plus frappantes qu'entre un groupe ascétique et un petit koinobion. Il est, par conséquent, difficile de dire si tel groupement de moines constitue un groupe anachorétique ou un koinobion, et si de petits couvents existaient à l'Athos vers la fin du IXº siècle. Gependant, un acte de Basile Ier paraît faire une nette distinction entre le « monastère récemment fondé par Kolobos», hors de l'Athos, et les « ascètes de la Montagne »<sup>124</sup>. Lorsque, à la fin du IXº siècle, le moine constantinopolitain Blaise veut se consacrer à une vie d'ascèse plus sévère, il pense au Mont Athos¹<sup>25</sup>. Gelui-ci conservait donc son renom comme lieu d'anachorèse. Malheureusement, la hiographie de Blaise est imprécise en ce qui concerne l'organisation de son groupe sur la Montagne. Il les appelle « ses disciples », « nos propres frères », ce qui de nouveau incite à penser à un groupe anachorétique¹<sup>26</sup>. En définitive, sans nier la possibilité que des monastères, dont actuellement nous ne saurions rien, aient pu exister au Mont Athos vers la fin du IXº siècle, nous pensons que la plus grande partie des moines athonites sont alors, soit des solitaires, soit des ascètes groupés autour d'un père spirituel. Il dépendait de la personnalité de celui-ci que la vie du groupe restât tournée vers l'ascèse individuelle ou qu'elle se rapprochât d'une vie commune, c'est-à-dire de celle d'un koinobion. G'est probablement à partir de tels groupes que naquirent et se développèrent l'un après l'autre les premiers couvents athonites.

Terminons sur ce point en disant quelques mots de la localisation des premières installations athonites. Il paraît raisonnable de supposer que l'avance des moines vers le sud s'effectua par étapes. Des ermites s'étaient aventurés au sud du Zygos et jusqu'aux abords de la montagne de l'Athos longtemps avant la fin du ixo siècle. Déjà le canon de Pierre dit que ce saint choisit pour s'installer le « désert inhabité » et la « partie de la montagne la plus inaccessible »<sup>127</sup>. La Vie de Blaise raconte que celui-ci avait l'habitude de s'isoler dans les « parties désertiques de la montagne »<sup>128</sup>. Entre ces deux sources, qui sont l'une du début et l'autre de la fin du ixo siècle, la Vie d'Euthyme cautionne cette avance des moines vers le sud : les disciples d'Euthyme ayant entrepris, entre 864 et 866, une ascension périlleuse, Euthyme accourut dans la tempête et leur sauva la vieixo. L'ascension dangereuse est évidemment celle du sommet du mont Athos, et cela suppose l'installation du groupe dans l'intérieur de la presqu'île. Pour son dernier séjour à l'Athos, Euthyme vint s'installer aux ἐχοωτήρια<sup>126</sup>, ce qui désigne certainement la pointe sud de la presqu'île. Cela dit, il n'existe aucune donnée permettant de préciser l'endroit qu'occupait tel ou tel établissement d'Athonites au ixo siècle, mais nous pouvons affirmer que l'ensemble de la Montagne fut, durant ce siècle, fréquenté et habité per des moines.

# 2. GROUPES ET MONASTÈRES DU SUD DE LA CHALCIDIQUE

Les premières données relatives à des groupements monastiques en Chalcidique du Sud se trouvent dans la Vie d'Euthyme. La Vie de sainte Théodora de Thessalonique, pour les moines des alentours de cette ville, et les documents d'archives, pour les monastères situés plus près de l'Athos, complètent nos connaissances.

Braslamou el Périslérai. Vers 866, partant du Mont Athos, Euthyme décida d'installer ses disciples près de Brastamou<sup>131</sup>. Il y sit construire, pour ses moines, des kellia individuels mais proches les uns des autres, tandis que pour lui-même et pour un autre ascète renommé, Onuphre, il batit des kellia plus distants<sup>132</sup>. Euthyme rendait souvent visite à ses disciples, mais il passait. l'essentiel de son temps dans son kellion isolé, ou encore à l'Athos<sup>133</sup>. Il n'était donc que le père spirituel, un autre, probablement Joseph, assurant la direction matérielle du groupe. L'auteur ne donne aucun détail permettant de dire si cet établissement fonctionnait comme un petit koinobion. ou s'il se considérait comme un groupe anachorétique attaché à un père spirituel. Les termes utilisés 134 nous font pencher pour la seconde hypothèse. Il est probable que les anachôrèlika kellia, dépendant du couvent de Péristérai, où Basile, le disciple et biographe d'Euthyme, passa quelques années de sa vie de moine<sup>135</sup>, n'étaient autres que les kellia de Brastamou, Toutefois, nous ne l'affirmons pas, étant donné que les endroits ne manquaient pas, sur les pentes du Chortiatès, pour installer quelques nouvelles cabanes d'anachorètes. Mais, même si l'on dissocie les deux installations, Brastamou resta partie du domaine de Péristérai<sup>136</sup>, puisque Basile, qui entra dans l'obédience d'Euthyme quatre ans après la fondation du couvent de Péristérai187, connaissait cet établissement et y visita le tombeau de Joseph138.

Vers 870, Euthyme décida, à la suite d'une vision<sup>130</sup>, de restaurer l'église ruinée de Saint-André, sise près du village de Péristérai, et d'en faire le centre d'un couvent. Le nouveau koinobion, inauguré en septembre 871<sup>140</sup>, fut dédié à saint André et reçut une règle, probablement écrite, de son fondateur<sup>141</sup>. Vers 884, les hommes de la famille d'Euthyme vinrent grossir les effectifs du couvent, tandis

à 8 ou 10 moines (Novelle de 996 : Zéros, Jus, p. 268). Nous connaissons des koinobla dont l'effectif ne devait pus, selon le typikon, dépasser le nombre de sept, dix ou douze moines (voir les références rassemblées par R. Janin, dans RBB, 22, 1964, p. 30-31). Or, le groupe anachorétique de Paul de Latros ayant sa transformation en laure comptait un nombre assez élevé de moines, et le groupe de Nicéphore de Milet avant sa transformation en kolnobion soixante-dix moines (cf. Vie de Paul le Jeune, p. 51; Vie de Nicéphore de Milet, p. 149-160).

<sup>(124)</sup> Acte nº 1, l. 19-21.

<sup>(125)</sup> Vie de Blaise, p. 667 D : πρός την ύπουρίαν τοῦ "Αθωνος την κατά μόνας μαρτυρικήν παλαίστραν διεξελθείν Εφιέμενος.

<sup>(126)</sup> Vie de Blaise, p. 668 c : των αὐτοῦ μαθητών, τοῖς καθ' ἡμᾶς ἀδελφοῖς

<sup>(127)</sup> Ed. cite (voir p. 19 note 14), ode 7, tropaire 4.

<sup>(128)</sup> Vie de Blaise, p. 667 Β : τὸ ἄβατον ἐχεῖνο τῆς ἐρήμου.

<sup>(129)</sup> Vie d'Buthyme, p. 47-48, cf. p. 47, l. 30 : τη κορυφή του δρους.

<sup>(130)</sup> Voir ci-dessus, p. 28, note 94.

<sup>(131)</sup> Vie d'Euthyme, p. 37, 1. 17: ἐν τοῖς Βραστάμου λεγομένοις τόποις. G'est le village actuel de Βραστά (sur la carle de l'état-major grec : Βράσταμα) qui se trouve à une distance de 2 h. 30' de marche de Polygyres (cf. aussi Τπέοσιπαιτικές, Katépanikia, carle du thème de Thessalonique; A. Sταυσκ, Makedonische Fahrten. I : Chalkidike, Vienne-Leipzig, 1907, carle). Il est à distinguer du village de Brasta, situé au nord-est du lac Bolbé (Beschik), ef. Sταυσκ, bid.

<sup>(132)</sup> Vie d'Euthyme, p. 38, 1. 2-8.

<sup>(133)</sup> Ibid., 1. 12-17.

<sup>(134)</sup> Vie d'Eulhyme, p. 37, l. 14 : μαθητάς, p. 38, l. 3-5 : κελλία, voir aussi ci-dessus, p. 33, note 122.

<sup>(135)</sup> Vie d'Euthyme, p. 46, 1, 7-8.

<sup>(136)</sup> Sur les biens de Péristéral situés près d'Hiérissos, voir ci-dessous, p. 36 et note 144.

<sup>(137)</sup> Cf. Papachnyssanthou, Eulhyme, p. 227 ot n. 14, 242.

<sup>(138)</sup> Voir ci-dessus, p. 29-30.

<sup>(139)</sup> Vie d'Eulhyme, p. 38, l. 17-20. — La construction d'unc église ou d'un couvent après une vision est un lieu commun de l'hagiographie byzantine (cf. par ex. F. HALKIN, Sancil Pachomit Vilae graccae, Subs. hag. 19, Bruxellos, 1932, p. 8; Festucirae, Historia monach. in Aegypto, p. 47; Vie de Pierre d'Alroa, p. 89 § 9; Vio de Germain de Kossinitza, Acta Sanciorum, maius III, p. 8'-0'; Vio de Dorolhée le Joune, PG, 120, col. 1960 c-p.

<sup>(140)</sup> Sur cette date, cf. Papachryssanthou, Euthyme, p. 235-236.

<sup>(141)</sup> Cf. Vie d'Euthyme, p. 39-46.

que les femmes de la famille formèrent un nouveau petit couvent, peut-être assuietti à Péristérai148, En mars 897, l'higoumène Euthyme, très probablement notre saint, accrut la fortune du couvent par l'achat des biens fonciers de la famille du moine de Péristérai Jean Tzagastès<sup>143</sup>; d'autres achats nous sont connus : en 941, l'higoumène Euthyme, autre que le fondateur, acheta un champ à Kassandra, et en 952, l'higoumène Stéphanos acquit des terres et une briqueterie, dans la région d'Hiérissos<sup>144</sup>. C'est probablement après 897 qu'Euthyme quitta Péristérai, abandonnant l'higouménat à son petit-fils Méthode<sup>146</sup>. En janvier 899, les moines de Péristérai transférèrent de l'île de Hiéra la dépouille du saint, mort en octobre 898, et la déposèrent dans l'église du couvent146. Un point reste obscur, celui de savoir si Euthyme avait donné au métropolite de Thessalonique quelque droit sur son couvent<sup>147</sup>; en tout cas, il semble qu'il demanda et obtint pour Péristérai le statut de couvent impérial avant 897148; on retrouve cette appellation dans un acte de 941149; entre 944 et 959, par un acte qui dénie à la métropole de Thessalonique le droit de s'immiscer dans les affaires de Péristérai<sup>160</sup>, Constantin VII Porphyrogénète confirme ce statut<sup>161</sup>. Péristérai, que l'empereur Nicéphore Phokas adjoignit à Lavra en 964, subsistait encore comme couvent vers 972, toujours sous la direction de Stéphanos; mais il devint métochion de Lavra après la mort de celui-ci, à une date inconnue162.

Sidèrokausia el Kolobou. Vers 866, Jean Kolobos, quittant l'Athos en même temps qu'Euthyme, vint s'installer avec ses disciples à Sidèrokausia153. Or, nous savons par d'autres sources que Kolobos fonda un monastère qui fut connu comme couvenl de Kolobou et qui fut étroitement lié au développement de l'Athos pendant la fin du 1xº siècle et le début du xº siècle. L'établissement de Sidèrokausia peut-il être identifié au couvent de Kolobou<sup>154</sup> ?

Nous savons que le couvent de Kolobou était situé au sud d'Hiérissos<sup>156</sup>. Si le terme Sidèrokausia<sup>156</sup> désigne à cette époque une région, comme on l'a dit<sup>157</sup> et comme c'est le cas pendant l'époque turque, le monastère de Kolobou pourrait être identifié à l'établissement fondé par Jean

```
(142) Vie d'Euthyme, p. 48, 1, 11-15.
```

Kolobos à Sidèrokausia, région qui aurait pu s'étendre très loin au sud. Si Sidèrokausia était alors un village, l'identification ne serait possible que si ce village se trouvait près d'Hiérissos, ce qui n'est pas le cas. Une recherche qui se voulait exhaustive nous a convaincue que durant toute l'époque byzantine 158 le terme désigne non pas une région, mais un village 159, qu'il ne faut pas confondre avec Isboros<sup>160</sup> (l'actuel Stratonikè)<sup>161</sup>, car un acte privé du milieu du xvº siècle mentionne les deux villages<sup>162</sup>, mais qui devait être proche de cette localité<sup>103</sup>. Il ne fait pas de doute que le village tire son nom des fonderies qui v fonctionnaient à l'époque byzantine164; c'est. plus tard seulement, avec l'arrivée des Turcs, que la région minière tout entière du sud-est de la Chalcidique recut le nom de Sidèrokausia<sup>105</sup>, sinon on trouverait des traces de cette appellation

(158) On ne sait à quel moment exactement l'Athos reconnut la suzeraineté turque. La dernière limite serait mai 1430, après la prise de Thessalonique; mais on peut supposer que cela est arrivé beaucoup plus tôt, et même des 1422, quand les Tures envahirent la Chalcidique et investirent la ville (cf. BZ, 23, 1914-1920, p. 148 nº 49, et A. Bakalopoulos, Ίστορία του Νέου Έλληνισμού, Α΄, Thessalonique, 1961, p. 199). Durant les années 1423-1430, les Vénitiens ne tengient en dehors de la ville de Thessalonique que quelques places à Kassandra (cf. C. Mentzios. Μνημεΐα μακεδονικής Ιστορίας, Thessalonique, 1947, p. 47-48, 62, 63, 69, 74, 77, 78, 80, et P. Lemente, La domination venitienne à Thessalonique, Miscellanea G. Galbiali III = Fontes Ambrosiani 27, Milan, 1951, p. 222-225), Un acte ture du couvent de Grégoriou de 1429/30 (Βαπιλαμ Gregoriatès, "Εγγραφα τῆς ἐν 'Αγίω "Όρει ἱερᾶς μονῆς δσίου Γρηγορίου, Thessalonique, 1929, p. 5-6), affirmant que les biens du couvent sont inscrits ele τον παλαιόν κτηματολογικόν κώδικα, renforce cette hypothèse.

(159) Acte nº 2, 1. 14 : και χωρία ἀπό τε τῶν λεγομένων Σιδηροκαυσίων. Acte d'Iviron de déc. 995 : χωρίον των Σιδηροκαυσιτών. Acte d'Iviron de mais 1007 ; Νικήτας ὁ Σιδηροκαυσίτης (actes inédits, photos au Collège de France), Actes Zographou, no 5 (reconstitution d'un original de 1142 détruit), l. 37-38 : Γληγοράς άπὸ τὰ Σιδηροκαύσια. Chrysobulle de Michel VIII de 1259 pour Esphigmenou, Acles Esphigmenou<sup>2</sup>, Appendice A, l. 50-51 : ἐν τῷ χωρίω των Σίδηροκαψίων, Au xive s., les références abondent ; cf. par ex, chrysobulle d'Andronic II de 1301 pour Vatonedi ; praktika d'Esphigménou et de Xèropotamou ; actes de Stefan Dušan pour Vatopédi, Esphigménou, Lavra ; chrysobulle de Jean V pour Vatopédi ; acte de Stefan Uros pour Lavra. Pour le xye siècle, citons trois actes de Lavra de 1404, 1409, 1420 : l'acte de Xèropotamou cité dans la note 162. — Nous ne faisons pas entrer dans cette liste les références aux Actes Pantocrator, nos 6, 7, 8, 8 bis et 9 (contra, Theoghanides, Katepanthia, p. 78; Binon, Xeropotamou, p. 136, notes 11 et 12), car elles concernent une localité homonyme située à Thasos, comme l'a détà montré OSTROGORSKY, Serska oblast, p. 71, noto 150.

(160) Τιμέος (Απιμές, Kalépanikia, p. 78 : Σιδηροκαύσια (ή Γήσδορος).

<sup>(143)</sup> Ibid., p. 47, 1. 12, et Acles Laura, nº 1.

<sup>(144)</sup> Acles Lavra2, nos 2 et 4, et Introduction, p. 23 note 42, p. 59 note 15.

<sup>(145)</sup> Cf. Papachayssanthou, Euthyme, p. 240-241.

<sup>(146)</sup> Ibid., p. 242-244.

<sup>(147)</sup> Ibid., p. 238, note 17.

<sup>(148)</sup> Actes Laura\*, n° 1, 1. 12 : τῆς (...) βασιλικῆς μονῆς τοῦ ἀγίου (...) ᾿Ανδρέου τῶν Περιστερῶν.

<sup>(149)</sup> Ibid., no 2, 1. 11.

<sup>(150)</sup> Ibid., no 33, 1, 25-42.

<sup>(151)</sup> Ibid., n° 33, 1, 39 : διά το είναι ταύτην βασιλικήν καί έν τῷ βρεθείω τῆς σακέλλης ἀναγράφεσθαι.

<sup>(152)</sup> Ibid., nº 1, notes.

<sup>(153)</sup> Vie d'Bulhyme, p. 37, l. 14-15 : καλ Ἰωάννης μὲν ὁ μακάριος τοῖς Σιδηροκαυσίοις λεγομένοις προσοικίζεται. (154) Faute de documentation, K. Lake, qui examine longuement cette question (Early days, p. 63-66), n'a pu aboutir qu'à un résultat dubitatif. Il tend cependant à considérer l'établissement de Sidérokausia comme le noyau du couvent de Kolobou. C'est aussi l'opinion de L. Petir (Vie d'Eulhyme, p. 80, note 26) et de Smyrnakès (Athos,

<sup>(155)</sup> Voir ci-dessous, p. 38 et notes 170, 171, 172.

<sup>(156)</sup> Nous parlons évidemment du nom propre qui désigne une localité, village ou région (Σιδηροκαύσια), ct non pas du nom commun (σιδηροκαυσεία = mines de fer) qui peut être utilisé pour tout endroit où l'on exploite

<sup>(167)</sup> Ct. Smyrnakės, Athos, p. 25: « Sous Basile I er et Léon le Sage, la Chalcidique avait pris le nom Sidèrokausa à cause de ses mines de fer »; L. Petit, Vie d'Euthyme, p. 80, note 26 : «Σιδηροκαυσίοις actuellement Μαδεμοχώρια, près de Hiérisso»; Binon, Xèrepetamou, p. 137 : « L'auteur de la Vie vise-t-il le district ou le village de ce nom ? Nous ne saurions dire. Sidérokausia, à l'époque byzantine, s'entendait aussi bien d'un district que d'un des villages

<sup>(161)</sup> Nous tenons ce renseignement de J. Lefort qui a visité récemment la région.

<sup>(162)</sup> Λeles Χέτοροιαπου, nº 30 (de 1445), l. 32 : εἰς τὸν Εἴζδορον ἔνα σπίτι (....), καὶ ἄλλο σπίτι εἰς τὰ Σιδηροκαύσια,

<sup>(163)</sup> Cf. Binon, Xèropolamou, p. 138 et notes 20, 21,

<sup>(164)</sup> Excepté ce nom significatif du village, connu depuis le xe s., nous ne possécions de références directes sur les fonderies de Chalcidique qu'au xive s.; cf. Actes Xèropolamou. Index. s.v. σιδηροχαυσείου.

<sup>(165)</sup> Devenus mattres de la Chalcidique, les Turcs formèrent une circonscription qui comprenait la partie est de la Chalcidique et les presqu'iles de Longos et de l'Athos, et qui est appelée dans les traductions grecques de documents tures δήμος, ὑποδιοίχησις, ou encore κατιλίκιον των Σιδηροκαυσίων (cf. l'acte de Grégoriou cité ci-dessus, note 158; actes de Stavronikota de 1540, 1602, 1630 : Grèg. Pal., 5, 1921, p. 508, 336, 509; actes de Kutiumus do 1527 et de 1568/69 : Actes Kullumus, Appendice IV B et C ; le terme ture, que nous ignorons, est traduit en francuis par P. Wittek par : district, circonscription, juridiction, cf. ibid.). La circonscription tirait sans doute son nom de colui de son chof-lieu, qui devait être le village de Sidérokausia (cas fréquent, cf. δήμος Σερρών, Ζέχνης, Θεσσαλογίκης, etc., dans les documents athonites de la Turcocratie), comme le laissent deviner les expressions telles que celles-ci : οἱ ἐνδιαφερόμενοι (les Athonites) μετέδησαν εἰς τὰ Σιδηροκαύσια «ἔξωτερικοῦ κριτηρίου ένεκα · (acte de Dionysiou de 1573 : Οικονομιτίκ, Catalogue Dio, p. 284 nº 76); Μουσταφάς (...) μουλάς εν Σιδηροκαυσίοις (acts de Stavronikèta de 1602 : Grég. Pal., 5, 1921, p. 336) ; aussi bien que la protestation du directeur des fonderies : il se plaint que le siège administratif de l'entreprise est un bourg en décadence, tandis que la village d'Isboros, à une distance d'un quart d'houre, a une population florissante (J. Basdranelles, Totopixà degreta Μακεδονίας. 'Αρχείον Θεσσαλονίκης 1695-1912, Thessalonique, 1952, p. 67-68 nº 56 (de 1707) : ἐκθέτων ὅτι ἡ μὲν έδρα των Μαντεμοχωρίων δὲν είναι προηγμένη και άκμάζουσα, άλλὰ τὸ εἰς ἀπόστασιν ένὸς τετάρτου τῆς ώρας κείμεναν χωρίον "Ισβορος ...). Le nom du siège n'est pas donné, mais son emplacement, au voisinage d'isboros, montre qu'il s'agit de Sidérokausia. Le site continua à péricliter et Analement disparut de la carte. Entre-lemps, le district avait perdu le nom de Sidérokausia, su profit de celui de Madémochéria, qui est la scule appellation de la région attestée dans les documents turcs des archives de Thessalonique (cf. BASDRABELLES, op. cit.), c'est-à-dire à partir de 1695.

dans les documents athonites byzantins qui mentionnent fréquemment, sous d'autres noms. la région 106. L'identification du couvent de Kolobou avec l'établissement de Sidérokausia, situé à 15 km à vol d'oiseau au nord d'Hiérissos, est donc impossible. Par conséquent, nous devons admettre que. comme Euthyme, Jean Kolobos a fondé successivement deux établissements monastiques. l'un, en quittant l'Athos, à Sidèrokausia, l'autre, plus tard, près d'Hiérissos. Nous pensons, mais ce n'est qu'une présomption, que la première installation de Kolobos ressemblait à celle d'Euthyme à Brastamou. Nous ne savons ni quand ni dans quelles circonstances Jean Kolobos fut amené à fonder, entre 866 (départ de Kolobos de l'Athos) et 883 (première mention du couvent) son couvent près d'Hiérissos, dédié au Prodrome<sup>167</sup>. Bien que l'expression « récemment construit », qu'utilise l'empereur Basile Ier en 883168, n'ait rien de rigoureux, elle laisse penser que la date de fondation est. plus proche de 883 que de 866189. Notre documentation ne permet de le situer qu'approximativement : ses biens s'étendaient principalement entre le village d'Hiérissos et l'Athos170; les bâtiments et l'église du monastère se trouvaient probablement près du village de Livadia<sup>171</sup>; en effet, des actes du XIIIº et du XIVº siècle reconnaissent à Iviron la propriété d'a un métochion du Prodrome, avec ses biens et ses droits, situé à Livadia »172. Rien ne prouve que ce métochion soit l'ancien Kolobou. sauf le fait que Kolobou devint possession d'Iviron et que c'est la seule dépendance d'Iviron dans la région qui porte le nom du Prodrome, saint patron de Kolobou. Peu de temps après la fondation de son couvent, Jean Kolobos demanda<sup>173</sup>, selon la coutume, à l'empereur Basile I<sup>er</sup> un acte pour protéger son établissement contre les abus des fonctionnaires et contre les empiètements des personnes privécs; il l'obtint<sup>178</sup>. La fortune de Kolobou devait déjà être importante : terres dans l'énoria d'Hiérissos, terres et bâtiments à Kaména et, sans doute, quelques possessions près du village de Sidèrokausia<sup>175</sup>. L'avènement de Léon VI donna à Jean Kolobos l'occasion d'agrandir sa fortune; vers la sin de 886 ou au début de 887, un acte impérial reconnaissait à Kolobou la possession de biens dans certains villages (Sidèrokausia, Chlomoutza et autres), de monastères (Moustakônos, Kardiognôstou, Athanasiou et Louka), et enfin, de la plus grande partie de l'Athos<sup>176</sup>. Cet acte, détruit par la suite, devait contenir l'énumération de tous les biens de Kolobou<sup>177</sup>. Mais la grande expansion de ce couvent fut de courte durée. En 907/908, les Athonites parvinrent à renverser la situation : un nouvel acte de Léon VI privait Kolobou de toutes ses acquisitions récentes<sup>178</sup>. Malgré cela, Kolohou continua d'être le couvent le plus important de la

(166) Κατεπανίκιον "Αχρους, Ίερισσου, 'Αραβενιχείας ; ef. Τιιάοσηλαιστές, Kalépanikia, p. 15-19.

(167) Tout le chapitre III de Lake, Early days, au sujet de Jean Kolobos et de son couvent est à lire avec beaucoup do précaution, car il se fonde sur une datation erronée des documents examinés (882 au lieu de 942).

(168) Acte nº 1, 1. 19-20 : και τὸ μοναστήριον τὸ ἐκεἴσε ἀρτίως κατασκευασθέν παρὰ Ἰωάννου τοῦ (...) Κολοδοῦ. (169) Uspenskij, Istorija, III, 1, p. 35 (suivi par Smynnakės, Alhos, p. 22) place la fondation en 869, sans donner de raisons.

(170) Cf. Acte nº 5, 1. 47-48 : καὶ ἀπὸ μὲν τῆς διακατοχῆς τοῦ τόπου τῆς μονῆς τοῦ Κολοβοῦ μέχρι τῶν τοιούτων συνόρων (de l'Athos).

(171) Sur le village de Livadia, cf. Théocharidés, Kalépanikia, p. 78 (mais il faut faire la distinction entre ce village d'Hiérissos et le lieu-dit Livadia situé à l'intérieur de l'Athos),

(172) Cf. les chrysobulles de Michel VIII (1259) et d'Andronie II (1283) pour Iviron, et les praktika d'Iviron. (173) Cf. Acte nº 2, I. 4-5 : ἐξ αἰτήσεως Ἰωάννου τοῦ (...) Κολοδοῦ.

(174) C'est l'Acte no 1, qui nous occupera plus loin.

(175) Voir ci-dessous, p. 53 et note 68. (176) Voir ci-dessous, p. 48 et note 30.

(177) Cf. Acte nº 2, 1, 12-13 et notes.

(178) Voir el-dessous, p. 51, 53. Nous ne savons pas si Jean Kolobos vivait encore à cette date, cela nous parait

région<sup>179</sup>: en 943, nous apprenons qu'il possédait une bergerie située dans la presqu'île athonite<sup>180</sup>; en 959/960, l'empereur Romain II accorda par chrysobulle au couvent de Kolobou quarante parèques, pour le dédommager des pertes subies à cause de l'installation des Sklavoi Boulgaroi sur son domaine d'Hiérissos<sup>181</sup>. La date de cette installation — aussi bien que l'appartenance ethnique des occupants — est controversée<sup>182</sup>; en tout cas, elle eut lieu avant 959 (date du chrysobulle) et probablement après 942-943, date d'un acte qui ne la mentionne pas<sup>183</sup>. Des documents de la fin du xº siècle contiennent des échos de plusieurs différends qui opposèrent, tout au long du xº siècle, le couvent de Kolobou à la commune d'Hiérissos, pour la possession de tel ou tel bien; dans bien des cas, c'est la commune qui eut à la sin gain de cause<sup>184</sup>.

Malgré le conflit qui les avait opposés au début du siècle, le couvent de Kolobou et les moines athonites continuèrent, tout au long de la première moitié du xº siècle, à avoir des relations étroites185 : Kolobou gardait le droit de faire paître ses animaux dans la presqu'île186; les Athonites, eux, avaient pris l'habitude de descendre à Kolobou chaque fois que des affaires les appelaient à Hiérissos. Mais plus le nombre des moines de la Montagne augmentait, plus cette hospitalité pesait aux moines de Kolobou, qui cherchaient à se dégager de cette obligation coutumière. De leur côté, les Athonites pensaient qu'une annexion pure et simple de Kolobou ferait mieux leur affaire qu'une hospitalité offerte de mauvaise grâce. Vers 972, ils demandèrent à l'empereur Jean Tzimiskès de leur accorder le couvent; l'empereur refusa<sup>187</sup>. Cette démarche prouve que Kolobou n'était plus un couvent privé, comme au moment de sa construction par Kolobos, mais un couvent impérial188. On conçoit que les moines de Kolobou n'ajent pas vu d'un bon œil cette initiative de leurs voisins. Leur higoumène, Stéphanos, répondit par le refus total de recevoir dans son couvent quelque Athonite que ce fût188. Mais ceux-ci n'abandonnerent pas pour autant leur projet : une seconde ambassade fut envoyée à Basile II, en 976, après la mort de Tzimiskès et la prisc effective du pouvoir

(180) Acte nº 6, 1, 33-34 et notes.

.....

(184) Actes inédits d'Iviron (photos au Gollège de France),

(186) Ce droit est reconnu et confirmé par le typikon de Tzimiskés (Acte nº 7, 1, 132-133) et par le prôtes Thomas

en 985 (SMYRNAKES, Athos, p. 39, 1, 9-11).

de France).

<sup>(179)</sup> Il est le seul couvent à être mentionné nommément dans le rapport de Thomas (= Acte nº 5).

<sup>(181)</sup> Le document est perdu, mais il nous reste un résumé inséré dans l'acte d'un fonctionnaire de 1059, cf. Dölgen, Ein Fall, p. 7, 1. 10-13 : παροίχων ἀτελών τεσσαράκοντα δωρεάν αυτή (Kolobou) παρέχων ἀνθ' ὧν άφηρέθησαν τοπίων άπό των πάλαι παροδοθέντων τω μέρει ταύτης έν τῆ τοποθεσία τῆς 'Ερισσού παρά των ένσκηνωθέντων έκεῖσε Σκλάδων Βουλγάρων,

<sup>(182)</sup> Voir en dernier lieu Dölgen, Ein Fall (avec bibliographie antérieure); l'auteur suppose (p. 19) une installetion forcée des Bulgares, vers les années 913-924, Cette date est acceptée par G. Soulis (On the Slavic settlement ; in Hierissos in the tenth century, Byz., 23, 1953, p. 67-69), mais rejetée par G. Ostnogorskij (O Vizantijskim državnim seljacima i vojnicima. Dve povelje iz doba Jovana Cimiska, Glas Srpske akad. nauka, 214, 1955, p. 42-43).

<sup>(185)</sup> C'est un acte du protos Thomas, établi en 985, qui relate en détail les rapports entre Kolobou et les Athonites au milieu du xos., et les efforts déployés par ces derniers afin d'obtenir l'annexion du couvent (Smyrnakès, Athos, p. 36-39; original dans les archives d'Iviron, photo au Collège de France).

<sup>(187)</sup> Le nom de l'empereur conduit à placer cette requête avant le 10 janvier 976 (mort de Tzimiskès). Comme un des médiateurs était Euthyme du Stoudios (original : Εὐθύμιος ὁ Στουδιώτης, Smyrnakės, Aihos, p. 37, 1, 32, omet le nom), qui intervient dans la rédaction du typikon de Tzimiskès, on peut raisonnablement penser que la demande a été faite au moment de l'affaire du typikon ; voir ci-dessous, p. 95 sq. (188) Dans des actes du xo s., le couvent est souvent qualifié de βασιλική μονή (actes inédits, photos au Collège

<sup>(189)</sup> Cf. Smyrnakės, Alhos, p. 37-38 : ὁ μοναγός Στέφανος καὶ ἡγούμενος οὐδὲ κᾶν ἐν τῷ πυλῶγι συνεγώρησε παρακύπτειν τινά έξ ἡμῶν.

par Basile<sup>190</sup>. Le nouvel empereur répondit par un nouveau refus, et ne fléchit pas quand les moines athonites lui adressèrent une nouvelle requête écrite, entre 976 et 979/980<sup>101</sup>. Mais lorsqu'en 979/80 les Ibères négocièrent l'abandon de monastères situés à Constantinople et à Trébizonde, en échange d'autres sis à l'Athos et dans ses alentours, Jean Tornikios fit entrer Kolobou dans la liste des couvents échangés 192; ainsi, au lieu de devenir propriété de tous les Athonites (Prôtaton), Kolobou passa en la possession d'un couvent (Iviron).

ACTES DU PRÔTATON. PREMIÈRE PARTIE : LE MONACHISME ATHONITE

A partir de ce moment, Kolobou cesse d'avoir une histoire propre. Il devient une dépendance, la plus importante que, jusque-là, des Athonites aient possédée aux abords immédiats de leur Montagne, dans une région qui était l'objet de leur convoitise.

Polygurou. Aucune source ne dit que la petite montagne de Cholomondas, sise au centre de la Chalcidique, fut un lieu d'ascèse. Mais on peut le supposer, car Brastamou se trouvait sur le contresort est de cette montagne et un petit monastère sut sondé un peu plus tard sur son slanc sud, le couvent de Polygyrou, qui tire son nom de la commune de Polygyros, sur le territoire de laquelle il était situé<sup>183</sup>. Il s'appelait aussi tou Ptéléôtou, du nom de son fondateur, le protospathaire Démètrios Ptéléôtès, qui avait obtenu pour sa fondation le statut de couvent patriareal. Ce monastère existait sous le règne de Constantin VII Porphyrogénète (945-959), qui lui accorda vingt parèques et des exemptions, mais nous ne savons pas si la fondation du couvent est antérieure au règne de cet empereur. Vers la fin du siècle, Polygyrou passa sous la dépendance d'Iviron<sup>194</sup>.

Gomalou. Nous ignorons presque tout de ce couvent, y compris sa date de fondation. L'établissement porte deux noms : τοῦ Γομάτου et τοῦ 'Ορφανοῦ105. Dédié à la Vierge, il est à distinguer du couvent homonyme (tou Gomatou) situé au centre de la péninsule athonite et attesté à partir de 1009106. Il apparaît pour la première fois en mai 942, quand son higoumène, Grégoire, appose son signon sur un accord intervenu entre les Hiérissiotes et les Athonites<sup>197</sup>; et il est mentionné dans un acte d'août 943108. Une cinquantaine d'années plus tard100, Gomatou se trouve au bord de la ruine, principalement parce qu'il a souffert des incursions bulgares200. Ce fait devait amener un patriarche à consier sa sauvegarde à un autre couvent : cette intervention montre que Gomatou était alors couvent patriarcal, mais nous ne savons ni quand ni dans quelles circonstances il l'était devenu. C'est par un acte d'avril 989, que le patriarche Nicolas II Chrysobergès, ancien Athonite,

(190) L'avènement d'un nouvel empereur était toujours le moment propice pour demander de nouveaux privilèges et faire confirmer les anciens.

(191) Aucun élément ne permet de préciser mieux la date de cette démarche, qui est, en tout cas, antérieure à l'octroi du chrysobulle de 979/80 à Jean Tornikies.

(192) Le chrysobulle de 979/80 est perdu ; nous disposons d'un résumé inséré dans l'acte de 1059 (Dölor, Ein Fall, p. 7-8, l. 13-17).

(193) Ostrogorsky (arl. cilé, p. 26) place Polygyrou près d'Hiérissos.

(194) Nous tirons tous ces renseignements d'un acte inédit d'Iviron de 996 (et non pas de 997 comme il est porté dans les catalogues publiés), photo au Collège de France,

(195) Cf. Actes Laura<sup>2</sup>, nº 8, l. 8 : του Γομάτου (...) το μοναστήριον, λέγεται δὲ του 'Ορφανού. Voir aussi note 197.

(196) On trouvers une notice sur ce monastère dans Actes Kullumus, nº 23, et Actes Laura³, nº 8. (197) Acta nº 4, I. 1 : σίγνον Γρηγορίου (...) ήγουμένου του 'Ορφανού, ὁ Γομάτης (sic).

(198) Acte nº 6, 1. 16 : μονή του 'Ορφανού,

(199) Un acte d'Iviron inédit de 982 (photo au Collège de France) mentionne dans un périorismos, parmi les voisins, les biens du couvent de Gomatou. C'est la dernière mention du couvent indépendent.

(200) Un autre acte athonite parle des ravages causés à cette époque par les Bulgares dans la région (acte et passage cités ci-dessus, p. 5, note 251.

ami et admirateur d'Athanase de Lavra<sup>201</sup>, attribua à Athanase et à Lavra le couvent de Gomatou κατ' ἐπίδοσιν<sup>202</sup>. L'acte impose certaines restrictions aux bénéficiaires : sous peine d'annulation de la donation, ils ne devaient pas y diminuer le nombre des moines, ni obliger ceux-ci, par intimidation, à partir, ni s'approprier les biens du couvent 203. Dans ces conditions, Gomatou, comme Péristérai. put garder sa personnalité pendant un certain temps, peut-être tant que vécut Athanase. Nous n'avons sur ce point aucune information : nous savons seulement qu'au début du xue siècle le couvent avait disparu, et que Lavra possédait dans la région un vaste domaine organisé en métochion. dont le centre administratif se trouvait au village de Gomatouses.

Autres couvents. Nos connaissances sur les autres monastères de la région sont encore plus minces. Elles se bornent à une ou deux mentions dans des documents athonites. Ainsi, de quatre couvents cités dans un acte de Léon VI. de 908205 (tou Athanasiou, tou Kardiognôstou, tou Louka et tou Moustakônos), il ne reste que les noms, probablement ceux de leurs fondateurs ou d'un de leurs higoumènes. Il est impossible de préciser leurs emplacements<sup>200</sup>; toutefois, l'acte de Léon VI les place clairement hors de la presqu'île athonite. Nous connaissons l'existence de deux autres couvents (Sainte-Christine et Spèlaiôtou) par un acte de mai 942, sur lequel les deux higoumènes apposent leurs signa<sup>207</sup>, et par un acte d'août 943, où l'higoumène de Spèlaiôtou figure parmi les personnes présentes<sup>208</sup>. Les terres de Sainte-Christine arrivaient jusqu'aux abords de l'Athos<sup>209</sup>. Pourrait-on identifier Spèlaiètou avec le petit établissement appelé ήσυγαστήριον τὸ Σπήλαιον que possédait Iviron en 1079210 ? Cela paraît hasardé. D'autres établissements, dont le hasard de la documentation révèle plus tard l'existence (par ex. Saint-Akindynos de Roudaba, connu en 1008211), avaient certainement été fondés au xe siècle.

Le sort de Kolobou (absorbé par Iviron), de Gomatou et de Saint-Akindynos (absorbés par Lavra) nous fait penser que l'annexion de la plus grande partie des autres monastères de la région par divers convents athonites est probable et qu'elle constitua le premier pas vers l'a athonisation » progressive de la région comprise entre l'Athos et Hiérissos. L'Athos avait failli devenir une dépendance d'un des monastères de la région, c'est la région qui devint une dépendance de l'Athos.

```
(201) Vie d'Athanase A, p. 67, 1, 31; Actes Laura<sup>2</sup>, nº 8, 1, 15-16.
```

<sup>(202)</sup> Actes Laura\*, no 8.

<sup>(203)</sup> Ibid., 1, 29-35.

<sup>(204)</sup> Actes Luvras, no 60, l, 12-13,

<sup>(205)</sup> Acte nº 2, 1, 15-16.

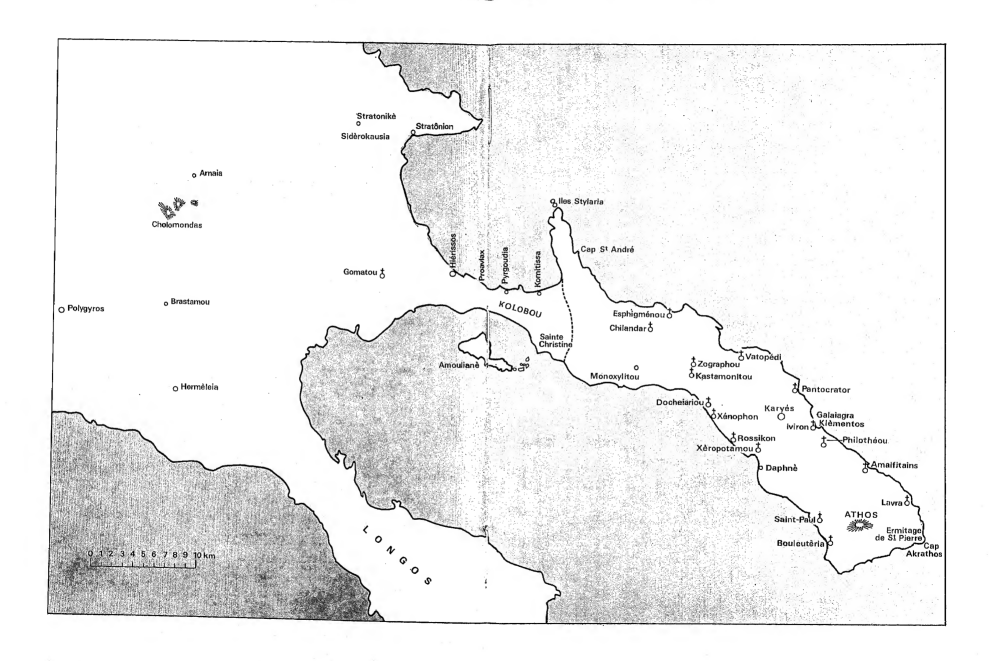
<sup>(206)</sup> L'emplacement «entre Pyrgoudia et l'Isthme » proposé par Smynnakes (Athos, p. 20-21) est purement hypothetique. Opinion contraire exprimée par Géréon, Athos, p. 80 : νομίζω ότι αί μοναί (...) έκειντο έπι τοῦ "Αθω. Le palalochorion de Mystakonos, sis à Kalamaria et mentionne dans des actes de Lavra du xvº s. (1409, 1420), n'a, à notre avis, aucun rapport avec le petit monastère du xº s.

<sup>(207)</sup> Acte nº 4, 1, 1,

<sup>(208)</sup> Acte nº 6, 1, 16,

<sup>(209)</sup> Cf. Actes no 4, 1, 20-21, no 6, 1, 24,

<sup>(210)</sup> Cf. Dölder, Schalzkammer, no 35, 1. 63-64. Smyrnakes (Alhos, p. 21) suit Uspenskij (Islorija, 111, 1, p. 12 et 59), qui place Spèlaiôtou près d'Isboros, sans raison suffisante. (211) Actes Laura, no 14.



# CHAPITRE III

# LES PREMIERS PRIVILÈGES IMPÉRIAUX

1. Indépendance administrative et économique de l'Athos

Le sigillion de Basile I<sup>or</sup>. Le plus ancien document concernant les affaires communes que renferment les archives athonites est un acte impérial, conservé dans les archives du Prôtaton<sup>1</sup>; il émane de l'empereur Basile I<sup>or</sup> et porte la date : juin, indiction 1, qui est à compléter : 883<sup>2</sup>.

Basile Ier fut-il le premier empereur à s'occuper de l'Athos? Nous pensons que oui. Dans les documents athonites postérieurs, nous ne trouvons aucune mention d'un acte d'empereur qui soit antérieur à celui de Basile. Ainsi, lorsqu'en 942, les Athonites eurent à faire valoir leurs droits sur l'Athos, ils présentèrent « la garantie accordée par l'empereur Basile » 3. Étant donné que l'ancienneté de leurs droits constituait leur meilleur argument dans le litige qui les opposait aux habitants d'Hiérissos, ils avaient tout intérêt à montrer l'acte impérial le plus ancien qu'ils possédaient. D'ailleurs, Basile lui-même, qui attribue aux moines certains privilèges, ne fait allusion à aucun acte d'un prédécesseur accordant des avantages analogues. Enfin, quand les Athonites, peut-être parce qu'ils voyaient leurs plus anciennes chartes s'abîmer, prirent le soin d'en faire une copie, ils y firent entrer cet acte de Basile, un de Léon VI et un autre de Romain Io. Cela signifie qu'ils ne disposaient pas alors de documents plus anciens confirmant leurs droits sur la Montagne; cela signifie également qu'ils n'en ont jamais eu d'autres, car on ne saurait supposer la perte de documents si précieux à une époque où l'Athos slorissait et n'avait subi aucune dévastation.

Les mêmes raisons nous incitent à penser que Basile Ier n'a émis qu'un seul acte pour les Athonites. D'ailleurs, Léon VI, dans son acte de confirmation, qui nous retiendra plus loin, ne parle que d'un seul document émanant de son père en faveur de l'Athos<sup>5</sup>. Reste à voir si les documents qui mentionnent un acte de Basile se rapportent bien au document dont nous avons le texte. Il n'y a pas de doute que lorsque le fonctionnaire impérial (épopte) Thomas parle de la « garantie qu'accorde le chrysobulle de l'empereur Basile »<sup>6</sup>, il avait sous les yeux les dispositions que nous

<sup>(1)</sup> G'est l'Acte nº 1.

<sup>(2)</sup> Cf. ibid., datation. La tradition athonite a donné à cet acte plusieurs dates différentes : cf. ibid., bibliographie,

<sup>(3)</sup> Acte nº 5, 1, 22-23, 26,

<sup>(4)</sup> Sur cette copie et sa date, voir Acte nº 1 LE TEXTE et diplomatique.

<sup>(5)</sup> Acte nº 2, I. 4, 8, 11, 46, 49, 56-57,

<sup>(6)</sup> Voir note 3.

lisons dans cet acte : outre que le fond est identique, il en reproduit une expression telle quelle? Quant à l'acte de Léon VI, on a supposé qu'il se référait à un autre document de Basile, différent de celui que nous avons, qui aurait été promulgué en faveur du couvent de Kolobou aussi bien que des Athonites<sup>8</sup>. Cette hypothèse pouvait être acceptée tant que l'on ne connaissait que la première partie de l'acte de Basile, dans laquelle il n'est nullement question de Jean Kolobos et de son couvent. Le document complet permet de constater que c'était par le même acte que l'empereur garantissait les libertés du couvent de Kolobou aussi bien que celles des moines athonites, et que c'est bien à l'acte de Basile que nous possédons que l'acte de Léon VI se rapporte<sup>9</sup>.

Le document que Basile a octroyé aux moines de l'Athos et de Kolobou est qualifié de sigillion¹º, de kéleusis¹¹, de charlès¹² et de chrysoboullon¹³. Nous utiliserons tout au long de notre exposé le terme sigillion. Il nous paraît, en effet, que c'est celui qui définit diplomatiquement le document⁴¹; c'est celui qui est employé dans l'acte lui-même et dans l'acte de Léon VI, les mots kéleusis et charlès dans ce dernier étant des expressions générales, sans contenu diplomatique précis; quant au terme chrysoboullon, il n'est utilisé que plus tard, dans le rapport de Thomas, à l'époque duquel le chrysobulle était devenu l'acte qui par excellence confère des privilèges¹⁵.

Circonstances de l'émission de l'acte. La première constatation qui ressort de la lecture du sigillion de Basile I<sup>or</sup> est que l'émission de cet acte n'a aucun rapport avec une opération d'attribution de terres. En interdisant aux fonctionnaires et aux simples civils de causer des ennuis aux Athonites, il reconnaissait implicitement leur droit à la terre de l'Athos, droit qu'un autre acte va mentionner explicitement quelques années plus tard<sup>10</sup>. Le sigillion de Basile suppose également que l'empereur reconnaît que l'ensemble des Athonites forme une collectivité ayant statut de personne morale, qui par le moyen d'une organisation, fut-elle rudimentaire, peut agir au nom de tous les moines de la Montagne; ce sont évidemment les représentants de cette organisation qui garderont l'acte et qui le présenteront chaque fois que ce sera nécessaire<sup>17</sup>.

Le texte du sigillion ne fait aucune mention des circonstances qui ont conduit à son émission, ni de la personne qui est intervenue auprès de l'empereur pour l'obtenir. L'un des deux bénéficiaires étant le couvent « récemment sondé par Jean Kolobos », il est clair que ce su ce personnage qui obtint le sigillion, ce qui est consirmé par un acte du successeur de Basile, Léon VI, dont nous aurons à parler plus loin<sup>18</sup>. Il est plus dissicile de déceler les circonstances qui ont obligé les moines à faire appel à l'autorité suprême. Il faut se rappeler que la presqu'île athonite, tout au moins dans sa

partie nord-ouest, qui est moins montagneuse et de ce fait cultivable, aussi bien que les terres situées au sud d'Hiérissos, avaient été abandonnées et étaient tombées dans la catégorie des terres klasmatiques, à une date et dans des circonstances indéterminées. Cela dut se produire avant le règne de Léon VI, puisque l'acte de celui-ci mentionne déjà les terres de la région comme klasmatiques 19, donc abandonnées depuis au moins trente ans. Les moines installés dans les vallées et les plaines athonites commencèrent peu à peu à cultiver ces terres, ce qui ne créait pas de problème nuisque les terres klasmatiques étaient mises à la disposition de tous les voisins<sup>20</sup>. Plus tard ces terres klasmatiques, que les moines athonites défrichaient et cultivaient, dont ils n'étaient pas propriétaires, leur furent affectées officiellement et furent inscrites sous leur nom dans les registres de l'État<sup>21</sup>. Nous ne savons pas quand ce transfert a été effectué ni comment ni par qui, mais nous nensons qu'il faut le mettre en relation avec la fondation du couvent de Kolobou. Les fondateurs de nouveaux monastères sollicitaient presque toujours des donations impériales pour leurs établissements, et le plus souvent les obtenaient. Fréquemment, les donations consistaient en terres klasmatiques ou en friche, que l'empereur attribuait aux moines du nouveau couvent afin qu'ils les exploitent et les mettent en valeur. Or, Jean Kolobos a bénéssicié de l'attribution de terres klasmatiques<sup>23</sup>. aussitôt ou peu de temps après la fondation de son couvent, en tout cas avant 883, date du sigillion. Ces terres klasmatiques lui ont été cédées par l'empereur Basile I<sup>cr</sup>, puisque le couvent ne fut construit qu'après 86623, Profitant de l'occasion, Kolobos, ancien athonite, avait-il demandé, en plus, l'affectation officielle aux moines athonites des terres qu'ils occupaient, comme il interviendra quelques années plus tard pour obtenir le sigillion de 883 ? C'est possible. Devenus propriétaires de ces terres, les moines avaient à faire face à deux problèmes. D'une part, vendu ou donné24, un klasma était soumis normalement à l'impôt dit libellikon25, par conséquent inscrit de nouveau dans les rôles du fisc, sous le nom de l'acquéreur; ainsi les agents du fisc ne manquaient pas d'exiger de la part des moines athonites le paiement de cet impôt. D'autre part, cet octroi ne libérait pas les Athonites des pressions exercées par leurs voisins, qui continuaient à avoir libre accès aux pâturages et aux forêts faisant partie des anciens klasmala : cette liberté est expressément garantie dans deux actes de vente de klasmata situés dans une autre région de la Chalcidique, à Kassandra<sup>26</sup>. On conçoit donc l'intérêt qu'avaient les moines à faire appel à la bienveillance de l'empereur, Basile

<sup>(7)</sup> Acte nº 1, 1. 15 : τοῦ Ἐρισοῦ ἡ ἐνορία καὶ τὴν ἔσω, el Acte nº 5, 1. 23-24 : ἀπὸ τὴν ἐνορίαν τῆς Ἐρισοῦ ὶ τὴν ἔσω.

<sup>(8)</sup> Cf. Dölder, Regesien, nº 490, ca 872; la date repose sur la datation fautive du sigillion connu de Basile (nº 492, an. 873/874) quo F. Doiger supposait postéricur au prétendu sigillion donné à Jean Kolobos.

<sup>(9)</sup> Dölgen (Archivarbeil, p. 424) tire la même conclusion. Le nº 490 des Regesten doit donc être supprimé.

<sup>(10)</sup> Acte nº 1, 1. 10, 24; Acte nº 2, 1. 4, 12.

<sup>(11)</sup> Acte nº 2, 1, 8,

<sup>(12)</sup> Acte nº 2, 1, 49.

<sup>(13)</sup> Acte nº 5, 1, 22,26

<sup>(14)</sup> Acte n° 2, 1. 12 : τῆς τοῦ σιγιλλίου μετενεχθέντες τάξεως, et Acte n° 1, notes.

<sup>(15)</sup> Notons que huit ans avant Thomas, Romain I et qualifie l'acte de Léon (sur lequel voir p. 51) de χουσοβούλλιου : Acte n° 3, l. 5.

<sup>(16)</sup> Acte nº 5 aux lignes 20 à 22.

<sup>(17)</sup> Acte no I, l. 24 : τη ἐπιδείξει και μόνη.

<sup>(18)</sup> Acte nº 2, 1. 4-5 : ἐξ αἰτήσεως Ἰωάννου τοῦ (...) Κολοβοῦ,

<sup>(19)</sup> Acte nº 2, 1, 52,

<sup>(20)</sup> Cf. LEMERLE, Esquisse, 11, p. 256-257, 263. — Nous no discuterons pas let la question de l'impôt payé ou non par les terres klasmatiques. Mais nous ferons observer que les documents athonites de notre période sont en favour de la non-imposition : en effet, ils ne mentionnent nulle part un tel impôt (ou l'exemption de cet impôt), même lorsque son existence pourrait vonir à l'appui du droit de propriété des Athonites.

<sup>(21)</sup> Cf. Acte nº 5, 1, 20-22,

<sup>(22)</sup> Il ressort de l'Acte nº 2 et du début de l'Acte nº 5 que les terres de Kolobou à Hiérissos et à Kaména provensient des anciens klasmata.

<sup>(23)</sup> Voir ci-dessus, p. 36, 38.

<sup>(24)</sup> Remarquons qu'il n'y a pas de preuves directes que les terres passèrent aux Athonites par donation et non pas par vente. Mais nous observons, premièrement, que les moines obtenuent livés souvent leurs terres par donation, deuxièmement, que Basile 1<sup>er</sup> n'avait pas procédé à la vente de terres klosmatiques (cf. Théoph. Cont., livre V, Bonn, p. 346-348; Lemente. Esquisse. II. 1., 256-257, 263.

<sup>(25)</sup> Impôt correspondant à I/12° de l'impôt foncier normal; il augmentalit progressivement jusqu'u ce qu'il arrive à son montant normal (cf. F. Dôloen, Beiträge zur Geschichte der byzanlinischen Finanzverwaltung, besonders des 10. und 11. Jahrhunderts, Leipzig, 1927, p. 120, l. 12-16; Lemenle, Beyutsse, II, p. 263; J. Karayannorulos, Fragmente aus dem Vademecum eines byzantinischen Finanzbeamten, Polychronion. Fesischrift P. Dölger zum 76. Geburtslag, Heidelberg, 1966, p. 323, 324; ¿deze Laura\*, n° 2, notes.

<sup>(26)</sup> Acles Laura, nos 2 et 3,

céda à leur prière et leur délivra le sigillion de 883 : d'une part, il enjoignait aux fonctionnaires, stratèges, basilikoi anthrôpoi, agents du fisc, de ne pas exiger de redevances de la part des moines ; d'autre part, il défendait aux personnes privées, paysans ou bergers, de faire entrer leur bétail sur le territoire athonite. La première clause eut une grande importance pour l'avenir du Mont Athos : il n'y fut plus jamais question de fonctionnaires, civils ou militaires, qui auraient importuné les moines au sujet de leurs terres situées à l'intérieur de la presqu'île athonite. La deuxième n'eut pas la portée espérée, comme on le verra plus bas.

#### 2. Définition de l'entité athonite

L'acte de Léon VI en taveur de Kolobou (ca 887). A l'avènement de Léon VI, les moines de Kolobou présentèrent au nouvel empereur le sigillion de Basile, pour confirmation, comme le voulait la coutume. C'est un second acte de Léon VI, celui que nous possédons, qui expose ce qui se passa alors. Les moines de Kolobou, dit cet acte, au lieu de se contenter d'une simple confirmation du sigillion de Basile Icr, profitèrent de l'occasion pour changer la nature du document : à la place d'un acte de confirmation, ils réussirent à obtenir un acte de donation<sup>27</sup>; ils prirent soin d'y faire inscrire une « délimitation » de leurs terres28 : outre des biens situés dans des communes voisines, et des couvents qui se trouvaient hors des limites de la Montagne29, ils y firent entrer une grande partie de l'Athos36 et l'a ancienne kathédra tôn gérontôn 331. Léon blâme les moines de Kolobou pour avoir obtenu de lui cet acte abusif<sup>32</sup>, mais il n'est pas dit que les moines aient falsifié le sigillion de Basile 33 : ils avaient seulement réussi à obtenir un acte de donation au lieu d'un acte de confirmation, procédé très employé par les moines byzantins : chaque fois qu'ils demandaient la confirmation d'un privilège, ils en profitaient pour supplier qu'une nouvelle donation s'y ajoutât. Jean Kolobos, qui avait déjà obtenu un privilège pour son couvent, le sigillion de Basile, disposait vraisemblablement à Constantinople de relations qui pouvaient intervenir au bon moment. L'empereur Léon ne dit d'ailleurs pas qu'il avait signé l'acte en le croyant une simple confirmation, mais que son octroi avait été « contraire au bon sens »84, et il accuse Kolobou d'avoir manœuvré pour l'obtenir85.

Get acte, émis vers le début de 88736, lésait gravement les intérêts des moines de l'Athos et menaçait leur liberté. Ils réagirent vivement et s'efforcèrent d'en obtenir l'annulation. Effectivement, Léon leur donna, mais seulement en 908 comme nous l'établissons plus loin, satisfaction, en détruisant cet acte de donation et en le remplaçant par une simple confirmation de l'acte de son père. Ce n'est pas le document même qui nous apprend les circonstances dans lesquelles il a été établi; elles sont

(27) Acto nº 2, l. 12 : τῆς τοῦ σιγιλλίου μετενεχθέντες τάξεως χαριστικῆς τύπον, ὡς οὐκ ἄφελεν, διεγράψαντο.

(28) Sur ce point, voir Acte nº 2, note aux 1, 12-13,

(29) Cf. Acte nº 2, 1, 14-16 et notes.

(30) Probablement toutes les terres klasmatiques du nord-ouest de la presqu'ile,

(31) Sur cette expression, nous revenons ci-dessous, p. 111-114.

(32) Acte nº 2, 1, 10-12, 20-22,

(33) C'est l'interprétation que donne Dölgen, Regesten, n° 512; il est suivi par N. Brès, article "Αθως dans Έλευθερουδάκη Έγκυκλοπαιδικόν Λεξικόν, Athènes, t. 1, 1927, p. 416.

(34) Le réducteur répète quatre fois le mot παραλόγως : Acte n° 2, 1. 11, 40, 41, 45; παραλόγου, 1. 30.

(35) Acto nº 2, 1. 10 : πλαγίως, 1. 21 : κατά πανουργίαν.

(36) Léon VI étant monté sur le trône le 30 août 885, l'acte dut être délivré vers la fin de 886 ou le début de 887 (voir ibid., l. 10 : ἐν ἀρχῆ τῆς ἡμετέρας αὐτοχρατορίας, cf. aussi Dölgen, Regesten, nº 512).

éclairées par une Vie de saint du xe siècle, celle du bienheureux Blaise, moine à Rome, puis au Stoudios, ensin à l'Athos pour les dernières années de sa vie<sup>37</sup>. Nous nous arrêterons donc sur les rapports de Blaise avec l'Athos, avant d'en venir à l'examen de ce document.

Les années alhonites de Blaise d'Amorium. Né à Aplatianai, village proche d'Amorium, Blaise 38 fut ordonné diacre de Sainte-Sophie par le patriarche Ignace 39; il quitta Constantinople pour Rome, où il séjourna dix-huit ans au couvent de Saint-Césaire. De retour dans la capitale, il fit la connaissance du patriarche Antoine 40 qui, conquis par ses multiples vertus, l'introduisit au palais. Ni l'admiration, ni l'intérêt que lui manifesta l'empereur Léon ne suffirent à retenir Blaise à Constantinople; après quatre ans passés dans le couvent du Stoudios, il partit avec ses disciples pour le Mont Athos 41, où ils arrivèrent vers 896 42.

L'auteur, qui avait une bonne connaissance du milieu constantinopolitain, n'en avait directement aucune du Mont Athos. Il tient tout ce qu'il raconte d'un disciple de Blaise qui, ayant accompagné son maître à l'Athos, revint ensuite avec lui dans la capitale<sup>43</sup>: on chercherait en vain dans son récit une note précise sur la vie quotidienne à l'Athos. En revanche, les deux épisodes qu'il relate ont un air d'authenticité.

Les moines athonites réservèrent à Blaise et à ses compagnons un accueil des plus hostiles. Il est difficile de se prononcer sur les raisons de cette conduite surprenante. Nous n'avons pas, en effet, d'exemples d'une hostilité de principe des Athonites à l'égard des nouveaux venus, sauf dans les cas où leur conduite se montrait scandaleuse<sup>44</sup>. Selon le biographe de Blaise, les moines du désert injuriaient le vieillard et raillaient d'une manière grossière son « effacement» (= sa simplicité?), car le Malin égarait leur esprit<sup>46</sup>. Blaise sut, par sa douceur et son amour fraternel,

(44) Nous en avons un exemple dans les années 1070-1080, quand les Athonites chassèrent de la Montagne Syméon le nouveau hièlor de Xénophon pour mauvaise conduite (cf. Acies Xénophon, nº 1).

<sup>(37)</sup> Conservée dans un seul ms. (Paris. gr. 1491, du xº s.) la Vie a été publiée dans les Acta Sanciorum, nov. IV, en appendice, p. 657-660. Ella été composée par un moine anonyme du Stoudios, vers 940 (cf. 11. Grécoire, la Vie de S. Blaise d'Amorium, Buz., 5, 1920, p. 411-414).

<sup>(38)</sup> On trouvern : un résume détaillé par H. Grécoire, dans Byz., 4, 1927/28, p. 805-808; une analyse et un commendaire, dans Grécoire, La Vie de S. Blaise, loc. et l., p. 391-414; une bibliographie complète dans Bibliotheca Sanctorum de l'Istitute Giovani XXIII netta Pontif. Univ. Lateranense, 3, 1903, col. 164-166.

<sup>(39)</sup> Il ne peut être question que du second patriarcat d'Ignace, donc après nov. 867 et avant oct. 877.

<sup>(40)</sup> Par conséquent, la rencontre out lieu après août 893, date d'intronisation du patriarche Antoine Kauléas.
(41) Vie de Blaise, p. 667 p : ἀπέπλευσε μετά τῶν αὐτοῦ μαθητῶν πρὸς τὴν ὑπουρίαν τοῦ "Αθωνος τὴν κατά

μόνας μαρτυρικήν παλαίστραν διεξελθείν έρφιμενος.

(42) Nous essayons plus loin (note 66) d'établir une chronologie plus précise de la vie de Blaise; nos dates différent de celles adoptées par II. Grásonne (Ιμε., 5, 1929, p. 402-403). En ce qui concerne la datation des événements historiques contemporains, cf. V. Grumet, La chronologie des événements du règne de Léon VI, EO, 35, 1936, p. 5-42.

<sup>(43)</sup> Il s'agit de Luc, père spirituel de l'auteur et disciple préféré de Blaise (Vie de Blaise, § 26, p. 669). Luc, comme Joseph et Syméon, avait suivi Blaise de Rome à Constantinople (Ibid., § 19, p. 666). Quand Blaise partit pour l'Alhos, il prit avec lui ses disciples (Ibid.); leurs noms ne sont pas donnés, mais il est raisonnable de déduire que Luc était parmi oux. Remarquons que Luc connaît sur le séjour de Blaise à l'Athos des détails qu'il n'aurait pu acquérir que s'il s'était trouvé sur place. Nous devons déduire également que Luc accompagna son vieux maître dans son voyage de l'Athos à Constantinople; après la mort de Blaise, il resta au Stoudies. En effet, le biographe, moine du Stoudies, écrit à Constantinople, à l'instigation de Luc, une histoire racontée à lui par Luc (cf. Vie, § 26).

<sup>(45)</sup> Vie de Blaise, p. 667 p. e.: (Blaise souffrait en plus) ὑπὸ τῶν ἰσοτρόπως ἐγκατοικούντων τὴν ἔρημον, οὐκ εἰδότων καλῶς διακρίνειν τὰ πράγματα, οὐδέ ἐστι ῥάδιον διηγήσασθαι ὅπως τοῖς ὁνειδισμοῖς, ὡς ἀσπὶς ἐν χείλεσι τὸν ἰὸν παραθήγοντες, ἔσκωπτον εἰκαίως τοῦ γηραιοῦ τὸ ἀπρόσκοπον, ἔκφρονες ὅντως ἐκ τοῦ πονηροῦ καὶ πλήρης μανίας ὑπάρξωντες.

guérir le mai qui rongeait leur âme. Eu égard à la méssance que les moines des montagnes professaient envers les moines des villes en général, et envers ceux de Constantinople en particulier, on pourrait penser que les Athonites ne se sont montrés que réservés, voulant mettre d'abord à l'épreuve la sincérité de l'ascèse de Blaise, avant de l'accepter comme un des leurs; pourtant leur inimitié semble manifester une opposition plus profonde et plus personnelle. Ses disciples avaient sans doute parlé des relations de leur maître avec le palais, à un moment où la conduite matrimoniale de Léon était mal vue des moines intransigeants48.

Installé à l'Athos, Blaise prit l'habitude de s'éloigner de temps à autre de ses disciples. Nous avons vu Euthyme, quelques années auparavant, pratiquer cette sorte de retraite. Comme lui, comme d'autres sans doute, Blaise partait seul pour le « désert impraticable »47, n'emportant avec lui d'autre bagage que ce qui était nécessaire à la célébration de l'office. Chaque fois, il passait dans la solitude vingt ou trente jours, et régulièrement le Grand Carême<sup>48</sup>.

Durant l'un de ces séjours au désert, continue l'auteur, Blaise s'arrêta sur une colline pour célébrer la messe. Des bergers, qui faisaient alors paître leurs bêtes dans cette partie de la Montagne<sup>40</sup>, furent saisis d'étonnement en entendant soudainement des chœurs d'une douceur sublime; ils accoururent vers l'endroit d'où venait la mélodie, et virent un vieil homme seul en train de célébrer la messe; ils lui racontèrent ce qu'ils avaient entendu et lui demandèrent sa bénédiction : quand ils partirent de l'Athos, ils firent savoir aux gens des alentours le miracle auquel ils avaient assisté $^{50}$ . Cet épisode nous apprend qu'en ce temps-la des bergers venaient sur le territoire de la Montagne et s'ensonçaient assez loin dans l'intérieur, puisqu'ils pouvaient rencontrer les ascètes qui vivaient isolés au fond du désert<sup>\$1</sup>. Nous pouvons reconnaître dans le récit ces bergers du voisinage dont il est question dans le sigillion de Basile Ier.

Comme on le voit, le court récit du séjour de Blaise à l'Athos<sup>52</sup> ne donne aucun détail concret. Le biographe, ou plutôt son informateur, passe sous silence tout ce qui nous aurait intéressé : l'endroit où Blaise et ses disciples se sont installés; le genre d'établissement que Blaise y a fondé et son fonctionnement, le nombre des moines. Il dit seulement qu'en partant Blaise laissa à la tête de son groupe un de ses disciples, qui n'est pas nommé<sup>63</sup>. Blaise lui recommanda de prendre bien soin

(47) τὸ ἄδατον ἐχεῖνο τῆς ἐρήμου (p. 667 E).

(48) Vie de Blaise, § 23, p. 667. Sur ces pratiques fort anciennes, voir nos remarques, ci-dessus, p. 23-24.

(49) Vie de Blaise, § 24, p. 667 : ξένον θέαμα τοῖς ἐκεῖσε βουκόλοις ἐν μέρει τοῦ "Ορους ὑπάρχουσιν ἐξηκούετο · έτυχε γάρ αὐτοῖς ἐκεῖσε νέμειν τότε τὸ ποίμνιον.

(50) Ibid., p. 668 Λ: μετά πολλής της χαράς του "Ορους απάραντες θερμοί κήρυκες τῶν ἀκουσθέντων ἐγίγνοντο, μεγάλη τη φωνή πάση τη περιχώρω τὰ τοῦ Θεοῦ τεράστια διηγούμενοι.

(51) F. Dyornik (Byzanlineslavica, 1, 1929, p. 33-39) croit à lort trouver dans cet épisode une confirmation du récit do Kastamonitou (voir ci-dessus, p. 6) concernant la présonce de Slaves et de Valaques à l'Athos au vine s. Seion lui, les personnes qui ont fait un accueil si hostile à Blaise ne sont pas les autres moines, mais des Slaves patens que Blaise aurait christianisés. Cependant, la Vie parie d'une part des personnes qui vivalent à l'Athos « de la même manière » que Blaise (Ισοτρόπως : voir le passage dans la note 45), c'est-à-dire de moines, et d'autre part ne montionne pas d'entreprise de christianisation de la part de Blaise, chose qu'elle n'aurait pas manqué de faire si Bisse avait exercé un tel apostolat. Quant aux bergers, ils n'étaient pas des « indigènes », comme le pense F. Dvornik, car ils quitterent la Montagne par la suite (voir note précédente).

(52) Vie de Blaise, §§ 23-25.

de ses frères, et de prier pour son âme, car il prévoyait, dit l'auteur, sa mort prochaine<sup>54</sup>. Combien de temps dura cet établissement dont nous ne connaissons ni l'emplacement ni le nom<sup>65</sup> ? Ses moines se dispersèrent probablement peu de temps après la mort de son fondateur, si l'on prend en considération qu'il n'y a pas trace d'un culte particulier de Blaise au Mont Athos.

Blaise et le second acte de Léon (908). Blaise, dit son biographe, se trouvait à l'Athos depuis douze ans quand il se vit obligé de faire un voyage à Constantinople, parce que « certaines personnes élevaient la voix pour prétendre qu'elles avaient des droits de possession sur l'Athos; cet état de choses causait de graves ennuis aux pères athonites 256. Blaise décida alors de se rendre en personne dans la capitale, et, profitant de ses relations anciennes avec l'empereur, de le prier de prendre des mesures en faveur des Athonites<sup>57</sup>. Léon, continue l'auteur, exauga toutes les prières de Blaise et délivra un chrysobulle dans lequel il donnait satisfaction à ses protégés<sup>58</sup>.

Mais quelles étaient les personnes qui formulaient des prétentions sur le territoire athonite ? Nous avons vu qu'au début du règne de Léon, Kolohou avait réussi, par manœuvre, à se faire octroyer un acte de donation qui lui reconnaissait des droits de propriété sur presque toute la Montagne. On peut en conclure que les ennuis des Athonites venaient de Kolobou. Nous avons vu encore que Léon, reconnaissant plus tard l'injustice commise envers les moines de l'Athos, révoqua cet acte et revint aux dispositions du sigillion de Basile, par un acte qu'il appelle dikaiôma épikurôtikon. Ce second acte de Léon, un des trois documents conservés dans la copie ancienne du Prôtaton<sup>59</sup>, porte la date de février, indiction 11. Deux années du règne de Léon VI sont possibles : 893 et 90866. Si l'on acceptait la date de 89361, le second acte de Léon aurait été délivré avant que Blaise n'arrivât à l'Athos. On devrait supposer alors que le premier acte abusif, détenu par Kolobou, fut détruit en 893; qu'un nouveau conflit entre une personne qui revendiquait la possession de la Montagne et les Athonites surgit après l'arrivée de Blaise à l'Athos (vers 896), obligeant les moines à recourir, par l'intermédiaire de Blaise, à l'empereur; que celui-ci leur aurait alors octroyé le « chrysobulle » dont parle la Vie de Blaise, mais dont nous ne trouvons ni mention ni trace dans les archives athonites<sup>63</sup>. Ces difficultés disparaissent si l'on accepte la seconde date possible, 908.

(58) Vie de Blaise, p. 668 Β : ἐξανέστησάν τινες λέγοντες τοῦ "Όρους ἔχειν την ἐπικράτειαν, κάντεῦθεν οὐ την τυχούσαν όχλησιν τοῖς πατράσιν ἐπέφερον.

(57) Vie de Blaise, p. 668 c : έγω μέν (...) απειμι δηλώσων τῷ βασιλεῖ τὴν ἐπεισφρήσασαν ταραχὴν τοῖς μονάζουσιν, εξ πως των φιλοπολέμων άνθρώπων τον θυμόν κατευνάσειεν.

(58) Vie de Biaise, p. 668 p : κνί ὧν έξητεῖτο (...) ἀφθόνως παρ' ἐκείνου ἐπιτευξάμενος (...) σάκραν τε λοιπόν μετ' οίχείας γραφής ἐν χρυσοβούλλω, μετά και πλείστης άλλης δωρεᾶς παρασχόμενος.

(59) Cf. Acte n' 2 LE TEXTE. (60) Comme pour le sigillion de Basile, la tradition athonite assigna diverses dates à l'acte de Léon, cf. Acte nº 2,

(61) C'est la date que préfère Dölgen (Archivarbeil, p. 424), pensant que les Athenites auraient réagi le plus

tôt possible contre l'abus de Kolobou. (62) H. Delbhaye (Vis de Biaise, p. 668, note 3) croit que ce chrysobulle scrait perdu et distinct de l'acte que

les archives athonites ont conservé. Le même auteur (A propos de Saint-Césaire, loc. cit., p. 47) estime que la Vie

<sup>(46)</sup> Les moines en voulaient à Léon pour son comportement envers la sainte impératrice Théophané (morte en 897), pour son union avec Zoè et son mariage avec elle, non approuvé par l'Église (printemps 898), et pour son troisième mariage qui fit scandale (printemps 900). Pour les dates, cf. Grumer, art. cité.

<sup>(53)</sup> Nos remarques précédentes (voir note 43) nous obligent à rojeter l'hypothèse que le disciple choisi par Blaise pour lui succédor à la tête de son établissement athonite scrait Luc, comme le pensent l'éditour de la Vie (p. 656, 668 notes) et H. Gnegorne (Byz., 5, 1929, p. 411).

<sup>(54)</sup> Vie de Blaise, § 25, p. 668 c-p : Σύ δὲ λοιπὸν ἀντ' ἐμοῦ (...) ἄπασι τοῖς καθ' ἡμᾶς ἀδελφοῖς ἀντιλαβοῦ καὶ φρούρει και ἐπισκόπευε, μνείαν κάμοῦ ποιούμενοι πρός τὸν Κύριον, τῷ διορατικῷ ὅμματι τὴν ἐαυτοῦ προαινισσόμενος

<sup>(55)</sup> On a pensé que le successeur de Blaise fut Luc (mais voir note 53) et identifié l'établissement avec le couvent de la region d'Hiérissos, dit του Λουκά, dont il est question dans le dikaiôma de Léon : cf. H. Delenaye, A propos de Saint-Césaire du Palatin, Alli della Pontificia Accad. romana di Archeol., ser. III, Rendiconti, 3, 1924/25, p. 47, et Vie de Blaise, p. 668 n. 3. C'est impossible, car ce couvent existait et était l'objet de la convoitise de Kolobou en 886-887, quand Blaise se trouvait encore à Rome.

Un point reste à élucider. La concordance des faits entre la Vie de Blaise et le document est parfaite, mais non celle des personnes. Pour la Vie, c'est Blaise qui demanda et reçut le « chrysobulle 283; l'acte ne connaît que le prôtos André. L'explication nous paraît simple : la Vie veut mettre l'accent sur l'apport de Blaise, sur son amitié avec l'empereur, et sur l'empressement de celui-ci à combler son protégé<sup>84</sup>. En réalité, Blaise n'a été qu'un intermédiaire. Son rôle a été, selon nous, de présenter personnellement à l'empereur une requête signée sans doute par le prôtos André et par les moines athonites notables (peut-être aussi par les paysans voisins, opprimés par Kolobou)<sup>45</sup>. Léon, d'ailleurs, ne crut pas les moines sur parole : il ordonna qu'une enquête fût ouverte. Les fonctionnaires qui s'occupèrent de l'affaire ne prirent en considération que les parties adverses ; les représentants des moines et des paysans d'une part, et les représentants de Kolobou de l'autre. Il n'y a donc aucun inconvénient à identifier les deux actes de Léon, celui que nous possédons et celui que mentionne la Vie de Blaise, et à placer le document qui met fin à la tentative de Kolobou contre l'indépendance athonite en février 9080.

Conlenu el importance de l'acte de 908. En détruisant le premier acte qu'il avait émis<sup>e7</sup> et en donnant au second la qualification de «titre de confirmation» (δικαίωμα ἐπικυρωτικόν), Léon marquait sa volonté de revenir aux dispositions et aux décisions prises par son père. Ce serait cependant une erreur de ne voir dans ce document qu'une simple confirmation. Certes, il confirme les décisions antérieures, mais en même temps, il les commente et précise certains points. Il devait

parle ici d'un chrysobulle octroyé à Blaise personnellement et concernant son couvent athonite, dont les terres auraient été disputées par d'autres personnes. Cette conception est partagée par F. Dvornik (dans Byzantinoslavica, 1, 1929, p. 38), par H. Gnegotne (dans Byr., 4, 1927/28, p. 806) et par O. Volk (dans Lexikon für Theologic und Kirchet, 2, 1958, col. 524). Rion de Lel ne se dégage de la lecture du passage de la Vie de Blaise qui parle des personnes revendiquant la possession de l'Athos. H. Grégoire (dans Byz., 5, 1929, p. 403) identifie, nous semble-t-il, le chrysobulle dont parle la Vie avec l'acte connu de Leon, et, comme il place le voyage de Blaise à Constantinople en 911, il admet implicitement cette même date pour le dikalêma de Léon,

(63) La qualification du document de χρυσόδουλλον par une source littéraire du milieu du x°s. est parfaitement normale; voir ci-dessus, p. 46 et note 15.

(64) Nous croyons copendant que la Vic de Blaise fait une allusion à la présence du prôtes et des moines athonites à Constantinople. Le passage auquel nous pensons est assez ambigu (cf. Vie de Blaise, § 25, p. 668 p : xat elσελθών έν τη βασιλευούση τῶν πόλεων, ἀπελθών εἰς ὅπερ πρώην ηὐλίζετο κατχγώγιον (= lo Stoudios) καὶ μετὰ πλείστης δ τι χαράς είσδεχθείς παρά τε του πρώτου και της εύκλεους των άδελφων όμηγύρεως · και γάρ ως άγγέλω Θεου τήν αὐτοῦ παρουσίαν κροτούντες προσέτρεχον έντὸς ὁλίγων ἡμερῶν). De prime abord, on croirait que l'auteur parle de l'higoumène et des moines du Stoudios. Mais il est si insolite de voir un Stoudite appeler son higoumène prôles, que nous nous demandons si la phrase, mal tournée, ne se rapporte pas en réalité au prôtes de 'Athos arrivé à Constantinople avant Blaise. La succession des événements serait alors celle-ci ; le prêtes accompagné de quelques moines arrive à Constantineple ; il trouve des difficultés à faire valoir la thèse athonite contre le couvent de Kolobou ; il envole un moine au Mont Athos of domando à Blaise, connu pour ses rapports avec l'empereur, de venir le seconder ; Bloise arrivo dans la capitale et loge dans son ancien couvent, la Stoudios ; il est reçu avec transport par le protos (de l'Athes) et les moines (athonites) qui accourant à la nouvelle de son errivée.

(65) Cf. Acte nº 2, 1, 17-31.

(66) En établissant que le dikaiêma de Léon pour l'Athes s'identifie avec le chrysobulle du même pour Blaise, nous arrivons à fixer la date exacte de la mort de Biaise, et à trouver un point de départ pour dater les principaux événements de sa vie mouvementée. Blaise mourut peu de temps après l'octrei de l'acte, le 31 mars. Puisque l'acte date de février 908, Blaise est mort le 31 mars 908. Il était parti de l'Athes vers la fin de 907 ou tout au début de 908, après douze ans de séjour ; il y est done arrivé dans le courant de l'année 898. Il avait auparavant passé quatre ans au Stoudios, où il scrait entré vers 892. Son séjour à Rome ayant duré dix-huit ans, il y arriva vers 874. Étant donné que son veyage, coupé d'une captivité en Bulgarie, se prolongea assez longtemps, il a dú quitter Constantinople vers 872, après avoir été ordonné diacre (après nov. 867), disons en gros vers 870. S'il atteignait à ce moment l'âge

(67) Acte nº 2, 1, 44-45.

le faire, car si le sigillion de Basile consacre la liberté des moines, dans et hors de l'Athes, et leurs droits sur leurs biens, il ne donne toutefois aucune précision sur l'étendue et l'emplacement de ces possessions. En principe, chacun devait prouver ses droits par des pièces justificatives (δικαιώματα): en réalité, les dikaiômala manquaient de clarté, et parfois ils manquaient tout court. Cela avait permis à Kolobou de mettre la main sur des terres qui ne lui appartenaient pas. Pour remédier à cet état de choses, Léon déclara que les clauses du sigillion de son père concernant Kolobou s'appliquaient aux domaines que ce couvent possédait dans la circonscription (ἐνορία) d'Hiérissos, et aux terres — anciens klasmata — situées dans l'agglomération (καταμογή) de Kaména<sup>68</sup>. En ce qui concerne les possessions des Athonites, l'acte de Léon reste cependant aussi imprécis que le sigillion de Basile ; il affirme les droits des Athonites sur la Montagne, sans définir jusqu'où s'étendait la région de l'Athos.

L'importance de ce document réside tout d'abord dans le fait qu'il reconnaît formellement l'indépendance des moines athonites vis-à-vis de Kolobou; d'autre part, il répète l'ordre de Basile : les moines doivent rester à l'abri de toute vexation<sup>60</sup>. De plus, il permet de définir en quoi consistaient les ennuis que Kolobou causait aux Athonites. Si Jean Kolobos avait exercé au temps de Basile Ier un patronage moral que les moines athonites acceptèrent longtemps, ses successeurs à la direction du couvent pensèrent à exploiter les avantages que le premier acte de Léon leur donnaît : le moment vint où Kolobou fit valoir ses droits de propriété sur l'Athos70, ce que les Athonites refusèrent d'admettre, d'où il résultera des conflits entre eux et Kolobou<sup>71</sup>. Mais les dirigeants de Kolobou n'en restèrent pas là, ils imaginèrent un moyen de tirer concrètement profit de la presqu'île : ils l'organisèrent en exploitation d'élevage (προάστειον νομαδικόν). L'Athos possédait de vastes espaces non cultivés, où les animaux pouvaient pâturer en liberté; Kolobou permettait aux troupeaux des communes voisines d'entrer à l'Athos, et percevait sur eux un droit de pacage72. Il commettait ainsi une double infraction : d'une part, il transformait la vicille coutume de libre accès des bêtes à l'Athos73 en une entrée conditionnée par le paiement d'un droit, d'autre part, il enfreignait le sigillion de Basile qui interdisait l'entrée du bétail dans la presqu'île, Par ce procédé. Kolobou s'assurait un revenu considérable, qui l'incitait à augmenter le nombre de bêtes admises à l'Athos, sans se soucier des dommages que leur nombre pouvait causer aux cultures athonites, ni des inconvénients que la présence de bergers laïes comportait pour la tranquillité des moines.

<sup>(68)</sup> Ibid., l. 50-51. - A notre avis, l'acte de Léon ne mentionne ici que les biens de Kolobou qui se trouvaient au voisinage de l'Athos ; en effet, Kolobou possedait légalement des terres près de Sidèrokausia (dont le noyau était probablement le petit établissement de Jean Kolobos). C'est ce que nous apprend un acte de décembre 995, qui contient un historique de divers différends entre la commune de Sidérokausia et le couvent de Kolobou ; le plus ancien conflit a trait selon toute vraisemblance à la présente affaire : les habitants de Sidèrokausia avant des démôlés avec les moines de Kolobou, leurs voisins et co-contribuables, un périorismos avait été établi par la spatharocandidat et épopte Nicolas, sous le règne de Léon et Alexandre ; ce document, inseré en partie dans la décision de 995, délimite, entre autres, les terres de Kolobou à Sidérokausia. Il nous semble justifié de lier les deux affaires et de conclure que, outre le dihaiôma de Léon pour l'Athos, une série de périorismoi ont été alors établis pour garantir les droits des communes sur les biens desquels Kolobou avait empiété.

<sup>(69)</sup> Acte nº 2, 1, 45-48,

<sup>(70)</sup> Ibid., 1. 22-23.

<sup>(71)</sup> Vie de Blaise, p. 668 в : passage cité dans la note 56 ; Acte nº 2, l. 23-24 : πολλάκις διαπληκτιζόμενοι.

<sup>(72)</sup> Acto nº 2, 1, 25-27.

<sup>(73)</sup> Voir ci-dessus, p. 47,

LES PREMIERS PRIVILÈGES IMPÉRIAUX

Nous pouvons être sûrs que les Athonites ont multiplié les démarches pour se libérer de cette contrainte. Leurs efforts, probablement faute de relations dans la capitale, restèrent sans résultat. jusqu'au moment où l'intervention de Blaise leur permit de triompher.

### 3. Confirmation des droits acquis et octroi de nouveaux privilèges

Le chrusobulle de Romain Ier Lécapène. Le troisième document impérial émis en faveur de l'Athos émane de l'empereur Romain Ier Lécapène et des coempereurs Constantin VII, Constantin et Étienne. L'acte n'est daté que par le ménologe, août indiction 7, qui correspond à l'année 9344. Par ce chrysobulle, Romain Ier confirme les dispositions de son prédécesseur Léon VI, reproduisant parfois des phrases entières de l'acte de celui-ci76; il déclare que toutes les clauses de ce document doivent être respectées, en ce qui concerne les moines athonites et le couvent de Kolobou. Il introduit cependant une clause supplémentaire, qui, sans qu'elle soit entièrement étrangère à l'acte de Léon, l'interprète et le complète : Romain ordonne « que la kalhédra tôn gérontôn, mentionnée dans le susdit chrysobulle [= l'épikyrôlikon dikaiôma de Léon VI], reste libre de toute prestation, corvée et exaction, imposée par les autorités ecclésiastiques et civiles, comme elle l'était depuis toujours 376. Nous aurons à revenir sur cette kalhédra et sur la clause particulière qui la concerne.

La pension versée aux moines athonites. Avec Romain Lécapène, l'Athos franchit une nouvelle étape. Il semble en effet que Romain fut le premier empereur à octroyer aux moines de l'Athos une pension annuelle (βόγα)77. Aucune source athonite ne parle de cet événement important : la Vie d'Athanase, la première à mentionner la pension impériale versée aux Athonites, considère cette institution comme déjà établie, mais elle ne permet pas de comprendre à quelle époque remonte son instauration; il y est seulement dit que l'empereur Nicéphore Phokas la porta de trois à sept livres d'or78. La pension continue d'être distribuée annuellement par Jean Tzimiskès79, par Basile II<sup>80</sup> et par leurs successeurs<sup>81</sup>; nous ne savons pas si son montant restait de sept livres<sup>82</sup>. Les chroniqueurs nous apprennent que ce fut Romain Ier qui instaura cette rente.

Romain avait acquis la réputation d'ami des moines : tous les chroniqueurs signalent l'humilité et la piété de l'empereur, qui invitait des moines à sa table et manifestait par des pleurs abondants le repentir qu'il avait de ses péchés; il ne manquait jamais, nous dit-on, d'envoyer aux moines de l'Olympe, du Kyminas, de la Chrysè Pétra et du Barachaios les pensions qu'il leur avait accordées

(74) Cf. Acte nº 3, datation et diplomatique ; sur les diverses dates proposées pour cet acte, ibid., bibliographie. (75) Cf. Acte no 3, 1. 7 (περιφυλάττεσθαι) - 1. 10 (και μόνον) = Acte no 2, 1. 5-8.

(76) Acts no 3, 1, 12-15,

(77) Les sources désignent la pension impériale octroyée aux moines de divers centres monastiques sous le nom de ρόγα (appellation plus générale) ou de σολέμνιον (Vie d'Athanase A),

(78) Vie d'Aihanase A, p. 44-45 : τῷ δὲ σολεμνίω άδρὰν προσετίθει ποσότητα τὰ παλαιά τοῖς νέοις ὑπερδάλλων και ταϊς τρισι τέσσαρας χρυσού προσεπιφιλοτιμούμενος λίτρας.

(79) Cf. Acte nº 7, 1, 26 et 148.

(80) Cf. Dölgen, Schaltkammer, no 103 (de 1015), l. 36 : ή συνήθης του "Όρους βόγα,

(81) Cf. Actes d'Esphigménou2, nº 2 (1037), 1. 29 : ή κατ' ἔτος βασιλική ρόγα.

(82) Au début de son règne, Michel VI Stratiotikes (août 1056-août 1057) augmenta la pension existante de 10 livres d'or (cf. Acles Laura<sup>2</sup>, nº 32, de jany. 1057, l. 30-31). Un acte de 1287 (Acles Laura, II, nº 79, l. 20) mentionne l'έγχρόνιος διανομή, mais sans préciser son montant.

(ας διετύπωσεν)83. Parce que les sources parlent de ces pensions à la suite de la grande famine de 927, on a proposé la date de 9284. On pourrait l'accepter et comprendre que l'Athos ne figurait pas à ce moment parmi les bénéficiaires, ce qui serait conforme à la réalité; en effet l'Athos ne recut de Romain une pension qu'après 934 sans doute, car elle n'est pas mentionnée par le chrysobulle de cette date, lequel confirme tous les privilèges de la Montagne.

Cependant une autre version, contenue seulement dans le livre VI de Théophane Continué, nous paraît davantage digne de foi : l'auteur, revenant sur les mesures de l'empereur en faveur des pauvres et des moines, mentionne les dispositions qu'il avait prises (au cours de la vingt-deuxième année de son règne, déc. 941-déc. 942) pour le salut de son âme85; entre autres, il ordonne (διωρίσατο) que soit versée une pension aux moines de l'Olympe, du Kyminas, de l'Athos, du Barachaios et du Latros, à raison d'une pièce d'or par personne et par an; elle était fondée sur les revenus « du propre couvent» de l'empereur, le Myrélaion<sup>86</sup>. C'est donc probablement de 941-942, en vertu d'un acte qui pourrait être le testament de Romain ou le typikon du Myrélaion, que date la pension accordée par Romain à l'Athos.

Cette pension était à l'origine une donation privée, puisqu'elle provenait des revenus d'un couvent qui appartenait personnellement à l'empereur. Après la chute et la mort de Romain, le couvent entra dans le domaine impérial<sup>87</sup>; il abrita le tombeau de certains membres de la famille impériale88, et servit de retraite pour certains autres89. Nous ignorons si par la suite la pension athonite continua à être prise sur les revenus du Myrélaion; nous savons seulement que Basile II (976-1025) et Michel VI (1056-1057) versaient une pension annuelle à Lavra, prise sur le revenu du domaine 00 : il est bien probable que cette même caisse servait aussi la pension globale de l'Athos.

(88) Romain Ist, mort en 948 (cf. Théorn. Cont., livre VI, Bonn, p. 441; Ps.-Syméon, Bonn, p. 754; Georges LE MOINE, Bonn, p. 914); Hélène, femme de Constantin VII, morte en 961 (cf. Theorn. Cont., p. 473; Ps. Symeon, p. 758; JANIN, op. cil., p. 352).

(89) Romain II y relégua sa sœur Agathé (cf. Ps.-Syméon, p. 757; Janin, op. cil., p. 352).

<sup>(83)</sup> Тикоги. Cont., livro VI, Bonn, p. 418-419; Ps.-Symkon, Bonn, p. 744 (sans la liste des montagnes); GEORGES LE MOINE, Bonn, p. 910; THEODORE DE MELITENE, ed. Th. Tafel, Munich, 1859, p. 228-229; LEON LE GRAMMAIRIEN, Bonn, p. 319-320.

<sup>(84)</sup> Cf. Binon, Xèropolamou, p. 26. Dölger (Regesten, nº 620) ne discute pas la date, mais il prend une double précaution en proposant : ca 928 (?) ; le renvoi au nº 600 doit être considéré comme nul. l'acte de Xéropotamon dont il y est question étant un faux, qui a précisément utilisé comme source ce passage des chroniqueurs (cf. Binon, ibid., p. 24-26).

<sup>(85)</sup> Théoph. Cont., ibid., p. 429-430. L'auteur parle dans d'autres endroits aussi de l'attitude de Romain envers les moines, cf. p. 433-434, 439.

<sup>(86)</sup> La maison paternelle des Lécapone, qui a été transformée en couvent. Sur le palais du Myrélaion, que t'on identifie avec Bodrum Cami, cf. R. Janin, Constantinople byzantine, Paris, 1964, p. 133-134, 394-395; sur les dernières fouilles : C. L. STRICKER, dans Annual of the archaeol. Mus. of Islanbul, 13/14, 1966, p. 210-215, of R. NAUMANN, ibid., p. 135-139, Islanb, Mill., 16, 1966, p. 199-216, Anal, Studies, 17, 1967, p. 30-31 (d'après BZ, 60). 1967, p. 203, 204, 435; 61, 1968, p. 205). Sur le couvent, cf. R. Janin, La géographie ecclésiastique de l'Empire byzanlin. I, 3: Les églises et les monastères, Paris, 1969, p. 351-354.

<sup>(87)</sup> Au xi°s., il était organisé en εὐαγές σέκρετον (cf. MM, VI, p. 32-33) ; sur ces sékréta, cf. Hélène Ahrweilen. La concession des droits incorporeis, Acles du XII.º Congrès Intern. d'études byzantines, Ochride 10-16 sept. 1961, II, Belgrade, 1964, p. 107-109.

<sup>(90)</sup> Cf. Actes Laura\*, nº 7, de 978, 1. 39-40 : ἐκ τοῦ ἀγίου ταμείου τῆς θεοπροθλήτου ἡμῶν βασιλείας, nº 32, de 1057, l. 33-34 : ἀπὸ τοῦ σεκρέτου τοῦ φύλακος. L'empereur précise que sa décision confirmait divers prostagmata de ses prédécesseurs (l. 35-36). Selon nous, le chrysobulle mutilé de Gonstantin X Doukas pour Iviron (cf. F. Dölgen, dans Παρασπορά, Ettal, 1961, p. 328-330, l. 1-2) se rapporte également à une pension que le couvent recevait du sékréton de phylax (l. 2 : ἀπὸ τοῦ σεκρέτου τοῦ φύλακος), et qui était transféré directement au génikon logothésion pour couvrir le paiement des impôts du couvent. Voir cependant une tout autre interprétation par l'éditeur (Ibid., p. 330),

C'est au prôtos qu'incombait le soin de la répartir<sup>51</sup>. A l'origine la distribution avait lieu à Pâques: le typikon de Tzimiskès supprimant l'assemblée du printemps, le partage fut reporté au 15 août<sup>92</sup>. Si nous interprétons correctement un passage d'un acte de 1056, il semble que le rétablissement de l'assemblée de Pâques<sup>93</sup> ramena la distribution de la pension à son ancienne date<sup>94</sup>.

#### 4. ÉTABLISSEMENT DE LA FRONTIÈRE

Premier tracé de la frontière (942). Jusqu'en 942 la limite entre les terres affectées depuis presque un siècle aux Athonites et les terres klasmatiques qui s'étendaient au nord et au nord-ouest de l'Athos était indécise. Toute la région située au sud d'Hiérissos ayant été auparayant terre klasmatique, la même imprécision affectait les limites entre la commune d'Hiérissos, le couvent de Kolobou et les autres monastères de la région. Une délimitation fut d'abord faite entre les propriétés de Kolobou et celles des habitants d'Hiérissos 85, peut-être après 908, au moment où, en vertu de l'acte de Léon, on retira à Kolobou les terres abusivement annexées. Personne ne se soucia alors des limites de l'Athos, et pas davantage vers 941, quand le recenseur et épopte de Thessalonique. Thomas, vendit les terres klasmatiques limitrophes de l'Athos aux habitants d'Hiérissos 66. En tant que voisins, les Athonites, comme les Hiérissiotes, avaient droit à l'usufruit de ces terres klasmatiques. Si les moines en cultivaient une partie, nous ne pouvons le dire, les documents conservés n'y faisant aucune allusion. En tout cas, ils se sentirent lésés par cette vente, et décidèrent d'adresser une requête à l'empereur Romain. Nous n'en connaissons pas le contenu, mais d'après l'argumentation que développèrent plus tard les moines, il semble qu'ils revendiquaient ces terres comme faisant partie du territoire athonite; ils demandaient de plus que les habitants d'Hiérissos prennent par écrit l'engagement de ne plus les importuner. L'empereur renvoya l'affaire au stratège du thème de Thessalonique Katakalôn et au protospathaire impérial Thomas Tzoulas<sup>97</sup>, ordonnant de tracer la limite entre les biens des paysans et ceux des Athonites, et d'exiger que les habitants d'Hiérissos s'engagent par garantie écrite à ne plus causer d'ennuis aux moines 88. Un tribunal fut constitué, composé du stratège, du métropolite de Thessalonique Grégoire, du protospathaire Tzoulas, du juge de Thessalonique Zôètos et de l'épopte Thomas 00. Devant ce tribunal, les Athonites revendiquèrent toute la terre jusqu'aux environs immédiats d'Hiérissos, en vertu de leurs anciens droits et du sigillion de l'empereur Basile<sup>100</sup>. Les habitants d'Hiérissos s'élevèrent contre ces revendications, affirmant que la terre athonite ne s'étendait pas au-delà du sommet du mont

(92) Cf. Acte no 7, 1, 26; Actes Laura2, Introduction par LEMERLE, p. 23 n. 41.

(93) Probablement avant 1001 (cf. ci-dessous, p. 116 et note 51).

(97) Sur ces personnes, voir Acte nº 4, prosopographic.

(98) Acto nº 5, 1, 16-18,

(99) Acte nº 4, 1. 12-14; Acte nº 5, 1. 19.

Zvgos<sup>101</sup>. Le différend reposait sur l'interprétation du mot énoria dans le sigillion de Basile : s'il désignait seulement la ville (kastron) d'Hiérissos, la terre située au-delà de ses portes revenait aux Athonites; s'il désignait toute l'étendue de la circonscription fiscale, cette terre appartenait aux ressortissants. Sur proposition du tribunal, les deux parties acceptèrent l'arbitrage de l'épopte Thomas, qui irait sur place et tracerait la limite, et elles s'engagèrent par écrit à respecter sa décision : ce qui fut consigné dans un document établi à Thessalonique, qualifié de dialysis (= protocole d'accord); il est conservé et porte la date de mars, indiction 15 (= 942)103. Le périorismes (= acte de bornage) dressé par Thomas, a disparu<sup>103</sup>, mais les clauses principales en sont reprises dans un rapport sur l'affaire, que Thomas envoya à l'empereur<sup>104</sup>; ce rapport n'est pas daté, mais il fut sans doute rédigé entre mai 942 et août 943105.

On constate, en lisant ce rapport, que le compromis auquel on s'arrêta favorisait les Hiérissiotes beaucoup plus que les Athonites. La frontière, tracée en ligne droite d'une mer à l'autre (du golfe Singitique au golfe d'Hiérissos)106, commençait aux limites des biens de Sainte-Christine et passait, sinon par le Zygos, comme le demandaient les paysans, du moins pas très loin à l'ouest des premiers versants de cette chaîne. Thomas reconnaît indirectement le fait, quand il dit, à la fin du rapport, qu'après le partage il ne resta aux Athonites que peu de terre cultivable et de mauvaise qualité 107.

Le rapport contient d'autres renseignements aussi précieux. Ainsi apprenons-nous que les habitants du kastron luttèrent pour faire valoir leur droit, en cas de danger, de mettre leurs troupeaux à l'abri à l'intérieur de l'Athos; ils obtinrent satisfaction : par une clause<sup>108</sup>, qui ne paraît pas avoir été incluse dans le périorismos 100, mais qui avait sans doute été inscrite dans l'acte de vente de la terre klasmatique aux Hiérissiotes, l'épopte leur reconnaissait ce droit, comme il l'avait reconnu aux habitants de Kalamaria, lorsqu'un an plus tôt il leur avait vendu la terre klasmatique de Kassandra<sup>110</sup>, Cela signific qu'à cette époque on craignait des incursions venues du Nord, donc les Bulgares, plus que les raids maritimes des Arabes, auxquels l'Athos était plus exposé que l'intérieur de la Chalcidique. Aussi, malgré les efforts déployés depuis l'époque de Basile Ior, les Athonites ne purent-ils se libérer complètement de l'obligation de céder leurs pâturages aux bêtes des communes et des couvents voisins<sup>111</sup>. Thomas imposa aux habitants des villages deux conditions à l'entrée de leurs troupeaux à l'Athos : le transfert devait se faire avec l'accord des moines; il ne serait pas permis aux paysans d'installer sur le sol athonite des bergeries ni des ruches. C'est, dit le rapport, parce que le bétail cause des préjudices aux Athonites, qui n'ont que peu de terre cultivable, tandis que les paysans n'ont pas à se plaindre : en plus de la terre (klasmatique) vendue à eux par Thomas

<sup>(91)</sup> A partir de 972, quand il fut décidé que seuls les higoumènes de chaque couvent participeraient à l'assemblée, c'est normalement à eux que le prôtes conflait la somme destinée aux moines de leur établissement. Ils devaient ensuite la distribuer équitablement (cf. Acles Esphigménou<sup>2</sup>, nº 2, 1, 30).

<sup>(94)</sup> Actes Χέτοροιαπου, nº 5, 1. 2-3 : καθολικής συνάξεως ούσης διὰ την έξ έθους έορτην (Pagues) και την [δι' ήμ]ᾶς (ου είς ήμᾶς) εὐλογίαν τοῦ (...) βασιλέως. (95) Cf. Acte, nº 5, 1. 2-3.

<sup>(96)</sup> Acto nº 4, 1, 9-11; Acto nº 5, 1, 11-12. Il est question de cette vente et de ses modalités en 956, cf. Actes Xèropolamou, nº 1, 1, 3-7.

<sup>(100)</sup> Acto nº 4, 1. 17-19; Acts nº 5, 1. 20-24, 26,

<sup>(101)</sup> Acte nº 4, l. 16-17; Acte nº 5, l. 28-30.

<sup>(102)</sup> C'est l'Acte nº 4; cf. aussi Acte nº 5, 1, 41-46.

<sup>(103)</sup> Cf. Acte nº 5, actes mentionnés nº 8, Est également perdu, et pour cause, le libelles que Thomas établit pour les habitants, où il précisait quelles étaient les terres vendues et, sans doute, le libellikon correspondant.

<sup>(104)</sup> G'est l'Acte nº 5.

<sup>(105)</sup> Cf. Acte nº 5, datation.

<sup>(106)</sup> Acte nº 4, l. 21-22; Acte nº 5, l. 51,

<sup>(107)</sup> Ibid., 1, 61-62.

<sup>(108)</sup> Ibid., 1, 55-58,

<sup>(109)</sup> L'Acte nº 6 ne contient pas lui non plus cette clause.

<sup>(110)</sup> Acles Lauras, nos 2 et 3.

<sup>(111)</sup> Une clause similaire est insérée dans le typikon de Tzimiskès (Acte nº 7, l. 132-134).

« ils ont reçu récemment par ordre impérial deux mille modioi, pris sur les terres du couvent de Kolobou »112.

La frontière définitive (943). Les deux parties s'étant déclarées satisfaites, et chacune avant recu un document qui lui garantissait ses possessions, à savoir les habitants d'Hiérissos, l'acte de vente du klasma (libellos), et les moines athonites, l'acte de bornage (périorismos), on pouvait penser que l'affaire était close. Ce ne sut pas le cas. A peine un an plus tard, en août 943, le stratège de Thessalonique, accompagné d'autres fonctionnaires, se déplaca personnellement pour tracer une nouvelle fois la frontière athonite. Que s'était-il passé? Le stratège déclare agir sur ordre de l'empereur 113 : ce prostagma ne peut être identifié avec celui que l'empereur avait envoyé au même stratège avant mai 942114, et en vertu duquel ce dernier avait pris les dispositions qui aboutirent au règlement de mai 942; autant qu'on puisse en juger, le premier prostagma déférait l'affaire à la juridiction locale, laissée libre de la décision, le deuxième ordonnait au stratège de se rendre sur place, accompagné de l'archevêque et du juge du thème<sup>115</sup>; en outre, le stratège recevait, insérée ou jointe au prostagma, une sentence du magistros Kosmas<sup>118</sup>. Ce prostagma fut donc expédié peu de temps avant août 943117. Pour quelle raison ? Les Athonites avaient-ils tenté une fois encore d'avoir gain de cause contre les habitants d'Hiérissos, malgré le compromis auquel ils avaient souscrit, ou bien contestèrent-ils, non pas l'accord, mais son exécution par Thomas ? La seconde hypothèse nous paraît plus vraisemblable, étant donné que Thomas ne fit pas partie du groupe nombreux qui se rendit sur place pour tracer à nouveau la frontière.

Quoi qu'il en soit, un nouvel acte de bornage fut établi en août 943, document que les Athonites ont conservé jusqu'aujourd'hui<sup>118</sup>. Les nouvelles frontières différaient-elles de celles établies par Thomas ? La perte du périorismos rend la réponse malaisée, mais son absence des archives du Prôtaton ne prouve pas que le nouvel acte fût plus favorable aux Athonites; car, même si les deux documents se recoupaient exactement, le second, plus récent et certifié par de nombreux notables, civils et militaires, aurait de toute manière rendu caduc le premier. A notre avis, Katakalôn se borna à reprendre la ligne tracée par Thomas; s'il y eut des divergences, elles furent minimes, Katakalên présidait le tribunal qui avait confié à Thomas le tracé de la frontière, et devait avoir sous les yeux tout le dossier, y compris le périorismos<sup>110</sup>. Dans l'acte qu'établit Katakalôn, la limite commence en longeant les champs du couvent de Sainte-Christine (dont les biens restent hors de l'Athos), comme ce devait être le cas dans l'acte de Thomas<sup>120</sup>. D'autre part, Katakalôn mentionne

un certain nombre de pierres, et d'arbres qu'il a trouvés marqués<sup>121</sup> ; il doit s'agir des bornes placées aux mêmes endroits par Thomas, puisque auparavant n'existait aucune séparation. Enfin et surtout. Katakalôn affirme qu'il partagea la terre « comme l'épopte l'avait partagée »183.

Les détails que le document fournit sont trop imprécis pour que l'on puisse tracer la frontière sur une carte. Les rares toponymes mentionnés restent des noms-fantômes : la ligne prend son départ à l'embouchure d'un ruisseau sis « en face de Palaia Palatia d'Amoulianc », mais sous quel angle apercevait-on ce lieu-dit d'Amouliane ? Elle longe les champs de Sainte-Christine, mais l'emplacement exact de ce couvent n'est pas connu: elle passe par un ravin, par un autre ruisseau, par Glompoutzitza<sup>128</sup>, par une citerne, par un col où se trouve une bergerie qui appartient à Kolobou<sup>124</sup>, mais qui reste dans le territoire athonite, par un autre col, et aboutit à « la mer du nord », à un endroit qui n'est pas autrement précisé. Cependant, comme à partir de 943, et durant toute l'époque byzantine, nous n'avons pas trace d'une modification de la frontière athonite, nous concluons que vraisemblablement la limite tracée en 943 est encore la frontière actuelle.

Si les Athonites, même aux époques où ils curent une grande influence, aux x10-x110 et x1vº siècles, n'ont pas essayé de repousser vers l'ouest la frontière de leur territoire, ils n'ont pas pour autant renoncé à leur projet d'annexer la région qui va du Zygos à Hiérissos. Au moment de la délimitation, les moines ne possédaient qu'un seul bien dans cette région, la « kathédra tôn gérontôn »125, mais progressivement, par achat, par donation ou par annexion, les divers couvents athonites absorbèrent la presque totalité des terres situées entre le Zygos et Proavlax120 et une grande partie de celles allant de Proaylax à Hiérissos. Il est à noter qu'au xiº siècle les couvents se trouvant en dehors de l'Athos, mais près de la frontière (Kalaphatou, Skorpiou, Roudaba), se sentaient à tel point en terre athonite qu'ils se considéraient comme couvents de l'Athos<sup>127</sup>; leurs représentants signaient les actes du prôtos128 et, le cas échéant, leurs affaires étaient gérées par le Consoil, sans l'intervention d'une autre autorité, quelle qu'elle fût129.

Entre 943 et 972, date à laquelle fut promulgué le typikon de Tzimiskès, les documents athonites que nous possédons concernent des couvents particuliers, et non l'ensemble de l'Athos. A notre avis, aucun acte intéressant la communauté entière ne fut émis dans cet intervalle.

<sup>(112)</sup> Acte n° 5, 1, 59-65. Dans un acte inédit d'Iviron de 982 (photo au Collège de France), il est question d'une décision du magistres Kosmas : à la suite d'un long conflit entre Kolobou et les Hérissiotes, au sujet d'une terre de deux mille modiol, Kosmas décida que la terre restera aux Hiérissiotes ; en échange, ils donneront à Kolobou une autre terre de mille modioi et quatre cents nomismata. Il nous paratt que le mot ἐσχάτως (1. 63) utilisé par Thomas invite à identifier les deux opérations : celle réglée par Kosmas et celle évoquée ici par Thomas.

<sup>(113)</sup> Acte nº 6, 1, 1-2,

<sup>(114)</sup> Cf. Acte nº 5, actes mentionnés nº 4; Acte nº 6, actes mentionnés nº 1.

<sup>(115)</sup> Acto nº 6, 1, 2-3.

<sup>(116)</sup> Cf. Acte nº 6, actes mentionnés nº 3. S'agirait-il encore de l'acte de Kosmas dont nous avons parlé dans la note 112 ?

<sup>(117)</sup> Ibid., actes mentionnés nº 1.

<sup>(118)</sup> C'est l'Acte nº 6.

<sup>(119)</sup> Katakalon fait allusion à ce document par doux fois, 1. 6 : κατά την πράζεν Θωμά, et 1. 39 : καθώς και δ επόπτης διεχώρισεν αὐτήν.

<sup>(120)</sup> Cf. Acte no 4, 1, 20-21.

<sup>(121)</sup> Acte nº 6, l. 26-27, 28, 31 : λαυρατωμένοι.

<sup>(122)</sup> Acte nº 6, 1, 39,

<sup>(123)</sup> Cf. Acte nº 6, topographic.

<sup>(124)</sup> Cf. ibid.

<sup>(125)</sup> Sur ce bien, voir ci-dessous, p. 111-114,

<sup>(126)</sup> En 1009, il est question d'un palaiochèrion ancien de Zygos visiblement en ruine et sans habitants (cf. Acles Chilandar, nº 1, 1, 13), mais des propriétaires lates subsistent encore à Proavlax (cf. Acles Laura, nº 13, de 1008-

<sup>(127)</sup> Cf. Actes Lauras, nos 34 et 54.

<sup>(128)</sup> Cf. Actes Laura's, no 12, do 996; Jean de Saint-Akindynos (à Roudaba); no 29, de 1035; David de Roudaba; Acles Rossikon, nº 4, de 1057 : Jacques de Kalaphatou; Acles Lavra, nº 34, de 1065 : Théoklistos de Roudaba. (129) Cf. Actes Lauras, no 29,

#### CHAPITRE IV

# DES GROUPES ANACHORÉTIQUES AUX GRANDS COUVENTS

#### 1. Les premiers monastères athonites connus

Nous avons déjà dit que notre documentation, très fragmentaire, ne permet pas de préciser à quel moment apparurent les premiers monastères sur le Mont Athos. On ne peut rien tirer du chrysobulle de Romain I°r, de 934, qui se borne à confirmer les dispositions prises par Léon VI concernant l'indépendance de la Montagne, et qui en reproduit les termes sans s'intéresser à l'évolution de la vie monastique. Toutefois, comme nous allons le voir, il est clair que des monastères existaient à l'Athos au milieu du x° siècle, et que certains d'entre eux acquéraient déjà des biens fonciers hors des frontières de la Montagne. Nous classerons ces premiers couvents dans l'ordre chronologique de leur apparition dans les textes, et nous tenterons de suivre leur évolution jusqu'à la fin du x° siècle.

Alhônos. Quatre moines de l'Athos apposèrent leurs signa sur l'accord passé entre les Hiérissiotes et les Athonites, en mai 942. Le premier se qualifie : ἡγούμενος τοῦ "Αθωνος, le deuxième: μοναχὸς τοῦ "Αθωνος, les deux autres : (μοναχὸς) 'Αθωνίτης¹. On a voulu voir sous le titre « higoumène de l'Athônos» un prôtos qui, comme chef de tous les moines athonites, se sernit qualifié d'higoumène (de la Montagne) de l'Athònos². Au contraire, F. Dölger, qui a mis ce titre en rapport avec une μονή τοῦ "Αθω mentionnée dans un chrysobulle de 957/58, conclut qu'il existait au Mont Athos, entre 942 et 958, un couvent appelé tou Athô ou tou Athônos, et que c'est ce même établissement qu'un prostagma de 1062 qualifie de μονή τοῦ 'Αγίου "Ορους². Nous sommes en mesure de verser au dossier deux autres mentions; nous les reprenons toutes dans l'ordre chronologique ;

942: ἡγούμενος τοῦ Αθωνος. Avec trois autres moines, il représente l'ensemble des Athonites à Thessalonique.

<sup>(1)</sup> Acte n° 4, 1, 2, 3. Le dernier d'entre eux se qualifie γυρευτής. Il n'est pas impossible, comme le pense F. Dolger, que le terme ait rapport au statut de moine-mendiant (cf. Schattkammer, p. 288-289). Ce pourrait aussi être un patronyme : on trouve à la fin du x° s. un monastère appolé roë l'opevoté, voir p. 88.

<sup>(2)</sup> Lake, Early days, p. 70: à cause de la date erronée (882) assignée au protocole d'accord de mui 942, il suppose que la cautre que Jean Kolobos, hypothèse acceptée par Dancouzès, Prôtes, p. 409 nº 1; cf. aussi Kounilas, Alhès, col. 513; cependant, en 942, Jean Kolobos devait être mort depuis plusieurs années.

<sup>(3)</sup> Cf. Dölger, Ein Fall, p. 11 note 2, qui cependant dit duns Schalzkammer, p. 289 : der «Abt des Athos» ist ein Verläufen des späteren Prötes, — P. Uspenskij, qui accepte Jean comme higoumène du monastère d'Athônos, on fait un Géorgien (cf. Islorija, III, 1, p. 59), car selon lui ce monastère fut fondé par des Géorgiens (voir p. 63, note 12).
(4) Acts nº 4, 1. 9.

957/58: chrysobulle de Constantin VII en faveur  $\tau \eta \zeta$  τοῦ ''Αθω μον $\eta \zeta$ : il lui accorde, d'une part, l'exemption fiscale pour deux proasteia et leurs dépendances, sis à Kassandra, et, d'autre part, soixante-dix parèques.

ACTES DU PRÔTATON. PREMIÈRE PARTIE : LE MONACHISME ATHONITE

ca 1035 : Michel IV le Paphlagonien restitue τη μονή τοῦ "Αθω ήτοι τῶν Ἰδήρων ses biens confisqués par son prédécesseur pour cause de lèse-majestée.

1045: Constantin IX Monomaque adresse au moine Kosmas Tzintziloukès un prostagma qui concerne les moines τῆς μονῆς τοῦ 'Αγίου "Ορους'.

1062 : un prostagma de Constantin X Doukas, adressé au duc de Thessalonique, parle des moines τῆς μονῆς τοῦ 'Αγίου "Ορους.8.

Examinons les expressions μονή τοῦ "Αθω et μονή τοῦ 'Αγίου "Όρους, et si leur signification est partout identique. Le prostagma de 1062, qui résume une affaire assez compliquée, donne l'impression que le couvent d'Iviron est en conflit avec un couvent appelé tou Hagiou Orous au sujet d'un monastère dit Mélissourgion. Or, un autre acte, qui fait suite au prostagma, relate l'affaire en détail<sup>9</sup>: Iviron est en conflit avec son métochion, le couvent de Mélissourgion, qui, soutenu par les autres moines de la Sainle Montagne, veut se libérer de la dépendance d'Iviron¹º. Donc, ici, μονή τοῦ 'Αγίου "Όρους signifie Mont Athos. Tel doit être aussi le sens de la même expression dans le prostagma de 1045: il y est question de tous les moines de l'Athos, lesquels ne respectent pas leur typikon, ni les stipulations des chrysobulles qu'ils ont obtenus; l'empereur ordonne à Kosmas Tzintziloukès de se rendre sur la Montagne pour y établir l'ordre. Remarquons que, dans les deux cas, il s'agit d'actes rédigés au nom de l'empereur par un ascèrcits du palais. Aussi paradoxal que cela paraisse, il semble qu'au milieu du xı² siècle certains fonctionnaires de Constantinople considéraient l'Athos comme un vaste couvent.

La mention μονή τοῦ "Αθω de ca 1035 doit s'expliquer d'une façon différente. Le chrysobulle de Michel IV concerne uniquement le couvent d'Iviron et ses biens confisqués en 1031, et non pas

(5) Chrysobullo pordu, résumé inséré dans un acte original d'Iviron, de 1059, (ct. Dölgen, *Bin Fall*, p. 7, 1. 8-9 : δξκουσείαν και περίθαλψεν τοῖς δε τἢ νήσω Κασανδρείας διακειμένοις προαστείοις τῆς τοῦ "Αθω μονῆς (...) και δωρεάν παροίκων ἀτελῶν ἐδδελητέροντα.

(7) Inséré en entier dans le typikon de Monomaque, il commence ainsi dans l'édition Mayer, Haupturkunden, p. 153, 1 : οἱ μοναχοὶ τῶν μονῶν τοῦ 'Αγίου "Όρους, Οτ, la lecture τῶν μονῶν est une correction de Sophronios Kalligas (ci. lbid., app.); toutes les coples connues, parmi lesquelles celle du Protaton et celle effectuée en 1096 (cf. Acte nº 8 LE TEXTE), portent la leçon τῆς μονῆς (lbid., l. 21).

(8) Copie officielle éditée par Délaber, Schalzhammer, nº 36, 1. 2 : οι μοναχοί τῆς μονῆς τοῦ 'Αγίου "Ορους συνημιλλήθησαν τοῖς μοναχοῖς τῶν Ἰβήρων,

(9) Original édité par Dölger, Schalzkammer, nº 58.

(10) Ibid., 1. 13: συνεργούς πρός τουτο το κακόν ξχοντες (= les moines de Mélissourgion) και τούς του 'Αγίου 'Όρους μοναχούς. Un autre acte de 1956 (Iviron inédit, photo au Collège de France) nous apprend que cette affaire avait commencé avant 1930 entre Iviron et le moine Kosmas (l'ancien stratège d'Hellade Tornikios Kontoléon, qui vint à l'Athos en 1924: Acles Laura, n° 25), aux biens patrimoniaux d'aquel appartenait Mélissourgion. En 1956, Iviron est en litige avec le prôios et certains higoumènes qui agissaiont comme épitropes du moine Kosmas, décêdé.

(11) Le résultat de cette mission fut le typikon de Monomaque, voir ci-dessous, p. 102-107.

l'Athos tout entier. On ne peut pas traduire : « le monastère dit Λthô appartenant aux Ibères », Iviron ne portant pas d'autre nom que celui de λαύρα ου μονὴ τῶν 'Ιδήρων<sup>12</sup>, ni « les biens du monastère Athô lequel est passé à Iviron », car l'un des biens confisqués, l'oikoproasteion d'Hiérissos, est certainement l'ancien couvent de Kolobou, qui est passé directement à Iviron en 980<sup>13</sup>. La seule interprétation possible nous paraît être : « le couvent (de la Montagne) de l'Athos, c'est-à-dire Iviron ».

L'interprétation des deux textes les plus anciens est plus délicate, mais aussi plus importante, à cause du petit nombre de renseignements dont nous disposons sur l'apparition des premiers couvents athonites, et sur les débuts de l'institution du Prôtaton. Il nous semble évident que nous devons mettre en rapport ces deux textes, et les expliquer de la même manière. Faisons d'abord : l'hypothèse que monè tou Athô signifie Mont Athos; alors « higoumène de l'Athônes » yeut dire chef de tous les Athonites, en d'autres termes, prôtos. Cette hypothèse nous place devant de graves difficultés : l'emploi, par l'intéressé lui-même, du terme ηγούμενος au lieu de πρῶτος n'est pas normal, d'autant plus qu'en 908 nous avons déjà mention du titre de prôtos, qui est de nouveau employé en 958 et par la suite; cette fluctuation : ποῶτος-ἡγούμενος-ποῶτος, nous paraît lout ἡ fait improbable. Dans le sigillion de Basile Ier, l'ensemble des Athonites est qualifié de douraral (ou μοναχοί) του "Αθωνος, désignation que l'on retrouve dans l'acte de Léon et dans le chrysobulle de Romain Icr; brusquement un chrysobulle, celui de Constantin VII, accordant des biens à l'ensemble des Athonites, les désignerait par l'expression monè tou Alhô, qualification qui disparaîtrait ensuite pour réapparaître au milieu du x1º siècle; nouvelles fluctuations lexicales inquiétantes. Si nous acceptions qu'en 957/8 monè tou Athô signifie Mont Athos, nous serions aussi obligés d'admettre l'existence de biens fonciers, proasteia et parèques, du Prôtaton hors de l'Athos, ce qu'aucun document ne permet de supposer<sup>14</sup>, d'autant plus que les biens mentionnés dans le chrysobulle de Constantin VII sont en 1059 détenus non par le Prôtaton, mais par un couvent, celui d'Iviron15. Dans l'état actuel de notre documentation, il est plus satisfaisant d'admettre que, dans l'acte de 957/958, monè lou Athô désigne un monastère de ce nom. Rien n'empêche qu'un monastère athonite ait acquis des biens à Kassandra vers 94016, et qu'en 957/8 un chrysobulle de Constantin VII lui accorde des exemptions siscales pour ces biens. Ce couvent a été appelé μογή τοῦ "Aθω soit parce qu'il était alors le seul établissement athonite de statut cénobitique, soit parce qu'il était le plus important de son temps<sup>17</sup>; parmi les quatre Athonites qui vont, en 942, à Thessalonique

(13) Sur ce couvent, voir ci-dessus, p. 36-40.

(14) Sur la question de la fortune et des revenus du Prôtaton, voir ci-dessous, p. 121-123.

(16) En 941, l'épopte Thomas y vend la terre klasmatique à bas prix : Actes Laura, nos 2 et 3.

<sup>(6)</sup> Chrysobulle perdu, résumé inséré dans l'acte de 1059, cf. Dölger, Ein Fall, p. 9, 1. 17-21. Le résumé ne porte pas de date, mais un « mémoire » annexé à la Vie géorgienne des saints Jean et Euthyme les Ibères (Vie de Jean et d'Euthyme, p. 62-68 §§ 82-89; cf. p. 11) relate que l'empereur Michel IV s'occupa des affaires des Ibères au début de son règne (il fut couronné le 12 avril 1034), cédant aux prières de leur higoumène étropier (§ 86). Or, jusqu'en avril 1035, l'higoumène d'Iviron s'appelle Georges (Georges II distinct de Georges I Varasvatzé, exilé en 1031, et aussi de Georges II l'Hagiorite, higoumène en sept. 1045); donc, l'acte doit être postérieur à avril 1035, mais pas de beaucoup. Les biens avaient été confisqués en 1031 (cf. 1bid., p. 61-62 § 81).

<sup>(12)</sup> Il a même perdu à cette ópoque l'ancienne qualification τοῦ Κλήμεντος (voir ci-dessous, p. 65 et note 29). P. Uspenskil, so fondant sur l'expression μονή τοῦ "Αθω ήτοι τῶν Ἰδήρων, a soutenu sans fondement qu'Athònos dtait un premior couvent géorgien construit peu après 780 (cf. Islorlia, III, 1, p. 9, 59, 60, 66; Pervoe Pulešestvie, I, 2, p. 166-157); l'affirmation est répétée par Sayranaxès, Alhos, p. 20, 463, 462.

<sup>(15)</sup> Il est difficile d'imaginer qu'une transaction att fait passer à Iviron des biens du Prôtaton sans avoir laissé traces,

<sup>(17)</sup> De la même manlêre, le couvent de Michel Maldines est qualifié de λαύρα τοῦ Κυμινᾶ. Hors de l'Athes, on trouve les noms de deux montagnes associés au mot (χαθ)ηγούμενος, Latros et Ganos. Or, on sait que le couvent de la Vierge du Stylos était souvent qualifié simplement : τοῦ Λάτρου (cf. derniers exemples dans Laurenx, Cerpus des sceaux, V, 2, nº 1235, 1236). Quant au Ganos, l'unique exemple, Βασίλειος (...) χαθηγούμενος τοῦ Γάνου (ibid., n° 1231) peut mieux s'expliquer par Γάνου = qualificatif du couvent le plus important de l'endroit, que par : χαθηγούμενος = πρῶτος; on notera qu'à la date du sceau, χτο-χιιο s., c'est le titre de prêtes qui est normalement porté par le chef suprême du centre (cf. ibid., n° 1228-1230).

pour représenter la communauté<sup>18</sup>, deux, l'higoumène Jean et le moine Paul, appartiennent à ce couvent; ils se qualifient τοῦ "Αθωνος, formule qui diffère de celle employée par les deux autres. 'Allovitne.

L'emplacement du couvent dit Athônos reste inconnu, mais on peut supposer qu'il se trouvait au voisinage du futur couvent d'Iviron, et que les Ibères l'ont acheté ou annexé après 979/80, puisqu'il n'est pas mentionné parmi les couvents accordés aux Ibères à cette date19; peu après cependant, car Athônos n'apparaît plus dans les documents athonites. En tout cas, en 1059, c'est Iviron qui détient ses titres de propriété et qui se fait confirmer la possession des biens de ce monastère hors de l'Athos.

Klèmentos. Au moment où le moine athonite Nicolas écrivait la Vie de Pierre l'Athonite (vers 970-980), il existait à l'Athos un couvent nommé Klèmentos<sup>20</sup>. La Vie de Pierre, la première à nous le faire connaître, l'appelle simplement ta Klèmenlos21, appellation archaïque et unique à l'Athos; cette forme montre qu'il ne s'agit pas là du vocable du couvent, qui aurait été dédié à saint Clément, mais d'un surnom venu probablement du nom de son fondateur<sup>22</sup>. On ne sait pas quand ce petit monastère fut fondé, mais deux autres sources permettent de dire quel était son vocable et quel fut son sort. Par un chrysobulle de 979/80, Basile II accorda à Jean Tornikios « le monastère de Klèmentos, dédié à saint Jean Prodrome et Baptiste, sis au Mont Athos 23. La Vie géorgienne des saints Jean et Euthyme les Ibères raconte de son côté une histoire légèrement divergente : après son retour de la guerre contre Bardas Sklèros24, Jean Tornikios, chargé de butin, et les Ibères décidèrent de fonder à l'Athos leur propre couvent; ils trouvèrent un endroit agréable, au milieu de la Sainte Montagne, où ils construisirent un monastère et deux églises, l'une dédiée à la Mère de Dieu et l'autre à saint Jean Baptiste. A leur frais, ils réunirent plusieurs domaines et couvents (...). Les empereurs les confirmèrent par chrysobulle dans leurs possessions26. Le chrysobulle dont parle la Vie est sans doute celui de Basile II (et de Constantin VIII), de 979/80. Puisque l'on sait par ailleurs que le nouveau couvent a été dédié dès l'origine à la Vierge20, l'église Saint-Jean-Prodrome mentionnée par la Vie doit être celle du couvent de Klèmentos. Il nous semble, en effet, raisonnable de penser que, lorsque les Ibères voulurent s'installer dans un établissement qui leur fût propre. ils acquirent, parmi d'autres biens, un petit couvent avec son domaine, ce que les sources athonites de l'époque appellent un agros, le couvent de Klèmentos. Ils en reconstruisirent l'église, dédiée

(19) Voir ci-dessus, p. 40 et note 192.

(20) Sur la Vie ancienne de Pierre, voir ci-dessus, p. 20.

(21) Lake, Early days, p. 33, l. 26-27: μονής ής ή προσηγορία τὰ Κλήμεντος.

(23) Cf. Dölger, Ein Fall, p. 7, 1. 14-15 : προς δε και την μονήν του Κλήμεντος, ήτις επ' ονόματι μεν του τιμίου προδρόμου και βαπτιστου Ίωάννου καθίδρυται, κατά δὲ τὸ ἄρος τὸν ἄθοων διάκειται.

(24) La bataille décisive eut lieu le 24 mai 979, cf. Ostrogorsky, Geschichtes, p. 248,

(26) Cf. un acte de 982 qui le qualifie de λαύρα (...) της ύπεραγίας Θεοτόχου (acte d'Iviron inédit, photo au College de France, extrait dans Uspenskij, Pervoe Puiešeslvie, I, 2, p. 312).

à saint Jean Prodrome<sup>27</sup>, et y fondèrent une autre église, dédiée à la Vierge, le katholikon du nouveau couvent<sup>28</sup>. Il est évident que le monastère de Klèmentos servit aux Ibères de première installation. puisque leur couvent portait à ses débuts le surnom tou Klèmentos ou tou Klèmè, appellation qu'il garda jusqu'en 1015 au moins<sup>29</sup>.

Xèropotamou. En avril 956, le protospathaire Jean attribue, conformément à un ordre impérial, 950 modioi de terre, sise à Ozolimnos, au couvent hagiorite de Saint-Nicéphore Xèropolamou<sup>30</sup>. De ce document, nous n'avons qu'une copie qui ne peut être antérieure au xue siècle et qui cherche à imiter une écriture du xe31, ce qui suggère que le copiste avait l'original sous les yeux. Cependant, il n'a pas reproduit le texte sans modification. Comme le remarque J. Bompaire, « les nombreuses maladresses de rédaction suggèrent que la pièce a puêtre altérée, surtout dans sa dernière partie »82, Ajoutons que l'expression «άγιορειτική μογή» paraît surprenante dans un document du milieu du xº siècle, toute montagne habitée par les moines étant un ἄγιον ὅρος, et l'équivalence άγιορειτικὸς = ἀθωϊκός n'étant pas attestée avant le xive siècle<sup>33</sup>. Malgré cela, et en dépit du soin, toujours suspect, avec lequel les Xèropotamites donnèrent à cette pièce un air d'original 34, nous ne doutons pas de l'existence ni de l'authenticité de l'acte de 956 ; la nature de l'opération qui y est décrite est telle que seul un couvent pouvait en être le bénéficiaire35, et il est établi que Xèropotamou possède le domaine d'Ozolimnos depuis une époque très haute<sup>30</sup>. Le document de 956 permet de tirer les conclusions suivantes :

En 956, le couvent de Saint-Nicéphore de Xèropotamou était déjà fondé. Il ne possédait alors aucune fortune<sup>37</sup>, sauf, bien entendu, le domaine qui s'étendait autour du monastère. Cela exclut l'hypothèse qu'un chrysobulle authentique de Romain Ior ait élé promulgué en faveur de Xèropotamou (malgré l'existence de faux chrysobulles de cet empereur dans les archives du couvent).

(29) Acte de 982 : Uspenskij, Pervoe Pulešestvie, I, 2, p. 312; acte de 984 : Doloer, Schalzkammer, nº 108, 1. 7, 35, 36; acte de 985 : SMYRNAKES, Alhos, p. 37, l. 18, p. 39, l. 15; acte de 1008 : Dölger, Schalzkammer, nº 109, 1. 23, 28; acte de 1015 : ibid., nº 103, 1. 9.

(30) Acles ΧέτοροΙαπου, nº 1, 1. 20-21 : τῆς άγιορειτικῆς μονῆς τῆς ἐπ' ὀνόματι τοῦ ἀγίου Νικηφόρου ίδρυμένης Επροποτάμου, et 1. 24-25 : ή τοῦ Επροποτάμου μονή.

(31) Acles Xèropolamou, p. 37 : copie ancienne (x11° s. ?) ou simplement archaïsante. Cf. aussi la planche I. (32) Ibid., p. 38,

(34) Les trous au bas de l'acte et les restes d'un cordon de chanvre montrent que l'on y a suspendu un scenu (cf. Acles Xèropolamou, nº 1, p. 37 et pl. I).

(35) Sur le mécanisme de l'opération, voir deux hypothèses émises par l'éditeur, p. 38-39; cf. aussi Lemerle, Esquisse, III, p. 76, note 2.

(36) La première mention connue après celle de 956 se trouve dans un acte de 1080 (cf. Actes Lauras, nº 40). Ozolimnos est alors un métochion important de Xèropotamou, géré par un économe.

(37) Acles Xèropolamou, nº 1, 1. 22-23 : διὰ τὸ μὴ βῆμα ποδὸς κεκτημένη.

<sup>(18)</sup> L'absence du prôtes peut s'expliquer de diverses manières : maladie, vieillesse, absence, vacance du

<sup>(22)</sup> Cette forme a donné lieu à toutes sortes d'affabulations, par ex, que les habitants de l'Athes appelerent ainsi l'endroit ou aurait vécu Clément, évêque venu de Jérusalem, qui aurait baptisé les Tsaconiens de l'Athos (cf. Uspenskij, Istorija, II, p. 99; Smyrnakės, Athos, p. 460).

<sup>(25)</sup> Vie de Jean el d'Eulhyme, p. 22-23 § 12 : locum reppererunt amoenum, in medio monte Sancto, ubi monasterium et ecclesias titulo sanctae Dei genetricis et sancti Iohannis Baptistae piurimo cum sudore et labore aedificarunt ; suis praeterea sumptibus compararunt fundos complures, monasteria, casas circum monasterium maius (...). Ipsi quoque religiosissimi imperatores (...) bullis aureis possessionem illis confirmarunt.

<sup>(27)</sup> Le renseignement tardif (cf. Jean Komnènos, Προσκυνητάριον του άγίου δρους του "Αθωγος, èd. Veniso, 1745, p. 55; notice du xixo s. sur le ms. d'Iviron 573 = Smyrnakes, Alhos, p. 470; Viacuos, Alhos, p. 203), selon lequel l'église du Prodrome aurait été le premier katholikon d'Iviron, ne correspond pas à la réalité; cependant, cette église était très vénérée : c'est là qu'en 1028 fut déposée la dépouille d'Euthyme : elle y resta jusqu'en 1045 (cf. Vie de Jean et d'Euthyme, p. 68 § 90), Le parekklèsion du Prodromo a subsisté jusqu'à nos jours (cf. Miller, Inscriptions, nos 269-2721.

<sup>(28)</sup> Cette église, au-dessus de la porte de la quelle était suspendue l'icône de la Vierge (cf. Via de Jeun et d'Euthyme, p. 43 § 37), semble bien être l'actuel parekklèsion de la Vierge Por taïtissa, où se trouve toujours l'image de la Portaïtissa, mais suspendue à l'iconostase (cf. Smynnakes, Alhos, p. 470). La grande église de la Vierge (le katholikon actuel) a été construite semble-t-il, plus tard (cf. le mémoire anne xe à la Vie de Jean et d'Eulhyme, p. 66 §§ 86 et 87).

<sup>(33)</sup> Le premier exemple connu de nous de l'expression άγιορειτική μονή remonte en 1303 : acte inédit de Xénophon (photo au Collège de France) ; cependant, dans un chrysobulle d'Alexis Ier (1089) pour Xénophon conservé par une copie du xive s. (inédit, photo ibid.), on trouve l'épithète & aviocetres.

et donc que le monastère ait été fondé par cet empereurss. Puisque nous n'avons aucune preuve que le couvent existait à l'époque de Romain Ier, et puisque les nouveaux couvents réclamaient d'ordinaire des terres aussitôt après leur fondation, il est plus prudent de placer la fondation de Xèropotamou sous le règne de Constantin VII et de son fils Romain II, qui furent sans doute les premiers à lui accorder des privilèges39. Ce serait donc Romain II que désignent les Palria quand ils attribuent la fondation de Xèropotamou à un empereur nommé Romain40.

Qui fut le fondateur de ce monastère ? Nous n'en savons rien : les moines de Xèropotamon honorent comme fondateur un certain Paul; mais ils ont entouré ce personnage de tant de mythes. de légendes et de faux41, qu'ils ont brouillé les quelques indices qui permettraient d'éclairer la question. Tenons-nous en aux sources. Un certain Paul dit Ξηροποταμίτης vivait au Mont Athos autour de 958; il fut le premier à reconnaître les qualités exceptionnelles d'Athanase, nouvellement arrivé à l'Athos, au moment où celui-ci se présentait pour la première fois à l'assemblée de Karyés, à Noël 95842. Paul était alors un des moines les plus notables de la Montagne43, mais il n'y a aucune allusion dans la Vie d'Athanase à un titre d'higoumène qu'aurait porté Paul. Quand, en 970-971, les Athenites se soulevèrent contre les innovations d'Athanase44, ils choisirent comme leur porte-parole auprès de l'empereur le prôtos Athanase et le moine Paul<sup>45</sup>. Ce Paul, qui devait être un des moines les plus respectés de l'Athos, est à identifier avec le Paul que mentionne la Vie A dans le passage cité plus haut. Or, dans les deux passages où le typikon de Tzimiskès parle de Paul, il le nomme moine et non pas moine et higoumène, omission inadmissible dans le cas où Paul eût été higoumène. Il y a plus : en 1045, le typikon de Monomaque affirme que « par le chrysoboullon lypikon (de Tzimiskės) Lavra regut le droit d'envoyer à l'assemblée son higoumène assisté de deux disciples, le pròtos de trois, tandis que lous les autres higoumènes devaient s'y rendre seuts  $v^{46}$ . On voit qu'aucun couvent du nom de Xèropotamou n'a revendiqué alors pour son higoumène le privilège d'être accompagné d'un disciple. Force est de conclure qu'à l'époque du typikon de Tzimiskès, le Paul qui avait reçu le privilège d'être accompagné d'un disciple va n'était pas higoumène. Fut-il pour quelque chose dans la fondation du couvent qui porte aujourd'hui le nom de Xeropotamou, comme l'affirme toute la tradition athenite suivie par les savants modernes ? C'est possible, non pas certain.

(38) Cf. Binon, Xèropolamou, p. 94-95. V. Laurent (dans Revue hist. du Sud-Est Europ., 22, 1945, p. 274) el J. Bompaine (Acles Xèropolamou, p. 6, note 21) hésitent à la suivre.

(39) Les empereurs avaient délivré au moins deux soles en faveur de Xéropotamou : cf. Actes Xéropotamou nº 1, actes mentionnés 2 et 3.

(40) Cl. Lampros, Patria, p. 132 = Acles Xeropolamou, Appendico IV, p. 243: Επί δὲ τῆς βασιλείας 'Ρωμανού έκτίσθη καί ή του Ξηροποτάμου μονή μετά βασιλικών άναλωμάτων. Le lémoignage des Pairia et celui d'autres traditions relatives aux empereurs-fondateurs ne doivent pas être pris en considération, sauf s'ils sont confirmés par d'autres sources, Presque tous les couvents athonites ont voulu rapporter leur fondation à un empereur. Quant à Xéropotamou, on ne lui connaît l'épithète « impérial » qu'à partir du xive s.

(41) Sur cette question, cf. Binon, Xeropolamou.

(42) Cl. Vie d'Alhanse A, p. 22 § 50 ; sur cette date, voir ci-dessous, p. 72, note 88. (43) Vie d'Albanase A, p. 22, l. 4-5 : τινά τῶν τὰ πρώτα παρ' αὐτοῖς ταττομένων — Παῦλος οὕτος ἤν δ Επροποταμίτης.

(44) Voir ci-dessous, p. 96-98.

(45) Acts nº 7, l. 1-2, Le nom de Paul a disparu dans l'original, mais il se trouve dans les copies anciennes (cf. LE TEXTE) ; il est de nouveau question du moine Paul dans la 1. 28 : trois personnes ont le droit de se rendre accompagnées à l'assemblée, le prôtes, avec trois serviteurs, l'higoumène de Lavra, avec deux, et le moine Paul, avec un

(46) Acts no 8, 1, 144.

(47) Voir note 45,

Établi au Mont Athos dès avant 958, Paul avait peut-être vu le nombre de ses disciples s'accroître rapidement48, et fut peut-être obligé, comme d'autres anachorètes avant lui, de fonder un koinobion nour eux. Mais il ne serait ni le premier ni le dernier ascète qui, après avoir fondé un couvent et établi un higoumène de son choix, scrait parti s'installer seul dans un endroit éloigné. Il n'est d'ailleurs pas impossible que le petit monastère de Saint-Paul, dont les origines sont aussi liées à un Paul, ait été fondé du vivant de notre Paul et qu'il l'ait eu comme premier higoumène40. Le problème se complique encore du fait que les deux couvents mentionnés (Xèropotamou et Saint-Paul) ont porté tous les deux aux xº-xiº siècles le surnom τοῦ Ξηροποτάμου et qu'à cette époque vivaient au Mont Athos deux Paul, liés entre eux et avec les deux couvents cités50.

On admet généralement aujourd'hui que durant un certain temps le surnom de Xèropotamou s'est appliqué à Saint-Paul<sup>51</sup>, et que durant cette période l'actuel Xèropotamou ne portait que le vocable de Saint-Nicéphore<sup>62</sup>. Mais on fait commencer cette période au début du x16 siècle, alors au'entre 980 et 1000 le nom de Xèropotamou aurait été attaché à Saint-Nicéphore<sup>53</sup>. Gela, parce que l'on pense que Paul Xèropotamités (appelé désormais Paul I) a vécu au moins jusqu'en 996 et que c'est lui, en sa qualité d'higoumène de Xèropotamou/Saint-Nicéphore, qui aurait signé, entre 980 et 996, comme « higoumène de Xèropotamou ». Etant donné que, comme nous l'avons établi plus haut, Paul I n'était pas higoumène en 972, cela significrait qu'il prit la direction de Xèropotamou/Saint-Nicéphore après cette date, entre 972/98054 et 996. Ge n'est pas impossible. mais il existe deux autres possibilités plus satisfaisantes : a) Paul I resta toujours anachorète et c'est un autre Paul (Paul II) qui fonda un couvent dit Xèropotamou (l'actuel Saint-Paul), et qui signa à partir de 980 et jusqu'en 1016; b) Paul I, comme nous l'avons supposé plus haut, fonda après 972, à l'emplacement de l'actuel Saint-Paul, un monydrion dont il prit la direction, donc il aurait été higoumène de Xèropotamou/Saint-Paul. Cette dernière hypothèse nous paraît la plus satisfaisante; elle concorde avec tous les renseignements que nous possédons, et explique mieux la succession. Paul I, qui resta à la tête du couvent au moins jusqu'en 996, utilise en signant la formule « Paul moine et higoumène de Xèropotamou » 55. A sa mort, lui succède un autre Paul

(48) Nous connaissons un de ses disciples, dont nous parlons plus loin.

(50) Quelques Athenites avaient déjà supposé l'existence d'un second Paul, Binon (Xèropolamou, p. 90-91, 94-99) la démontre d'une façon convaincante. Cf. aussi Actes Xèropotamou, Introduction, p. 5, 15, 19.

(51) Deux documents du xive s. gardent le souvenir de Xeropotamou / Saint-Paul : Actes Xeropotamou. Appendice II (αν. 1309), Utre : γράμμα τοῖς ἐν τῷ Ξηροποτάμω τῷ παλαιῷ πρὸς τῷ "Αθω, et l. 2 : 'Αγιοπαυλίταις έν Κυρίω άγαπητοῖς υίοῖς, et Actes Kuttumus, nº 15 (1329), l. 41 : ή (μονή) τοῦ άγιου Παύλου λεγομένη τοῦ Ξηροποταμηγού.

(52) Jusqu'en 1200 au moins, le couvent de Xèropotamou porta l'épiclèse de Saint-Nicéphore. C'est à partir de la fin du xiii siècle qu'on le trouve dédié aux Quarante Martyrs : cf. Acles Xèropolamou, Introduction, p. 21.

(53) Cf. on dernier lieu ibid., p. 5, 7, 22, 23.

(54) La première signature connue d'un Paul higoumène de Xèropotamou est de 980 : Actes Zographou, nº 1. (55) Nous connaissons trois signatures Παύλος μοναχός και ήγούμενος του Επροποτάμου : Actes Zographou,

nº 1 (août 980), 3º position ; Acles Laura, nº 9 (nov. 991) et nº 12 (oct. 996), 4º position. Aucune de ces signatures n'est de la main de Paul. Sur l'original de 991, il n'appesa que la croix, la formule étant cerite de la main d'Antoine de Katzari (cf. 1, 41); nous ne pouvons pas dire si Paul signait d'habitude par une croix, parce qu'illettre, ou s'il l'a fait soulement en 991 pour une raison quelconque ; les deux autres documents sont conservés en copies (cf. Actes

<sup>(49)</sup> Nous revenons ainsi à une hypothèse de St. Binon, mais, à notre avis, on ne peut pes dire qu'« à dessein, sans doute, de prevenir toute contestation, (Paul) établit une succursale à l'emplacement du moderne Saint-Paul : ; Binon, Xèropolamou, p. 205. Un tel agissement s'accorderait mai avec ce que nous savons sur lui et sur les idées qu'il défendait contre Athanase. Il n'existe d'ailleurs aucune prouve que Saint-Paul fut à ses débuts « succursale » de Xèropotamou,

(Paul II) qui signe a Paul moine 356. Un précieux renseignement est contenu dans la Vie d'Athanase de Lavra: Paul II fut le disciple de Paul I; en esset, l'auteur de la Vie, parlant de la prédiction faite par Paul I de la future grandeur d'Athanase, dit que ce sut le disciple et homonyme de Paul qui la sit connaître<sup>57</sup>. Que cette prophétie n'exprime qu'une tentative des disciples de Paul I pour masquer la désaite de leur père spirituel dans sa lutte contre Athanase importe peu: elle nous permet de prouver que Paul II se trouvait au Mont Athos du vivant de Paul I et aux alentours de 972. Il mourut entre 1018 (dernière signature connue) et 1019 (l'higoumène de Xèropotamou/Saint-Paul est alors Nil<sup>58</sup>).

Ce que l'on vient de dire peut se résumer ainsi :

| Xèropotamou/Saint-Nicephore | Xèropotamou/Saint-Paul |
|-----------------------------|------------------------|
| fondateur hypothétique      | fondateur probable     |
| Paul I avant 956 (?)        | Paul I avant 980       |
| higoumènes connus :         | higoumènes connus :    |
| 1º Andronic 1001            | 1º Paul I (?) 980-996  |
| 2º Antoine 1015             | 2º Paul II 1007-1018   |
| 3º Hilariôn 1033            | 3º Nil 1019            |
| ,                           | 4º Antoine 1030        |

Bouleutèria. Nous ne pouvons fixer les débuts du couvent de Bouleutèria qu'approximativement. Son nom apparaît pour la première fois dans les actes au début du xro siècle : quelques années avant 1010, l'higoumène de Bouleutèria, Poimèn, qui dirigea le couvent quelque cinquante ans, prit près de lui le moine de Lavra Eustratios, son fils spirituel, à qui il vendit plus tard son couvent<sup>50</sup>.

Laura\*, nº 12 LE TEXTE; Actes Zographou, p. 1, note; le fac-similé publié par I. IVANOV, Bălgarski starini iz Makedonija\*, Sofia, 1931, p. 550, reproduit l'une des copies Petit, ancienne sans doute, mais assez faulive). Binon (Xèropotameu, p. 90-91 et 93) suppose que Paul « est incapable de signer en 991 et 996 » car « la vieillesse a eu raison de sa main » et que le copiste de Actes Laura\*, n° 12, a conservé le nom sans la formule ; en pourrait dire la même chose pour le copiste de l'acte de Zographou. Nous ne pronons pas en considération deux autres signatures : a) Πείλος μονεχός καὶ πρεσόντερος, qui signe troute-cinquième le typikon de Tzimiskôs (Acte n° 7, 1. 170) : la place est trop basse pour Paul signe en enciales l'acte du prôtes Thomas en 985 (photo de l'original au Collège de France) : la place qu'il occupe, la vingt-deuxième, ne convient pas à l'higoumène de Xèropetamou, qui signe troisbine en 980.

(56) De nombreux documents mentionnent Paul (= Paul II) de Χετοροιαπου, qui signe troisième en 1960.

Thigoumène de ce ceuvent (cf. Actes Laura\*, nº 17, 1. 14 : ὁ κῦρ Παϊλος μοναχὸς ὁ τοῦ Ξηροποτάμου, Actes Χετοροίαπου 1, nº 3, 1. 3: ὁ πενεματικός ἡμῶν πατὴρ ὁ κῦρ Παϊλος τοῦ Ξηροποτάμου, mais il π'utilise jamais ce titre. On lui connaît deux sortes de signature : a) celles qui, certainement autographes et mobilables, sont en onciales 1. 49 (le nom Raphaët est ὁ ταγα de la listo, ci, tòid, appar, 1. 14 et notes); 1015: Iviron inédit et Dölden, Schalzkamar, nº 103, 1. 43 (Blaise qui signe ibid., 1. 49, n'est pas higoumène de Ξηρογίσταξου), comme id dit l'éditeur, mais et elles sont apposées de sa main, en 1007: Iviron inédit et de προκέτατο 1018: deux actes inédits de Valorie fulla sont de la control de

(57) Vie d'Alhanasa A, p. 22, l. 16-21 : οδτος ό γέρων (Paul I) τον ύστερον έρχόμενον πρώτον αὐτῶν καὶ μεζίονα καὶ ἀρχηγόν προσημαίνει (...) οδ (de Paul I) ό φοιτητής καὶ όμώνυμος πολλοῖς τὴν τοῦ γέροντος πολλοῖς τὴν τοῦ γέροντος

(58) Voir ci-dessous, p. 130, note 193. — Nous ne prétandons pas avoir résolu le problème compliqué de la fondation des deux couvents athonites, dits tou Xèropotamou; beaucoup de choses restent encore obscures. Souhaitons que la publication de divers dessiers en cours, et surtout celui du couvent de Saint-Paul que prépare J. Bompaire,

(59) Acles Xèropolamou, nº 2, 1, 4-9; Acles Laura, nº 15, 1, 4-5.

Il s'ensuivit un long conslit entre Lavra et Xèropotamou (= Saint-Paul) pour la possession de Bouleutèria, conflit dans lequel Layra eut le dernier moto. Mais ce qui nous intéresse ici est le fait que Poimen se trouva à la tête de Bouleuteria pendant cinquante ans. Comme son higouménat prit sin avant 1010, il en résulte que ce couvent existait déjà vers 96061. Très probablement. Poimèn avait fondé lui-même ce petit établissement qui était dédié à la Vierge62. Quant au surnom de Bouleutéria, rien ne nous permet de l'expliquer<sup>63</sup>. L'emplacement de Bouleutéria est bien connu : situé près de l'actuelle skite de Sainte-Anne, l'endroit a conservé le nom de Bouleutéria durant tout le Moyen Âgeed et jusqu'à nos jours; à cet endroit se trouve aujourd'hui le kathisma de Saint-Éleuthérios 85. Bouleutèria possédait un domaine assez vaste. Nous connaissons ses limites en 101066, mais elles reproduisent celles que contenait « l'ancien titre de propriété » 7 : du côté est ses terres jouxtaient celles de Lavra, du côté nord-est celles des Amalfitains, du côté nord celles de Saint-Paul; à l'ouest se trouvait la mer; nous ne savons pas jusqu'où le domaine s'étendait vers le sud. Nous ignorons le nombre de moines que Bouleutèria a pu abriter à ses débuts. Le nom d'un seul d'entre eux, Pantoléôn, est arrivé jusqu'à nous, dans l'historique d'une affaire de biens fonciers, qui est antérieure à la vente de Bouleutèria à Eustratios de Lavra 48. Pantoléôn, qualifié de disciple de Poimèn, est sans doute le second personnage dans la hiérarchie du couvent.

#### 2. L'ARRIVÉE D'ATHANASE ET LA FONDATION DE LAVRA

Avec l'arrivée d'Athanase, futur fondateur du plus grand couvent de l'Athos, nous abordons une période de l'histoire athonite pour laquelle nous disposons de sources assez nombreuses; ce sont : les trois écrits d'Athanase, hypotypôsis, typikon et diatypôsis, et les Vies d'Athanase.

(60) Cf. Actes Xèropolamou, Introduction, p. 7; Actes Lavras, Introduction, par Syonomos, p. 64-66.

(62) Acles Laura<sup>2</sup>, nº 16 (de 1012), 1. 7 : μονής της ύπεραγίας Θεοτόχου τῶν Βουλευτηρίων.

(64) Par ox. dans deux actes de Saint-Paul, de 1384/85 et de 1400; dans la Vie de Dionysios de Dionysiou ('Αρχεΐον Πόντου, 21, 1956 p. 56 § 33) et dans celle de Muxime le Kausokalybe (An. Bult., 54, 1936, p. 81 § 12). (65) Cf. ΜΑΚΑΒΙΟΣ ΤΡΙΘΟΝΈΣ, Προσχυνητάριον τῆς ... Λαύρας. ..., Venise, 1772, p. 55; SMYRNAKES, Alhos, p. 413-415

(66) Actes Lauras, no 15, 1, 6-16.

(67) Ibid., 1. 17 : κατά την άρχαίαν διακράτησιν.

(68) Acles Xèropolamou, nº 3 (1016), 1. 5-9.

(69) On trouvera l'analyse et la critique de chacune de ces sources dans Actes Lavra\*, Introduction par Lemenle, p. 13-22, 24-30. — L'intérêt que présentent les deux Vies d'Athanase (Vie A et Vie B) comme source pour la vie à l'Athanase (Nie A et Vie B) comme source pour la vie la l'Athanase (Nie A et Vie B) comme source pour la vie la l'Athanase (Nie A et Vie B) comme source pour la vie de l'Athanase (Nie A et Vie B) comme source pour la vie l'autre a suscité beaucoup de discussions (cf. en dernier lieu J. Mossay, A propos des « Actes de Lavra ». Note sur les deux Vies de saint Athanase l'Athonite, An. Bolt., 91, 1973, p. 121-132). Des multiples problèmes que ces Vies posent, nous n'avons à nous occuper ici que de ceux relatifs à la date de réduction de chacuna d'elles et à la qualité des informations qu'elles contiennent. Or, les Vies fournissent elles mêmes un élément de datation : la Vie Λ (p. 90, l. 17-18) dit à propos des largessesses de Basiel II (cf. aussi, p. 50, l. 25-28); τῶν νὰν κρανούντων κραντάντων αλεί δω ἀνέκοιος ἡ βασιλέω (= Basile II et Constantin VIII); la vie B au même adroit (p. 70, l. 14) donne : τῶν κρανίστων καλ δο ἀνέκοιος διαμένων βασιλέων. La Vie A a done été écrite avant 1025, la Vie B après 1028, 'Cette dernière étant postérioure et ne comportant, à un passage près, aucun épisode ou renseignement nouveau, ou plus développé, par rapport à

<sup>(61)</sup> Poimòn aurait eu, en 1010, un âge très avancé. Il est d'ailleurs mort avant 1016, date à laquelle il est qualifié de èxeïvo; : Acles Xèropolamou, nº 3, 1. 8. Notons que Poimèn, qui devait être au Mont Athes avant 972, ne signe pas lo tynikon de Tximisiès.

<sup>(63)</sup> SMYRIARÉS (Alhos, p. 413) suppose qu'une assemblée des anciens Grees fonctionnaît dans ce lieu-dit; Kountlas (Alhos, cel. 507) pense à des réunions des Athonites. Sur les déformations du nom Bouleutéria, cf. Binon, Xéropolamou, p. 255.

L'Athos au milieu du Xº siècle. A l'occasion de l'arrivée d'Athanase à l'Athos. l'auteur de la Vie A a voulu décrire, dans un passage bien connu<sup>70</sup>, la vie que menaient à cette époque les moines sur la Montagne. En voici une traduction libre71 :

Lorsqu'Athanase posa le pied sur la Montagne, il en fit le tour et observa les ascètes (τούς άσκουμένους) qui n'étaient pas nombreux alors. Voyant leur mode de vie rude, retiré, sans besogne matérielle, il les admira; il crut qu'il s'était approché de la montagne éternelle (ὄρεσιν αἰωνίοις) et rendit grâce à Dieu de l'avoir conduit sur cette sainte montagne et à ses établissements (σχηνώματα). En esset, comme le dit le poète, chez eux tout était dans l'état naturel : ils ne semaient pas, ils ne labouraient pas, ils ne creusaient pas de sillons; ils ne possédaient ni bœuss, ni bêtes de somme, ni animaux de hât, ni chiens, ni porcs72. Ils construisaient des cabanes en bois aux toits de chaume. où ils vivaient été comme hiver, subissant toutes les intempéries. S'il leur arrivait de transporter quelque chose, ils faisaient eux-mêmes le travail de bêtes de somme. En effet, ils plaçaient sur leurs dos des sortes de bâts, pareils à ceux utilisés pour les mulets, et c'est ainsi que ces bêtes de somme du Christ transportaient leurs fardeaux. Leur nourriture corporelle - si vraiment on peut la qualifier de corporelle, étant fournie à des gens presque dénués de corps — était sans raffinement et très simple, celle que la montagne procurait : ils composaient leur table avec les fruits des arbres sauvages qu'ils récoltaient, sauf quand un bateau venait, amenant des gens qui voulaient recevoir la bénédiction des pères, chose qui se pratiquait depuis longtemps (τοῦτο γὰο εἴθιστό τισιν ἐχ πολλοῦ); ces gens-là apportaient d'habitude du blé, du millet et d'autres grains qu'ils échangeaient contre des fruits. Mais cela n'arrivait que rarement, par crainte des Arabes crétois qui faisaient des incursions constantes; ils torturaient, capturaient, réduisaient en esclavage et parfois tuaient non seulement les voyageurs, mais aussi les habitants de la Montagne, car, ne trouvant pas de quoi voler, ils s'acharnaient contre leur personne, si bien que le dénuement, qui d'ordinaire fait que les pauvres ne redoutent pas les brigands, était au contraire, pour ces saints hommes, la cause même de leur mort.

Jusqu'à quel point ce tableau correspond-il à la réalité? A propos du nombre des moines, remarquons que tous les écrits athonites des xe et xe siècles qui parlent d'une époque antérieure à la leur font la remarque que l'Athos était presque vide au moment où commence leur récit et rempli de moines au moment où ils écrivent?3. Lieu commun, peut-être, mais c'est aussi sans doute que la population athonite connut, à partir du dernier quart du xº siècle, une augmentation de plus en plus rapide, et que chaque génération de moines estime que c'est de son temps que l'Athos s'est peuplé, alors que quelques années auparavant il n'abritait que de rares moines,

la Vie A, il est raisonnable de conclure que sa source principale, sinon unique, est la Vie A. D'autre part, il est clair que l'auteur de la Vio A connaît l'Athes, ses contumes et ses habitants, comme seul peut les connaître quelqu'un qui y a vécu longtemps : plusieurs des personnes qu'elle mentienne se retrouvent dans d'autres sources, par ex. Paul Xéropotamilès, Xénophon l'higoumène, Timothée le médecin, Jean le calligraphe ; c'est une source à laquelle on peut faire confiance et que nous avons utilisée le plus souvent, de préférence à la Vie B.

(70) Tous les ouvrages qui parlent des débuts monastiques de l'Athos le citent ou en donnent des extraits,

(71) Vie d'Athanase A, p. 15-16 § 38.

(72) La correction adoptée par l'éditeur de la Vie A : οὐ κύνα, au lieu de οὕχ ὕν, n'est pas nécessaire,

(73) Vie d'Euthyme, écrite au début du x° s., parlant du dernier quart du 1x° s., cf. ci-dessus, p. 22, 25; Vie de Plorre, écrile vors 970-980, se référant à une époque imprécise, cf. ci-dessus, p. 20 ; acle du prôtes Thomas, do 985, se rapportant à une époque indéterminée, mais postérieure à 908, cf. Smyrnakés, Alhos, p. 37, l. 25; Vio d'Athanase, écrite au début du xi°s., parlant du milleu du x°s.; acte de Philothéou, de 1087, se référant à la fin

Il n'est pas douteux qu'entre le moment où Athanase mit le pied sur la Montagne et sa mort le nombre des moines s'était accru et. déià en 959. l'église de Karvés était devenue trop petite pour contenir les moines74. Nous n'avons cependant aucune base pour en estimer le nombre au milieu du xº siècle; nous pouvons seulement dire que ce nombre était très inférieur à trois mille, chisfre atteint au moment de la mort d'Athanase, vers l'an 100075.

P. Lemerle<sup>76</sup> a déjà remarqué combien notre auteur force le caractère sauvage et rustique de l'Athos dans le tableau qu'il en dresse", caractère qu'il dément lui-même au cours du récit, et que corrigent nos autres sources. Sur le plan communautaire, tout un système est déjà en place : le prôtos, le Conseil, les trois assemblées de Karyés<sup>78</sup>. Sur le plan individuel, n'importe quel moine arrivant à l'Athos ne peut plus, comme au temps d'Euthyme, se retirer dans un endroit désertique pour mener la vie d'hésychaste : il faut l'autorisation du Conseil, et un séjour de deux à trois ans sur la Montagne lui est imposé79. Enfin, nous l'avons vu, il existait déjà quelques monastères à l'Athos et ils mettaient en valeur les terres athonites. En effet, Athanase, dans son typikon, voulant se justifier d'avoir mis en exploitation un métochion à Mylopotamos, allègue ces nombreux Athonites qui (avant lui) avaient cultivé des champs et planté des vignes ou avaient acheté des vignobles et avaient œuvré pour les mettre en valeur et les améliorerse. Nous ne pensons pas qu'Athanase fasse ici allusion à la culture de petits lopins de terre, nécessaire à la subsistance d'un ascète ou d'un petit groupe; il pense à la mise en culture de champs et à la plantation de vignes<sup>81</sup>, ayant souvent pour résultat la vente des produits excédentaires, à l'Athos même ou hors de la Montagness. Il est clair que ces pratiques que dénonce Athanase ne s'instaurèrent pas d'un coup après 964 (date à laquelle commence l'essor de Lavra). Nicolas, l'auteur de la Vie de Pierre, écrivant, selon nous, vers la même époque<sup>83</sup>, flétrit, lui aussi, les moines de son temps : ils croient suffisant de s'éloigner du monde, pour le reste ils agissent sans retenue, accumulant objets précieux, champs et domaines, devenant dignes du nom de « fortunés » au lieu de celui de « dénués »84, contrairement aux moines d'antan (contemporains de Pierre) qui ne désiraient pas « comme nous » acquisitions, possessions et agrandissements85. Cet état d'esprit et cet enrichissement étaient nouveaux à l'Athos, au milieu du xº siècle; l'extension, après 964, du monastère fondé par Athanase ne fit que confirmer une

(76) Acles Lauras, Introduction par LEMERLE, p. 32.

(78) Cf. Vie d'Athanase A, p. 19-20; 24, 1. 13-14.

(81) Cf. ibid. : άγρούς, άμπελώνας.

<sup>(74)</sup> Cf. Vie d'Alhanase A, p. 24, l. 13-14 : δς [ναὸς τῶν Καρεῶν] πάνυ βραχύτατος ὧν πολλὴν παρεῖχε τοίς γέρουσι στενοχωρίαν έν ταίς συνάξεσι. Voir aussi ci-dessous, p. 83.

<sup>(75)</sup> CI. Vie d'Alhanase A, p. 103, l. 31-32 : ὑπέρ γὰρ τοὺς τρισχιλίους εἶναί φασι.

<sup>(77)</sup> L'auteur cite à cet endroit (cf. p. 15, l. 29 : κατά τὸ ἀδόμενον) Homère (cf. Od. 1X, 109-123).

<sup>(79)</sup> Typikon d'Alhanase, p. 104, l. 4-8 : τον τόπον δυ δεδώκασιν ήμεν δ τε (...) κύρ Στέφανος ό τηνικαύτα κατά το όρος πρωτεύων τοῦ "Αθωνος και οι λοιποι γέροντες, καθώς ειθισμένον αὐτοῖς έστι τον διακαρτερούντα έπι δυσίν ή τρισίν έτεσιν έν τῷ 'Αγίω "Ορει και προαιρούμενον ἡσυχάζειν (...). Cf. aussi Acles Laura\*, nº 0, 1. 21 : κατά τὸν τύπον τὸν ἀρχῆθεν.

<sup>(80)</sup> Typikon d'Athanase, p. 106, 1. 18-23 : Είσι μέν γάρ άγρούς εν τῷ "Ορει πολλοί καλλιεργήσαντες καί άμπελώνας καταφυτεύσαντες, έτοίμους τε έξωνησάμενοι καί έπι φανερωτέρα όψει και βελτιώσει γενέσθαι τούτους σπουδάσαντες ' άλλ' ήμεζο ούχ έχείνους, μή γένοιτο, σχόντες παράδειγμα, τό των πεμπομένων δὲ άδελφων έπὶ ταζο διακονίαις συμφέρον, άδλαδές τε και άτρωτον ίσα και τῷ ἡμετέρω ποιούμενοι, οῦτω ποιήσαι προήγμεθα.

<sup>(82)</sup> Cf. aussi le typikon de Tzimiskès (Acte nº 7, 1, 95-100),

<sup>(83)</sup> Sur la date de composition de la Vie de Pierre, voir ci-dessus, p. 20 et note 22.

<sup>(84)</sup> LAKE, Early days, p. 35, 1. 18-25.

<sup>(85)</sup> LAKE, Early days, p. 39, 1. 10-11.

tendance qui existait déjà et qui tendait à transformer, dans tous les centres monastiques de l'Empire, les couvents en vastes entreprises économiques.

Quant au biographe d'Athanase, il décrit, au début du xie siècle, ce qu'il imagine avoir été la vie à l'Athos cinquante ans plus tôt : c'est à ce titre que le tableau qu'il présente est un document intéressant. L'idée directrice de son œuvre est qu'Athanase fut le premier polisiès de l'Athosse, et que rien d'important n'y fut fait avant lui.

Alhanase ascèle alhonite. Arrivé87 sur la Montagne peut-être vers la fin de 95788, Athanase sit le tour de ses établissements89, après quoi il décida de se saire disciple d'un vieillard établi au mont Zygos; il changea de nom (se faisant appeler Barnabas) et cacha son long passé monastique 00, par humilité, dit son biographe<sup>91</sup>; en fait, Athanase ne tenait pas à être reconnu<sup>92</sup>. Tant qu'il voyageait et visitait pour quelques jours les petits couvents et les kellia athonites, qu'il portât le nom d'Athanase ou un autre nom importait peu. Les choses changeaient s'il demandait à s'installer. Ayant vécu au Kyminas en ascète isolé, mais dans la dépendance d'un koinobion, Athanase aspirait probablement maintenant au stade plus élevé d'anachorète libre. Or, il le dit lui-même, les autorités athonites ne permettaient à aucun moine d'entrer dans l'hèsychia s'il n'avait déjà passé deux ou trois ans sur la Montagne<sup>83</sup> : elles voulaient être en mesure de juger par elles-mêmes le comportement et les qualités du candidat à l'hésychasme; or, entrer dans un monastère ne correspondait pas aux aspirations d'Athanase. Il pouvait demander l'octroi d'un kellion près du centre, comme il le fit plus tard, mais alors il devait dévoiler son passé monastique, donc son nom. Il ne lui restait d'autre possibilité que de devenir le disciple d'un anachorète,

Ayant dû cacher son nom et son expérience monastique par nécessité, il lui fallait cacher aussi ses connaissances et ses dons d'esprit par respect pour son nouveau maître, vieillard simple et peu cultivé. Telle est l'origine de l'épisode légendaire de son apprentissage de la lecture auprès du vieil ascète<sup>95</sup>, thème hagiographique rare, que l'on trouve par exemple dans une Vie de S. Jean

(86) Ct. Vie d'Alhanase A, p. 22, l. 5-6; 46, l. 5; 48, l. 21; 70, l. 26; 99, l. 16; 103, l. 30.

(87) Le passé prémonastique et monastique d'Athanase sort du cadre de notre travail; on se rapportera à

LEMERLE, Vie Ancienne et Acles Laura, Introduction, p. 30-32.

(89) C'est un processus habituel, voir aussi ci-dessus, p. 15 et note 111.

(90) Il avait passé au moins 5 à 6 ans au Kyminas (cf. Lemerle, Vie Ancienne, p. 97-98).

(91) Vie d'Alhanase A, p. 16, 1. 32 : δείγμα τουτο ταπεινοφροσύνης ανόθευτον.

(92) A noter qu'il ne craignait pas d'être recherché par son higoumène, qu'il avait abandonné sans autorisation, mais par les frères Phokas qui, stratèges, avaient à leur disposition de puissants moyens pour le rechercher,

(93) Voir note 79.

(94) Vie d'Alhanase A, p. 17, l. 4-5 : γέροντί τινε των άπλουστάτων και τον άπράγμονα βίον άσπαζομένων. (95) Ibid., p. 17, l. 32 - 18, l. 16 : ἐπιμείνας γάρ τινα χρόνον τῆ διακονία τοῦ γέροντος, πρόσεισιν αύθις αὐτῷ (...) και τὰ τερά παρ' αύτου γράμματα έξαιτει διδαχθήναι · δέχεται την ύπόμνησιν ό γέρων (...) και χαράττει τούτω (...) τὰ στοιχετα έν πίναξιν (...) ό σορός τὰ θετα ως σορίας άμετοχος (... il leignait) μή δύνασθαι τήν τάζιν ή κλήσιν των γεγραμDamascène 96. Dans les deux Vies (celle d'Athanase et celle de Jean Damascène), le récit de la dissimulation des connaissances est très semblable 97.

Pendant qu'Athanase menait au Zygos une vie d'ascète novice, le domestique de l'Orient, Nicéphore Phokas, le recherchait. Il avait peut-être commencé ses recherches par les centres monastiques de l'Asie Mineure. Enfin il se rappela, dit la Vie, avoir parlé avec Athanase de leur retraite éventuelle au Mont Athos, et écrivit à l'autorité la plus proche de la Montagne, le juge de Thessalonique 98. On ne prend pas à la légère la demande d'une personnalité telle que le domestique de l'Orient : le juge se déplaça personnellement et confia le but de sa mission à la plus haute autorité du lieu, le prôtos 00. D'après la Vie, il semble bien que le prôtos connaissait Barnabas, novice dans la profession et apprenti dans les lettres, mais il ne se doutait pas de sa véritable identité. On était à la veille d'une assemblée (celle de Noël 958)100, et le prôtos promit de découvrir Athanase, car, « quel que fût le nom sous lequel il se cachait, il y assisterait ploi. Suit l'épisode de la révélation des dons de parole et de la culture d'Athanase, qui, dans la Vie d'Athanase comme dans la Vie de Jean Damascène, fait suite à l'épisode du faux élève obtus102. Quant à la prédiction de l'ayenir brillant du nouvel athonite, faite à ce moment-là par Paul Xèropotamitès, c'est elle aussi, nous l'avons déjà dit, une légende postérieure103,

Nous n'en sommes pas encore là. Pour l'instant, les Athonites savent seulement que Barnabas est un homme très instruit qui, par humilité, s'est fait le serviteur, le disciple et l'élève d'un bon vieillard. Car le prôtos, qui a deviné la vérité, a pris soin d'appeler Athanase et de le confesser en privé. Athanase reconnaît les faits, mais arrache au prôtos la promesse de garder le secret; sinon, il menace de s'enfuir de l'Athos<sup>104</sup>. Gependant, il ne va pas retourner au Zygos. Reconnu par le prôtos, il put obtenir de lui l'octroi d'un kellion d'anachorète, non pas encore dans l'isolement

(96) BHG 394, ed. A. Papadopoulos-Kérameus, 'Ανάλεκτα 'Ιεροσολυμιτικής Σταχυολογίας, IV, Saint-Petersbourg, 1897, p. 271-302 : Βίος (...) Κοσμά και Ἰωάννου τοῦ Δαμασκηνοῦ τῶν ποιητῶν, cf. p. 284-286.

(98) Sur l'intérêt de ce renseignement, cf. Lemenle, Vie Ancienne, p. 73, note 42.

(99) Vis d'Athanase A, p. 19, l. 18-27 : γενόμενος ούπερ ήξίωτο, τζό πρώτω του "Ορους (...) τὰ περί τούτου κοινούται (...), και ό μεν άρχων ύπεστρεφεν, ό δε πρώτος έστρεφεν εν έαυτῷ τὸ ρῆμα.

(100) Sur la date, voir ci-dessus, note 88. Signalons l'archaisme de l'auteur, qui appelle la fête, au lieu de Χριστού γέννησις, Θεοφάνεια (Vie, p. 20, l. 15-16), appellation que l'on no rencontre guère après le vie siècle,

(101) Vie d'Athanse A, p. 19, 1. 24-25 : δς αν εξη, μέρος αὐτῆς Εσται.

(102) Vie d'Athanase A, p. 21 §§ 47-49, et Vie de S. Jean Damascène, loc. cil.

(103) Voir ci-dessus, p. 68 et note 57.

(104) Cf. Vie d'Athanase A. p. 21-22,

<sup>(88)</sup> La chronologie de la Vie d'Athanase a été discutée par LEMERLE (iravaux cilés dans note 87). En ce qui concerne la première période athonite d'Athanase, nous préférens choisir parmi celles qui sont proposées les dates les plus hautes. Il nous paraît, en effet, difficile de faire entrer dans une année tous les événements qui précédèrent son départ pour la Crète (après le 9 novembre 959 et avant février 961), sans compter que les séjours au Zygos et à Karyés doivent occuper ensemble au moins deux ans (cf. plus loin). Nous proposons donc les dates suivantes : fin de 957 ou début 958, Athanase arrive à l'Athos et le parcourt; 958 jusqu'au 25 déc., il est le disciple d'un vicillard, au Zygos; après 25 déc. 958, il s'installe dans un kellion à Karyés; vors la sin de 959, Léon Phokas visite l'Athos et découvre Athanase ; 960, Athanase passe une année à Mélana ; vers fin févr. 961, il part pour la Crète.

<sup>(97)</sup> Comparer par ex. les passages de la Vie A (cliés dans la note 05) et de la Vie de Jean, p. 284 : Ήξίου τοίνυν τὸν γέροντα καί γρόμιματα διδάσκειν αὐτόν, καί πρὸς τὴν αἴτησιν ἐπινεύσας ὁ γέρων ἔγραψεν αὐτζί τὸν άλφάβητον, καί ο φιλόσοφος ο παιδευθείς πάσαν την εγκύκλιον την έλληνικήν είς άκρον παίδευσιν εδιδάσκετο συλλαβίζειν και πληγάς έδέχετο, δεικνύων έαυτον έκουσίως άγράμματον και άφυη. Les problèmes chronologiques que posent les Vies de S. Jean Damascene nous sont peu famillers. M. Jucie (La Vie de saint Jean Damascene, EQ. 23, 1924. p. 137-161; Une nouvelle Vie et un nouvel écrit de saint Jean Damascène, EO, 28, 1929, p. 35-41) et J. NASRALLAH (Saint Jean de Damas, Harissa, 1950) s'occupent peu de la Vio publice par Papadopoulos Kerameus, connue sculement par un ms. du xive siècle (neus n'ayons pas pu consulter l'étude de D. Frecionu, Viata sf. Joan Damaschin, Bucarest. 1935). Cependant, il paratt acquis que les Vies grecques sont postérieures au x1º s. Ce n'est donc pas dans cette Vie que le biographe d'Athanase a puisé cette ancodote; mais il est, à notre avis, certain qu'il a utilisé ici un thême hagiographique qui sert à illustrer l'humilité des personnes instruites soumises volontairement à la direction spirituelle d'un esprit simple, chose qui arrivait assez couramment à Byzance.

du désert, mais près de Karyés<sup>105</sup>; il s'y installe avec son serviteur et disciple, Loukitzès, et il exerce, pour vivre, le métier de copiste<sup>106</sup>.

L'installation d'Athanase près de Karyés eut lieu après Noël 958, et l'ascète y resta à peu près toute l'année 959. Cette fois encore, c'est un des frères Phokas qui est à l'origine du nouveau changement qui survint dans le sort d'Athanase : le domestique de l'Occident, Léon Phokas, ayant remporté une victoire contre les Scythes, vint à l'Athos pour rendre grâces à Dieu<sup>107</sup>. L'événement est antérieur au début de 961, mais pas de beaucoup<sup>108</sup>; Léon a pu venir au Mont Athos vers la fin de 959 ou au début de 960<sup>109</sup>. Il avait aussi l'intention, dit le biographe d'Athanase, de rechercher Athanase; il est permis d'en douter; en tout cas, il ne semble pas qu'Athanase ait fait, cette fois, aucun effort pour éviter la rencontre ou pour empêcher son ami Léon de dévoiler son passé, et tout le monde apprit qui était Barnabas et quelles étaient ses relations avec la famille des Phokas. Si le passé d'ascète d'Athanase ne présentait aux yeux d'autres ascètes rien de très étonnant, les relations étroites de notre saint avec la famille la plus illustre de l'Empire avaient de quoi inciter de nombreux Athonites à accourir auprès de lui<sup>110</sup>. Pour les éviter, Athanase mit à exécution l'idée qui l'avait conduit à l'Athos : se retirer dans l'hèsychia. Comme il vivait, selon nous, depuis au moins deux ans sur la Montagne, il put obtenir du prôtos et du Conseil, selon la coutume, l'octroi d'un terrain isolé et désertique, appelé ta Mélana<sup>111</sup>.

La Vie ne dit pas si, installé dans son nouveau kellion, Athanase continua à copier des manuscrits, ou s'il vécut uniquement de l'aumône; en tout cas, son occupation principale fut de déjouer les embûches du Malin, qui commença, contre le nouvel anachorète, une guerre d'usurc<sup>112</sup>. Ce combat dura toute une année, qu'Athanase passa seul, et qui correspond à peu près à l'an 960. Mais une fois encore un des Phokas allait modifier le cours de la vie d'Athanase. Depuis le mois de juillet 960, Nicéphore Phokas dirigeait l'expédition contre les Arabes crétois. Les premiers engagements ne furent pas décisifs et Nicéphore se trouva obligé d'investir la capitale, Chandax, et de passer l'hiver en Crète. L'armée byzantine soussirit du manque de vivres et du froid; et Nicéphore essaya de relever le moral de ses soldats en leur rappelant que le but de leur expédition était de

(105) Cf. Vie d'Athanase A, p. 22, l. 31-32: ἐν ἀναχωρητικῷ τινι τῶν Καρεῶν ἡσυχάσαι μονοκελλίω, τρισί σου σταδίοις τῆς ἀντῆς ἀντάχοντι λεύρες. Co kellion de vocable inconnu, surnommé Prophourni, resta propriété Lavra (cf. Actes Lawra\*, nº 57, de 1380, nº 38, de 1386, nº 50, de 1508). La tradition athonite l'idontile avec le kellion de la Trinité, mais cf. Actes Lawra\*, Introduction par Svoronova, p. 56 n. 6.

(106) D'après son biographo, Athanase copiait un psauluer par semaine, d'une belle écriture (ct. Vie A, p. 23, l. 12-14: καὶ τὸ μὲν κάλλος πολλοῖς ἐστι γνώριμον, ὅσοις καὶ μέχρι τοῦ τὸν ὁρᾶται τὰ βιάλλας, ct aussi p. 48, l. 8-10). A notre connaissance, aucun travail systématique n'a encore été entrepris dans les bibliothèques athonites, surtout dans celle de Lavra, pour voir s'il y existe encore certains des livres écrits par Athanase; étant donné que nous connaissons, par ses souscriptions, l'écriture d'Athanase, la chose est faisable.

(107) Corame on l'a remarqué (Lenerlie, Vie ancienne, p. 74, note 47) ce passage de la Vie est à mettre en rapport avec un passage de l'historien Léon le Diacre : le domestique de l'Occident s'était illustré par une brillente victoire les Scythes, dits aussi Huns (Léon le Diacre, Bonn, p. 18-19).

(108) Cf. Lemerle, Vie ancienne, qui fait état de diverses datations proposées pour cet épisode. Léon le Diacre l'intereale dans le récit des événements de la fin de 960 ou du début de 961, quand l'empereur envoie le domestique d'Occident en Asie, pour faire face à la menace arabe (cf. Théorn. Cont., livre VI, Bonn, p. 479; Léon le Diacre, Bonn, p. 18-24 et p. 418; Kédnæros, Bonn, II, p. 341).

(109) Sur quelques dates de la carrière de Léon Phokas et de son voyage au Mont Athos, cf. aussi Lemerle, Vie ancienne, p. 95 et note 99.

(110) Vie d'Athanase A, p. 24, l. 18-19 : πολλοί μὲν πανταχόθεν πρὸς αὐτὸν ὡφελείας χάριν συνέτρεχον.
(111) Voir ct-dossus, p. 71, note 79; le nom est donné par la Vie, p. 24, l. 26-27 : ἀκρωτήριον μὲν δν Μελανὰ

(112) Cf. Vie d'Alhanase A, p. 25 §§ 58-59 (1. 5 : πόλεμον ἀκηδίας).

libérer les terres et les populations chrétiennes<sup>113</sup>. C'est probablement dans ce contexte que nous devons inscrire une autre démarche que les chroniqueurs passent sous silence : le stratège écrivit aux grands centres monastiques de l'Empire, demandant que les moines prient pour l'armée et pour la victoire, et que quelques-uns d'entre eux se rendent en Crète<sup>114</sup>. Ces lettres ont dû être envoyées après que les difficultés de l'armée byzantine eurent commencé, donc vers la fin de l'année 960. A notre avis, Athanase fait une entorse à la vérité quand il affirme que Nicéphore lui écrivit plusieurs fois personnellement pour lui demander d'aller le rejoindre<sup>115</sup>; c'est la version de son biographe qui doit être la bonne<sup>116</sup>: Nicéphore demanda l'assistance de tous les centres monastiques, mais ajouta dans sa lettre aux Athonites une demande personnelle pour Athanase<sup>117</sup>. Nous ne savons pas quel accueil réservèrent les autres centres à cette demande<sup>118</sup>, mais les Athonites qui, comme le remarque Nicéphore dans sa lettre, avaient souffert des incursions arabes, s'appliquèrent à persuader Athanase d'exaucer le désir du stratège. Après quelques protestations, Athanase partit retrouver son ami, accompagné d'un seul vieux moine, Théodotos<sup>110</sup>.

La naissance d'un couvent. Le voyage et le séjour d'Athanase en Grète ne nous occuperont<sup>120</sup> que dans la mesure où ils eurent une influence sur l'avenir de l'Athos. Athanase partit avec la mission de rechercher là-bas les Athonites emmenés en captivité par les Sarrazins, et il y réussit<sup>141</sup>. Mais les relations renouées entre Nicéphore Phokas et Athanase eurent des conséquences plus profondes : c'est en Grète que prit forme l'idée de fonder un couvent à l'Athos, couvent que dirigerait Athanase et où se retirerait Nicéphore<sup>142</sup>. Les deux hommes avaient déjà formé un tel projet lorsqu'Athanase et vivait au Kyminas et que Nicéphore lui avait rendu visite<sup>123</sup>. Leur nouvelle rencontre fut décisive : Nicéphore proposa de mettre à la disposition d'Athanase les fonds nécessaires pour la construction de leur couvent<sup>124</sup>. D'après les sources narratives (la Vie et le typikon d'Athanase), l'idée venait

<sup>(113)</sup> Cf. Théoph. Cont., ibid., p. 475-478, 480-481; Léon le Diacre, ibid., p. 7-13.

<sup>(114)</sup> Cf. Vie d'Alhanase A, p. 26 § 60 (cf. 1. 11 : εὐχάς γάρ ήτει και τινας τών γερόντων), § 61.

<sup>(115)</sup> Typikon d'Athanase, p. 103, 1. 17-20.

<sup>(116)</sup> Elle est, d'allieurs, conforme à la coulume : les moines étant considérés comme des préposés officiels à la prière, un de leurs devoirs était de prière pour l'Empire et pour son armée (cf. REB, 25, 1967, p. 133). On a conservé le toxte de deux lettres invitant les moines des grands centres, y compris l'Alhos, à prière pour l'armée en expédition : cf. Dangouzès, Epistoliers byzantins, p. 146-147 n° 83 (Hélène Augusten, dans Tr. et Mém., 2, 1967, p. 395, note 10, date estle lettre de 958), et p. 149 n° 88. Nombre d'actes impérieux accordent aux couvents des privilèges en échange des prières de leurs moines.

<sup>(117)</sup> Vie d'Alhanase A, p. 26, 1. 28-30.

<sup>(118)</sup> A notre avis, c'est à cet appel que nous devons rattacher le voyage vers la Crète entrepris par l'higoumène du couvent du Stylos, au Latros, et non pas à un conflit intérieur du couvent, dont en attendait la solution par Nicéphore, comme c'est le cas dans la version hagiographique (cf. Vie de Paul le Jenne, p. 176-177). Si l'higoumène n'arriva pas au terme de son voyage, ce doit être parce qu'il avait appris la chute de Chandax, plutôt qu'en raison d'une intervention miraculeuse de S. Paul le Joune (tbid.).

<sup>(119)</sup> Cf. Vie d'Alhanase A, p. 26-28.

<sup>(120)</sup> Ce voyage a fait l'objet d'un article de N. Tômadakès, qui nous est resté inaccessible ; mais cf. LEMERLE, Vis ancienne. D. 64, note 13.

<sup>(121)</sup> Cf. Vie d'Alhanase A, p. 27-28 §§ 65, 69 et p. 29, l. 3-4.

<sup>(122)</sup> Cf. Vie d'Alhanase A, p. 28, 1. 27-30; lypikon d'Alhanase, p. 103, 1. 20-27. Remarquons que même si Nicéphore avait l'intention de prendre l'habit, il n'était pas disposé à le faire aussitôt après la prise de Chandax, car entre la campagne de Crète et celle de Cllicte, durant laquelle il fut proclamé empereur, il avait pleinement le temps de se retirer du monde (voir le tableau chronologique établi par Lemente, delse Laura, Introduction, p. 33).

<sup>(123)</sup> Gf. Vie d'Athanase A, p. 12 §§ 30-31, p. 19, 1. 3-4.

<sup>(124)</sup> Cf. ibid., p. 29, l. 8-10 : καὶ ἄμα χρυσίον ἐπεμέτρει πρὸς ἀνέγερσιν τοῦ μέλλοντος αὐτοὺς ὑποδέχεσθαι καταγωγίου.

principalement de Nicéphore<sup>125</sup>, ce qui en soi n'a rien de surprenant : les exemples de hauts fonctionnaires qui font bâtir ou achètent des couvents pour s'y retirer ne manquent pas<sup>126</sup>. Cependant, il se peut que ces sources projettent sur Nicéphore les propres aspirations d'Athanase : en effet, Nicéphore affirme plus tard, dans un chrysobulle, que ce fut Athanase qui exprima ce désir auquel il souscrivit volontiers<sup>127</sup>. Quoi qu'il en soit, le grain était semé. Dans l'immédiat, Athanase revint à l'Athos et retourna à son kellion. Ce ne fut pas pour longtemps. Avant la fin de cette même année 961, selon la Vie ancienne d'Athanasc<sup>128</sup>, vers le milieu de 962, si l'on calcule d'après les données du typikon d'Athanase, lequel suggère qu'un temps plus long s'écoula<sup>129</sup>, Nicéphore envoya à l'Athos un moine de conflance, Méthode<sup>130</sup>, qui apportait une lettre et l'argent nécessaire au commencement des travaux<sup>131</sup>; Méthode séjourna presque six mois à l'Athos dans le kellion d'Athanase et le persuada de commencer la construction du nouvel établissement. Les travaux débutèrent pendant son séjour sur la Montagne, par la construction de kellia à l'intention de Nicéphora<sup>132</sup>; avant son départ, Athanase lui promit de « construire l'église v<sup>133</sup>. Ce qui fut fait,

(125) Ct. Vie d'Athanase A, p. 29 § 70, et surtout lypikon d'Athanase, p. 103, 1. 9-11, 22 : οὐχ ἐνέλιπε παρακαλῶν (Nicéphore Phokas) και προτρεπόμενος.

(126) Citons quelques noms parmi de nombreux autres : Alexis Mosélé, gendre de Théophile (cf. Théoph. Cont., livre III, Bonn, p. 108-109; Ps.-Syméon, Bonn, p. 630-633); Antoine le Jeune (cf. Vie, I, p. 202); Jean Tornikios, un des moines Ibères du Mont Athos (cf. ci-dessus, p. 64); Tornikios Kontoléón, qui achète le couvent athonite de Charzana (Acles Lawr<sup>3</sup>, n° 25); Syméon de Xénophon (Acles Xénophon, n° 1).

(127) Actes Laura<sup>2</sup>, n° 5, 1, 12-14 : ή θεοστεφής ήμῶν γαληνότης (...) μέγαν ἀμπελῶνα τῷ ἀγιωνὑμο δρει ταζε πανσόφοις καὶ ἀθανασίαν πηγαζούσαις ὑποθήκαις τοῦ κατὰ πνεῦμα πατρὸς τῆς εὐσεδοῦς ἡμῶν βασιλείας

θείου 'Αθανασίου ένεφύτευσεν έπομένη.

(128) Le biographe veul démontrer (Vie A, p. 30) que 961 ful en quelque sorte une année prodigieuse, car elle au la conquête de la Crête, la mort de Michel Maléinos (12 Juillet 961) et le début de la construction de Lavra. L'auteur donne l'impression que cette date (indiction 4, an du monde 6469, scule date précise que la Vie avance) était bien connue de ses auditeurs, car il la présente comme une preuve de la minuite avelequelle il s'est documenté sur son sujet avant de rédiger son récit (ibid., 1. 23-26): τούτφ δὲ μετὰ τοσαύτης ἐπῆλθεν ἡμῖν ἐπιστασίας ἐπεξελθεῖν τῷ χωρίφ, [να κάκ τούτου γνοῖεν οἱ τῷδε τῷ συγγράμματι ἐντυγχάνοντες οἶας καὶ πᾶσαν ἡξιώσαμεν τὴν ὑπόθεσιν ἀκριθείας.

(125) Cf. Actes Lavra\*, Introduction par Lemente, p. 34, 35-36. La construction d'un couvent pout durer plusieurs années, selon les dimensions que l'on veut lui donner. De ce fait, il ressort que fixer une « date de fondation » est chose malaisée et quelque peu utopique. Etant donné qu'il n'existe pas à Lavra d'inscription d'inauguration (qui, en général, commémore la mise en service de l'église, ot non pas le début ou la fin de l'œuvre), et que l'église de Lavra ne fut terminée qu'après 964, tandis que le couvent fonctionnait déjà (cf. plus loin), mieux vaut considérer comme date de fondation l'année pendant laquelle la décision de fonder le couvent a été prise, et les premières constructions commencées.

(130) Méthode est qualifié par la Vie d'Athanase A (p. 29, l. 24) de οἰκειότατος de Nicéphore Phokus; par le typikon d'Athanase (p. 104, l. 3) de ἄνθροπος αὐτοῦ, μοναχός. Quelques années après ce voyage, Méthode devint higoumène de la laure de Maleinos (Vie d'Athanase A, p. 29, l. 25-26). Peut-être appartenali-li déjà à ce couvent et avait-il accompagné Nicéphore en Crète. — Un autre moine de la laure du Kyminas venu s'installer à Lavra, à une date inconnue, mais du vivant d'Athanase (cf. diatyposis: Μενεπ, Haupturkunden, p. 130, l. 4: μοναχὸν Άντώνιον Τόν Κυμονάτγη). Avecia retraite d'Athanase du Kyminas, ce sont là les scules indications que nous ayons sur les rapports entre l'Athos et le centre du Kyminas.

(131) Cf. Vie d'Athanase Å, p. 29, l. 23-24; lypikon d'Athanase, p. 104, l. 3-4, 9-10; six livres d'or. — Les cent livres d'or et les portes du palais d'Abd-el-Aziz, que cortains écrivains évoquent encore (cf. par ex. E. Ρέππακέs, dans Πεπραγιένα Α΄ Διεθνοῦς Κρηνολογικοῦ Συνεδρίου, τ. 2 = Κρητικὰ Χρονικά, 15-16, 1961/62, fasc. 2, p. 317), appartiennent à la tégende qui s'est dévoloppée autour de ce thème.

(132) Typikon d'Athanase, p. 104, l. 10-15. L'haglographie byzantine nous apprend que, souvent, la construction d'un couvent commence par les kellia, les bâtiments secondaires, les chapelles, pour finir par l'œuvre principale, le katholikon.

(133) Ci. typikon d'Alhanase, p. 104, l. 15-16: ὑποσχομένων οὖν ἡμῶν καὶ τὴν τῆς ἐκκλησίας οἰκοδομὴν ἀπήει χαίρων δ ἄνθρωπος. Il s'agit évidemment de l'église principale (καθολικόν, κυριακὸς ναός). Une petite chapolie, peut-être colle des kellia de Nicéphore, était utilisée sans doute déjà par Athanase, par ses ouvriers et par les quelques compagnons qu'il avait autour de lui à ce moment; la même ou une autre servait pour les offices du petit couvent jusqu'au retour d'Athanase et à l'achèvement du katholikon.

mais les travaux s'arrêtèrent vers août 963, et l'église resta inachevée pendant un assez long temps, à cause d'un événement imprévu : la fuite d'Athanase.

Fuile et relour d'Athanase. En apprenant la nouvelle de l'avènement de Nicéphore Phokas<sup>184</sup>, Athanase réagit vivement<sup>185</sup>. Il décida d'abandonner la direction de Lavra et de quitter l'Athos<sup>136</sup>. Le trait n'est pas isolé. Parmi de nombreux exemples, nous citerons celui de l'higoumène Jean l'Ibère qui, à la mort de Jean Tornikios, abandonna son couvent et ses moines, et voulut gagner l'Espagne; mais il n'alla que jusqu'à Abydos, où on le persuada de se rendre à Constantinople, et de là, il revint à l'Athos, comblé des largesses impériales<sup>137</sup>.

Athanase alla plus loin. Arrivé à Abydos, il renvoya le bateau de Lavra à l'Athos, fit partir un moine pour Constantinople, porteur d'une lettre adressée au nouvel empereur, et avec deux compagnons, il s'embarqua pour Chypre 136. Il est difficile de deviner quelles étaient ses intentions. Peut-être entendait-il montrer de cette façon son vif mécontentement, sans avoir pour autant l'intention d'abandonner définitivement la direction de Layra. Une chose est certaine : il ne se désintéressa, une fois parti, ni de son couvent, ni de ses moines. Par cette lettre adressée à Nicéphore, Athanase informait l'empereur et klèlôr de Layra qu'il abandonnait ses fonctions d'higoumène, mais, en même temps, il lui indiquait qu'lEuthyme était le moine de Lavra le plus capable d'assumer cette charge à l'avenir<sup>189</sup>; arrivé à Chypre, il renyoya l'un de ses deux compagnons à l'Athos, avec mission de suivre l'évolution de la situation dans le couvent<sup>140</sup>. Il prit en effet le chemin du retour aussitôt qu'il apprit que Lavra commençait à soussirir sérieusement de son absence et à péricliter sous la direction de son successeur Euthyme<sup>141</sup>. Combien de temps dura son absence ? Au plus cinq à six mois142; parti en août 963, il était sans doute de retour vers la fin de l'année ou au début de 964148. Après avoir remis en ordre les affaires du couvent, Athanase jugea indispensable de se rendre à Constantinople, pour rencontrer Nicéphore. Les résultats de ce voyage furent décisifs dans l'histoire de Lavra, mais aussi dans l'histoire de l'Athos, Avant d'examiner quel changement ce voyage introduisit à l'Athos, il convient de voir quel était l'état du nouveau monastère à cette

Statut el ressources de Lavra jusqu'à 964. Nicéphore Phokas, le kiètôr de Lavra, avait sur les monastères des idées qu'il exprima dans une novelle, peu après son avènement<sup>144</sup>: au lieu de fonder

(135) Cf. Vie d'Athanase A, p. 37, 1, 11-14; lypikon d'Athanase, p. 104, 1, 17 sq.

(137) Cf. Vie de Jean et d'Eulhyme, p. 28-29 § 18.

(139) Gl. Vie d'Alhanase A, p. 38, 1, 2-5.

(143) Cf. Actes Lauras, Introduction par LEMERLE, p. 36.

<sup>(134)</sup> Nicéphore a été proclamé empereur à Gésarée, le 3 juillet 963, et couronné le 16 août 963.

<sup>(136)</sup> Scule la Vie (p. 37-42 §§ 90-99) raconte cet épisode. Athanase garde dans son typikon un silence prudent.

<sup>(138)</sup> On était donc alors après le 16 août 963, date du couronnement de Nicéphore Phokas.

<sup>(140)</sup> Cf. Ibid., 1. 15-17: του Θεόδοτον έπὶ το "Όρος πέμπει ἐπισκεψόμενόν τε τους ἀδελφούς καὶ τί το πέρας τῆς βασιλέως περὶ αὐτούς κηδεμονίας προσεποψόμενον,

<sup>(141)</sup> Il est ovident qu'Athanase décida de rentrer parce qu'il avait reçu par Théodotos des informations sur la situation qui régnait à Lavra; selon la version du biographe, après une vision et une rencoutre miraculeuse avec Théodotos : cf. Vic d'Athanase A, p. 42 § 99.

<sup>(142)</sup> Son séjour à Chypre est hors de notre sujet. Disons seulement qu'il organisa sa vie d'une manière qui lui était familière : lui et son compagnon y vécurent en ascètes dépendant d'un koinobion (cf. Vie d'Athanase A, p. 38, 1. 32 - p. 39, 1. 3; p. 40, 1. 4-5); le couvent nourrit les deux ascètes, contre un epγόχειρον. Get « ouvrage » serail·li la copie de manuscrits ».

<sup>(144)</sup> Novelle de 964 : Zeros, Jus, p. 249-252. Voir une analyse de cotte novelle, souvent mal interprétée, par LEMERLE, Esquisse, II, p. 280-281.

un nouveau couvent, mieux vaut, dit-il, aider un monastère en ruine ou en difficulté 145; si l'on tient à fonder un nouvel établissement, qu'on le construise dans un endroit désert, loin des villes, De ce point de vue, l'Athos était un endroit idéal. Le type de l'établissement à fonder n'avait suscité aucune discussion entre les deux amis. Nicéphore, dit Athanase, me demanda de construire une laure<sup>146</sup>: et une laure fut fondée. Fort heureusement, l'auteur de la Vie A d'Athanase précise en auoi devait consister cette laure : des kellia pour Nicéphore et pour Athanase, et un koinobion147. La Vie B se montre plus explicite encore : « Je te prie (c'est Nicéphore qui parle) de construire d'abord des kellia d'hésychastes pour nous, de fonder ensuite une église et de la constituer en koinobion. asin que moi, toi et trois autres hésychastes descendions le dimanche à la laure pour célébrer la messe et manger avec les frères et l'higoumène »148. Les trois écrits évoquent la même image d'une laure byzantine — un koinobion dont dépend un nombre restreint d'hésychastes. C'est exactement cette sorte d'établissement qu'Athanase a fondé, et il est resté tel tant qu'Athanase vécut140.

Nous ne pensons pas qu'en abandonnant le mode de vie hésychaste pour fonder un koinobion, Athanase ait eu besoin de faire une « conversion »150. Il faut remarquer qu'Athanase avait toujours pratiqué une ascèse rigoureuse sans doute, mais qui était plus spirituelle que tournée vers la mortification. A aucun endroit de la Vie, il n'est question de pratiques spectaculaires, telles que l'ômophagia, les chaînes, les blessures volontaires, etc. 161 : il était partisan du partage harmonieux de la journée entre le travail et la prière 152, principe qu'il a suivi durant toute sa vie et qu'il a imposé à ses moines. Son ascèse consistait à jeûner<sup>163</sup>, à verser des larmes<sup>164</sup>, à s'interdire toute sensation

(146) Typikon d'Alhanase, p. 103, l. 23 : δομηθήναι λαύραν.

(147) Vie d'Alhanase A, p. 29, l. 9-10 : πρός ἀνέγερσιν τοῦ μέλλοντος αὐτούς ὑποδέχεσθαι καταγωγίου,

έτι δε και πρός άπαρτισμόν και σύστασιν κοινοβίου.

(149) L'étude du réglement intérieur de Lavra ne nous occupera pas lei. Ce réglement n'intéresse l'ensemble de l'Athos que dans la mesure où d'autres couvents athonites l'ont, plus tard, adopté ou imité, et parce qu'il a de cette manière influence la vie monastique de la Montagne toute entière. Nous remarquerons sculement que, selon nous, nous devons, d'une part, rejeter l'idée d'une influence de la Règle de saint Benoît sur la pensée d'Athanese et, d'autre part, éviter d'exagérer la portée des emprunts qu'a saits Athanase à l'hypotypôsis du Stoudios et au testament de

- (150) Le premier qui ait ébauché la théorie d'une conversion d'Athanase fut E. Kourilas, "Αθως, μοναχικός βίος και πολίτευμα, La Groix, fasc. 2-3, 1949, p. 104. Elle a été développée par Leroy, La conversion de saint Athanaso loc. cit., p. 101-120.
- (151) La tradition athonite solon laquelle Athanase était chargé de chaînes est postérieure. Tout au contraire, Athanase déchargeait de leurs chaînes coux qui venaient à lui (cf. Vie d'Athanase A, p. 68, l. 6 sq.).
  - (152) Conformément aux prescriptions de S. Basile, et en accord avec Théodore Stoudite.
- (153) Durant les carêmes, Athanase mangeait une fois par semaine, dit son biographe (Vie d'Athanase A, p. 62,
  - (154) Cf. Vie d'Alhanase A, p. 56, l. 7, 15; 57, l. 8.

de bien-être<sup>168</sup>, et à pratiquer l'humilité : derniers soins aux morts, soins de plaies répugnantes, etc156. Il croyait, et il ne se départit jamais de cette conviction, à la supériorité de l'hésychasme, comme genre de vie monastique, mais il croyait aussi que peu de gens étaient capables de s'y adonner<sup>167</sup>. Si l'on trouve, dit-il dans son typikon, cinq moines, parmi les cent vingt du couvent, capables de mener la vie d'hésychastes, on devra s'estimer heureux. Mais il donne à ces cing ascètes toute liberté et tous movens pour s'adonner à l'hèsuchia, car leurs conseils et leurs admonitions aideront l'ensemble des moines de Layra à poursuivre leur chemin dans les meilleures conditions 158. Mais il y a plus : se conformant à une coutume qui se répandit, nous semble-t-il. durant le xº siècle, il permet aux meilleurs éléments de son couvent une pratique ascétique intermédiaire entre la vie cénobitique et l'hésychasme : la retraite du moine dans son propre kellion 159, L'higoumène doit examiner, d'abord, si le postulant a les qualités nécessaires, puis donner son accord. Alors, le moine pourra rester enfermé dans son kellion à travailler ou à lire l'Écriture: ces demi-ascètes sont exempts de tout travail commun dans le couvent<sup>100</sup>. Les autres moines, continue Athanase, ne doivent pas considérer cette vie à l'écart (ἡσυγία καὶ προσοχή) comme paresse (ἀργία), car « j'ai plusieurs fois adressé à Dieu ce vœu : que tous mes moines deviennent (de tels ascètes) p101. Si nous ajoutons que, quelques années avant sa mort accidentelle, Athanase déclare qu'il aurait bien voulu trouver un homme capable d'assumer la charge d'higoumène de Lavra, afin de retourner lui-même à son ancienne vie d'anachorète<sup>162</sup>, nous arrivons à la conclusion qu'on ne peut pas sérieusement parler d'une conversion d'Athanase.

Ce n'est pas en fondant Lavra qu'Athanase apporta un changement à l'Athos, et ce n'est pas sur ce point qu'il se trouva en conslit avec les autres Athonites. Son projet de sonder un couvent ne lui créa pas non plus de difficultés avec l'administration centrale. Un koinobion entouré, à une certaine distance, de kellia d'hésychastes nécessite sans doute plus de place qu'un simple kellion d'anachorète, et il est probable que le prôtos et le Conseil ont octroyé à Athanase un terrain supplémentaire pour la construction, par exemple, des kellia de Nicéphore, par lesquels l'œuyre débuta<sup>163</sup>.

(156) Cf. Vie d'Athanase A, p. 56 §§ 130-131 ; p. 60 § 141.

(158) Cf. typikon d'Athanase, p. 115, l. 7-20; p. 117, l. 10-15; p. 118, l. 4-7; Πιστεύω δὲ τῷ Θεῷ, ὡς εί γε πέντε εύρεθεϊεν τοιούτοι, δι' αυτών και την λαύραν συνίστασθαι καί τους άδελφους προκόψαι διά τάχους έπι τά έμπροσθεν εύχαζς αὐτών, συμδουλίαις καί νουθεσίαις πνευματικάζς.

(159) Cf. typikon d'Athanase, p. 116, l. 10 sq. Cotte pratique a été rendue célèbre, plus tard, par Syméon le Nouveau Théologien.

(160) Ibid., 1, 33-34 : μηδένα κωλύειν (l'ascète) ή παρεμποδίζειν ή διαταράσσειν (...) μήτε δι' ἐπιταγῆς

(161) Ibid., p. 117, 1. 3-5. — Trouve-t-on une allusion à cette pratique dans l'hypotypôsis d'Athanase? Ci. Μεγεπ, Haupturkunden, p. 138, l. 20-24 : καὶ ἡ μὲν τοῦ κοινοῦ τῆς ἀδελφότητος τάξις ἐρρήθη ἤδη. 'Ο δὲ καθείς άδειαν έχει κατά την ένουσαν αυτώ Ισχύν και προθυμίαν άγωνίζεσθαι, τῷ λόγω και τῆ συμβουλῆ δηλονότι του (...)

(162) Diatypôsis : Meyen, Haupiurkunden, p. 123, l. 24 sq. — Bien qu'Athanaso, homme autoritaire et ferme, cat difficilement reconnu qu'un autre était capable de le remplacer, par ce souhait, qui rejoint la préoccupation d'autres moines (cf. Euthyme de Péristéral, ci-dessus p. 28-29), il montre qu'il restait attaché à l'idéal du moine byzantin avancé en spiritualité : finir sa vie en anachorète.

(163) Cf. Vie d'Alhanase A, p. 30, 1, 28-31; typikon d'Athanase, p. 104, 1, 14-15.

<sup>(145)</sup> Nicéphore avait, en effet, déjà aidé les moines du Kyminas et de l'Olympe par ses propres moyens et en leur attirant les largesses des empereurs Constantin VII et Romain II (cf. tunikon d'Athanase, p. 102, l. 19-27).

<sup>(148)</sup> Vie d'Alhanase B, p. 32, l. 9-15 : πρώτον μέν οίχοδομήσαι ήμιν χελλία ήσυχαστικά, θεμελιώσαι δὲ καί ναόν κοι ἀπαρτίσαι αὐτὸν είς κοινόδιον, ὡς ἄν ἐγώ μὲν και σύ μετά και ἐτέρων τριῶν ἀδελφῶν (le nombre d'hésychastes, cinq en tout, a été de toute évidence emprunté au typikon d'Athanase) èν τοῖς ἡσυχαστικοῖς χελλίοις μονάζωμεν, τῆ δὲ χυρία ἡμέρα χατερχώμεθα ἄμα εἰς τὴν λαύραν καὶ τῶν θείων ἀγιασμάτων μεταλαμδάνωμεν και συνεσθίωμεν τοις άδελφοις και τῷ ἡγουμένω και πάλιν άνερχώμεθα. J. Lenoy (La conversion de saint Athanase l'Athonite à l'idéal cénobitique et l'influence studite, Millénaire, p. 110), qui utilise ce passage pour prouver que Lavra était à ses débuts une laure du type palestinien, ne s'arrête pas sur la phrase συνεσθίωμεν τοῖς άδελφοῖς και τω ήγουμένω, et explique ainsi l'expression koinobion : «Le mot κοινόδιον est employé, il est vrai, par le biographe, mais il est clair que Nicéphore entend désigner par la l'ansemble des édifices qui, avec l'église, forment le noyau central de la laure. » Aucune source n'autorise un tel emploi du mot koinobion.

<sup>(155)</sup> Comme la bonne nourriture (cf. ibid., p. 76 § 178; p. 80-82 §§ 183-185); ou le sommell confortable (cf ibid., p. 71, l. 18-23); cf. aussi ibid., p. 61, l. 16 sq.

<sup>(157)</sup> Chez tous les législateurs byzantins, à commencer par Justinien, aussi bien que chez le haut clergé et les moines notables, on retrouve, avec un profond respect pour l'anachorétisme, le souci de garder la grande foule des moines dans les bornes, facilement contrôlables, du monachisme communautaire. La raison en est que l'anachorétisme prête souvent aux abus de toute sorte : mendicité, charlatanisme, vagabondage,

bien qu'aucune source ne le dise<sup>104</sup>. Mais on ne trouve rien dans ces sources qui laisse supposer une animosité quelconque contre Athanase de 961 à 964, période pendant laquelle Layra, petit koinobion privé, ne se distingue en rien des autres petits couvents de l'Athos. En effet, les 6 livres d'or<sup>165</sup> (432 nomismata) que Nicéphore avait envoyées pour la construction des kellia et pour la constitution d'un koinobion106 ne laissaient pas attendre une fondation de grande ampleur. Nous ignorons le nombre et la provenance des premiers moines, mais l'image pittoresque des macons de l'église devenant les premiers moines de Layra<sup>167</sup> est à rejeter, d'abord parce qu'Athanase parle des salaires qu'il leur a payés<sup>168</sup>, chose qui s'accorde mal avec l'image de macons prenant l'habit. et ensuite parce que l'église ne fut terminée qu'après 964. Nul doute, cependant, que les moines affluaient vers le couvent fondé par un stratège illustre, et l'auteur de la Vie A a certainement raison d'affirmer qu'avant même de construire «les bâtiments, Athanase avait (les disciples) qui les habiteraient »169. En tout cas, en quittant l'Athos en août 963. Athanase laissait derrière lui une communauté organisée et assez nombreuse, pour la bonne marche de laquelle il crut nécessaire de désigner un nouvel higoumène<sup>176</sup>. Le koinobion disposait déjà au moins d'un bateau, assez grand pour faire la traversée Athos-Abydos, et de moines-marins pour le manœuvrer<sup>171</sup>. Athanase emmena avec lui un certain nombre de moines, qu'il renvoya ensuite d'Abydos à l'Athos, n'en gardant que trois<sup>172</sup>. Nous pensons qu'au milieu de 964 le nombre des moines de Layra atteignait déià quelques

Se conformant au conseil d'Athanase, Nicéphore Phokas « installa dans les fonctions d'higoumène » le moine Euthyme<sup>174</sup>. Pour cela, il a dû adresser aux Lavriotes un acte (ou une lettre), qui serait le premier document de Nicéphore, empereur, concernant son couvent<sup>175</sup>. Cette mesure ne suffit pas pour écarter le danger que prévoyait Athanase. Troubles, désordre et disette, s'installèrent à Lavra<sup>176</sup>. On comprend la confusion et le désarroi des moines, face à un higoumène désigné en toute hâte, et qui n'avait accepté la charge que de mauvaise grâce177. Mais pourquoi la misère ? En vérité, nous ignorons en quoi consistait la fortune de Lavra en 963. L'existence d'une pension

(164) Nous ignorons même si les kellia anachorétiques étaient normalement octroyés à titre définitif. En tout cas Athanuse avait aussi gardé son premier kellion, situé près de Karyés, qui devint de ce fait, plus tard, propriété de Lavra (cf. Acles Laura2, nº 57).

(165) Voir ci-dessus, p. 76 et note 131.

(166) Vie d'Athanase A, p. 29, 1, 9-10, voir le passage dans la note 147.

(167) Cf. Vie d'Athanase A, p. 31 §§ 74-76, p. 32, l. 11-13. L'existence à Layra de moines-magons suffit à faire naître cette légende.

(168) Typikon d'Alhanase, p. 105, l. 5-6 : και δόσεις μισθών τοῖς εἰς τὴν τῆς ἐκκλησίας οἰκοδομὴν κεκοπιακόσιν

(169) Vie d'Athanase A, p. 31, 1. 23-24 ; και πρό τῶν οἴκων τοὺς οἰκήτορας εἶχε, δι' οὖς και τῶν οἴκων ἐδεῖτο.

(170) Voir cl-dessus, p. 77.

(171) Cf. Vie d'Athanase A, p. 37, l. 24-25 : ἐμβὰς οῦν εἰς ἐν τῶν ὑπ' αὐτὸν πλοίων (...) διαπεραιοῦται τὴν "Abudov. L'expression « un des bateaux » peut être un anachronisme de l'auteur,

(172) Cf. ibid., l. 26 : τους μεν άλλους των συμπλεόντων παλινοστείν έχέλευε. Peut-être s'agissait-il tout simplement des moines composant l'équipage.

(173) Un chrysobulle de Phokas (cf. plus loin) fixe le nombre des moines de Lavra à quatre-vingts. Il nous semble qu'on se sera arrêté plus facilement à ce nombre si Lavra abritait déjà un nombre assez élevé de moines,

(174) Cf. Vie d'Athanase A, p. 39, 1, 22-25.

(175) L'expression els προεστώτος καθίστησιν τάξιν étant très vague, F. Dölger n'a pas, à juste titre, mentionné d'acte correspondant dans Regesten.

(176) Cf. Vie d'Athanase A, p. 42, 1, 5-13.

(177) Gt. ibid., l. 10-12 : άμα δὲ καὶ τὸν είς προεστώτος τάξιν προδεδλημένον την προστασίαν ἀπαναινόμενον καὶ άηδως αύτη και δυσχερώς έχοντα.

de cent nomismata accordée par Romain II (à l'instigation de Nicéphore Phokas ?)178, aussi bien que l'octroi de 32 parèques installés à Hiérissos, s'ils sont a priori possibles179, restent néanmoins problématiques<sup>180</sup>. Toutefois, les difficultés dans lesquelles Lavra s'est débattue, durant l'hiver 963/64, ont permis au biographe d'Athanase de mettre en évidence une chose qui nous intéresse particulièrement : la solidarité de ses voisins. Loin de manifester de l'hostilité envers Athanase et son établissement, les Athonites voisins ont fait de leur mieux pour secourir les Lavriotes en détresse, et ont exprimé leur joie à l'annonce du retour de leur chef<sup>181</sup>. Cette bonne entente ne dura pas longtemps.

L'année 964: un tournant pour Laura et l'Alhos. Son ktèlôr devenu empereur, le couvent privé de Lavra se transforma instantanément, de facto sinon encore de jure, en couvent impérial188. Ainsi Lavra devint-il, par le fait du hasard, le premier couvent impérial athonite, chose qui ne manqua pas d'avoir des conséquences pour ce monastère, aussi bien que pour la Montagne toute entière, L'importance du changement et le parti qu'il était possible d'en tirer n'échappèrent pas à Athanase qui, peu de temps après son retour de Chypre, décida de se rendre à Constantinople, pour avoir une entrevue avec l'empereur. Ce nouveau déplacement se situe dans le printemps de l'année 964 et, en tout cas, avant le mois de mai<sup>183</sup>. Nous passons sur les reproches qu'Athanase a pu faire à son ami touchant sa conduite184, pour nous en tenir aux résultats concrets de son séjour dans la capitale: Athanase obtint trois chrysobulles par lesquels l'empereur faisait à Lavra des donations importantes185.

Nous ne parlerons que d'un seul, celui qu'on peut, à juste titre, appeler le premier lunikon de Lavra. Athanase, en s'y référant, le nomme le plus souvent « le chrysoboullion »186 sans autre qualificatif; une fois, il le qualifie de « règlement d'ensemble établi par chrysobulle »187. Ce document doit être considéré aujourd'hui comme définitivement perdu<sup>188</sup>, à l'exception d'un court extrait reproduit, textuellement semble-t-il, dans le typikon d'Athanase189, et de quelques mentions dans ce même écrit et dans la Vic100. Il doit logiquement être le premier document qu'Athanase ait cherché à obtenir : son objet principal était de normaliser les relations entre Nicéphore Phokas, Athanase

(180) Sur ce problème, cf. Actes Lavra2, Introduction, p. 37, p. 56 note 2, p. 58 note 10.

(181) Cf. Vie d'Athanase A, p. 42-43 §§ 100-101. Ce renseignement est d'autant plus important que le biographe mentionne sa source : un disciple d'Athanase présent alors à Lavra (cf. p. 43, 1, 14-16).

(182) Dans son chrysobulle de mai 964, Nicophore Phokas appelle Lavra «άγία λαύρα τῆς ἡμετέρας εὐσεδοῦς βασιλείας»: Acles Laura<sup>2</sup>, nº 5, l. 46, 53. Nous rencontrons pour la première fois le titre «βασιλική λαύρα» dans la typikon de Tzimiskės (Acte nº 7, 1, 4).

(183) Cf. Acies Laura, nº 5, 1. 42 : l'empereur et Athanase avaient vénére ensemble (en mai 964) les saintes

(184) Gf. lypikon d'Athanase, p. 104, 1, 21 - p. 105, 1, 2; Vie d'Athanase A, p. 43-44 §§ 102-103.

(185) Sur ces trois chrysobulles, cf. Acles Laura, Introduction par Lemente, p. 37-38.

(186) Cf. lypikon d'Alhanase, p. 106, l. 28; 107, 19, 21; 109, 2, 27, 31; 110, 27; 117, 10; diatypôsis : Meyen, Haupturkunden, p. 124, l. 6-7. (187) Ibid., p. 115, l. 4-6 : την διὰ χρυσοδουλλίου καθόλου διάταξιν τοῦ δηλοθέντος μακαριωτάτου βασιλέως

τοῦ χυροῦ Νιχηφόρου.

(188) Il avait disparu avant la fin du xviiie s., car ni Cyrille ni Théodoret ne l'ont retrouvé dans les archives. P. Uspenskij l'enregistre dans Ukazatet, d'après l'extrait inseré dans le typikon d'Athanase.

(189) Cf. typikon d'Athanase, p. 106, 1. 31 - p. 107, 1. 16.

(190) Voir notes 186, 187, 196, 200,

<sup>(178)</sup> Cf. par exemple les largesses de cet empereur que Nicéphore a obtenues pour le Kyminas et pour l'Olympe, (179) Vu que d'autres couvents athenites avaient reçu des donations impériales avant 963, voir ci-dessus, p. 63, 65.

et Lavra. La pièce est donc antérieure à mai 964, date à laquelle le seul chrysobulle de Phokas conservé<sup>191</sup> donne à Lavra quelques reliques et confirme deux chrysobulles antériours<sup>102</sup>. La confirme mation fait état d'une clause, d'après laquelle personne n'aurait le droit d'intervenir à Lavra, sant l'empereur188. Cette clause doit appartenir au «chrysoboullion » : les dernières lignes reproduites dans le typikon stipulent que Lavra restera un couvent libre et indépendant 194. Nous pouvons reconstituer approximativement le contenu de ce chrysobulle : Nicéphore, ktèlor du couvent, en est le possesseur durant sa vie; après sa mort, le couvent passera en la possession d'Athanase, et ensuite en celle de ses successeurs195. Du vivant de Nicéphore, Athanase sera le kathigoumène de tous les moines, ceux de la laure et ceux des kellia, dont le nombre est fixé à quatre-vingts100. Est également précisé le mode d'élection des higoumènes, après la mort d'Athanase et de Nicéphore 197. L'empereur interdit l'attribution de Lavra à une personne, civile ou ecclésiastique, ou à un autre couvent198 Le couvent restera libre et indépendant<sup>100</sup>. En dehors des questions administratives, il semble que ce chrysobulle de Nicéphore se souciait également des problèmes matériels, accordant an couvent des revenus et des biens permettant d'assurer la subsistance de ses quatre-vingts moines. En effet, c'est probablement ce même chrysobulle qui accordait à Lavra une pension en espèces, et peut-être aussi le couvent de Péristérai200,

En rentrant à l'Athos vers juin 964, Athanase apportait à son monastère :

- une pension annuelle (solemnion) en espèces de 244 pièces d'or201,
- une pension annuelle en nature (du blé, en quantité inconnue)202.
- le couvent de Péristérai avec tous ses domaines et dépendances<sup>203</sup>.
- -- la confirmation de la possession de 32 parèques installés dans la région d'Hiérissos<sup>204</sup>.
- -- trois reliques205

Ainsi, Lavra changea subitement d'aspect : avec ses quatre-vingts moines, l'établissement devenait un grand koinobion; avec sa nouvelle fortune, ajoutée à ses ressources antérieures, peut-être aussi à sa pension de 100 nomismata, et à l'argent personnel que Nicéphore donna à son ami

(191) Acles Laura, nº 5, conservé par des copies modernes.

(192) Ibid., 1, 55 sq.

(193) Ibid., 1. 61-62 : "Ετι τε μηδενί έξεϊναι των άπάντων την διάκρισιν ή την άνάκρισιν ταύτης εί μη μόνω τῷ

(194) Typikon d'Alhanase, p. 107, l. 15-16 : άλλ' ούτως έλευθέραν είναι και αυτοδέσποτον, κατά την ημετέραν γνώμην τε καί διάταξιν.

(195) Ibid., p. 106, 1, 25-32,

(196) Ibid., 1. 33-37; cf. Vie d'Alhanase A, p. 44, l. 19-20 : και πρώτον μεν δείται τοῦ σοφερτάτου ποιμένος των γε είς ψυχήν ήκόντων ποιεισθαι την επιμέλειαν.

(197) Typikon d'Albanase, p. 107, 1. 1-12.

(198) Ibid., 1. 13-16. Cette clause protège Lavra du charistikion et de l'épidosis (sur lesquels, cf. P. Lemerte, Un aspect du rôle des monastères à Byzance : les monastères donnés à des lates, les charisticaires, Acad. des Inscriptions el Belles-Lellres, Comples Rendus, 1967, p. 9-28; Holène Auguellen, Charisticariat et autres formes d'attribution de fondations pieuses au x e-x1 e s., Zbornik Radova Vizant. Insl., 10, 1967, p. 1-27).

(199) Typikon d'Athanase, passage cité dans la note 194.

(200) Vie d'Alhanase A, p. 44, 1. 20-25.

(201) Ibid., p. 50, 1. 13-14; typikon d'Athanase, p. 114-115.

(202) Ibid., p. 117, l. 10,

(203) Vie d'Alhanase A, p. 44, l. 23-25; lypikon d'Alhanase, p. 119, l. 24-28.

(204) Gt. Acles Laura, no 6, actes mentionnés no 2,

(205) Les reliques étalent à Byzance une importante source de revenus, car elles attiraient les fidèles et les

pour l'achèvement de l'églisc<sup>206</sup>, Lavra devenait un couvent riche et prospère. Cette importance numérique et cette puissance économique ne pouvaient qu'impressionner, et en même temps inquiéter, les autres Athonites. Athanase perçut-il le danger et voulut-il faire son possible pour éviter des sentiments d'envie et de jalousie à l'égard de son monastère ? Les Athonites lui avaient-ils demandé, avant son départ, d'intervenir en leur faveur auprès de l'empereur ? Les deux hypothèses sont plausibles. En tout cas, Athanase avait obtenu aussi quelques privilèges pour l'ensemble de l'Athos: l'augmentation de la pension (roga) de l'Athos, qui passa de 3 livres d'or à 7 livres<sup>207</sup>, et l'agrandissement de l'église de Karyés. Il semble, en effet, que la promesse que Léon Phokas avait faite à Athanase, en 959, de reconstruire l'église du Prôtaton<sup>208</sup>, était restée lettre morte. Athanase revint à la charge auprès de Léon et de Nicéphore, avec succès. Il est à présumer que les deux frères lui conflèrent l'argent nécessaire à ces travaux, puisqu'« une église plus belle et plus grande » est résultée du voyage d'Athanase209.

# 3. LE RÔLE DES IBÈRES DANS LE DÉVELOPPEMENT DE L'ATHOS

Le prestige d'Athanase était tel, dit son biographe, que des gens de tous peuples, de toutes races et langues, de toute condition, humbles, riches, de bonne famille, venaient à lui de près et de loin ; de Rome, d'Italie, de Calabre, d'Amalfi, d'Ibérie, d'Arménie210. L'auteur ne fait que corroborer nos autres sources, qui parlent de la présence au Mont Athos de gens appartenant à divers groupes ethniques. Sans revenir à Joseph l'Arménien. Athonite du milieu du 1xe siècle<sup>211</sup>, nous savons qu'au dernier quart du xº siècle, il y avait sur la Montagne des moines venant de diverses régions de l'Italie<sup>212</sup>. Le Calabrais Nicéphore le Nu avait pris le chemin de l'Athos vers 970, après la mort de son père spirituel Phantinos, à Thessalonique<sup>213</sup>. Avant cette date, sous le règne de Nicéphore Phokas, arrivèrent les premiers Ibères connus de nous : Jean l'Ibère et son fils Euthyme.

Jean, riche et noble géorgien, s'était fait moine et s'était retiré sur le mont Olympe. Après un court voyage à Constantinople pour délivrer son fils gardé en otage, Jean, fuyant la gloire qui commençait à l'entourer à l'Olympe, vint à l'Athos, accompagné de son fils, Euthyme, et de quelques disciples; il trouva refuge au koinobion de saint Athanase<sup>214</sup>. Le seul repère chronologique,

(206) Cf. tupikon d'Athanase, p. 105, l. 4-6,

(207) Voir ci-dessus, p. 54-56.

(208) Cf. Vie d'Alhanase A. p. 24, Ι. 11-15 : ὑπόμνησιν αὐτῷ (Athanase) καὶ παράκλησιν οἱ τοῦ "Όρους προσάγουσιν, ὁ δὲ τῷ μαγίστρω, περὶ ἀνοιχοδομῆς τοῦ θείου ναοῦ τῶν Καρεῶν, ὁς πάνυ βραχύτατος ὧν πολλὴν παρεῖχε τοῖς γέρουσι στενοχωρίαν ἐν ταῖς συνάξεσι, καὶ τυχών ἐπινεύοντος (...).

(209) Cf. Vie d'Alhanase A. p. 44-45 § 104.

(210) Ibid., p. 67, l. 18-25. Remarquons que les Slaves ne sont pas compris dans cette liste, où figurent probablement toutes les régions et tous les groupes ethiniques représentés au Mont Athos vers la fin du x° et le début du

(211) Voir ci-dessus, p. 29.

(212) Cf. A. Pentusi, Monasteri e monachi italiani all'Athes nell'Alto Medicevo, Millénaire, p. 217-251.

(214) Vie de Jean et d'Euthyme, p. 16-18 §§ 6-7; p. 18; ad coenobium advenit sancti Athanasii in monte Sancto

<sup>(213)</sup> Ct. Vie d'Athanase A, p. 69-70. Il est question de ce Nicéphore dans le synaxaire de saint Phantinos le Jeune (Syn. E. CP, col. 224.5): il accompagna son pere spirituel Phantinos, quand celui-ci quitta la Calabre (la Vie de saint Nil, PG, 120, col. 24, 33, 56, 56-57, parle aussi d'un Phantinos qui est à identifier à celui du synaxaire, cf. Byz., 29-30, 1959/60, p. 165-166), et le suivit dans ses voyages, jusqu'à Thessalonique ou Phantines mourut, en 965, scion Germaine Da Costa-Louillet (ibid.); en 970, solon F. Russo (Bollettino della Badia greca di Grollaferrala,

dans le passage de la Vie de Jean que nous venons de résumer, est l'épisode à la suite duquel le ieune Euthyme fut amené à Constantinople<sup>215</sup>. L'éditeur, sans trop d'arguments, place l'événement sous le règne de Jean Tzimiskès 116. M. Tarchnišvili pense que « la date de l'arrivée donnée par Uspenskii, 965, n'est pas loin de la réalité »217. Il semble que, pour l'arrivée des Ibères à l'Athos, nous devons retenir la date de ca 965, car un acte athonite parle de la présence de Jean l'Ibère sur la Montagne durant le règne de Nicéphore Phokas<sup>218</sup>. Le jeune Euthyme, à ce moment, n'avait pas plus de dix à douze ans<sup>210</sup>, mais cela ne créa pas de difficulté. La règle qui interdisait l'accès de l'Athos aux enfants<sup>220</sup> était souvent transgressée<sup>221</sup> et Athanase, qui, dans son typikon, défend l'entrée de Lavra même à l'héritier imberbe du trône<sup>222</sup>, accepta le fils mineur de Jean l'Ibère. Il est vrai que les Ibères ne restèrent pas longtemps dans le koinobion. Comme leur nombre augmentait, Athanase céda à Jean un terrain, situé à mille pas de Lavra, où il construisit des kellia et une église sous le vocable de S. Jean l'Évangéliste<sup>223</sup>. Les Ibères n'avaient pas le droit de vendre ces kellia, ni de les aliéner, ni de dépasser le nombre de huit<sup>224</sup>. Ils vivaient indépendants, constituant un groupe anachorétique, sous la direction spirituelle de Jean. Parmi les ascètes qui entouraient Jean, le plus célèbre était sans doute celui que la Vie géorgienne appelle « le grand Tornikios ». Avant de prendre l'habit et de venir à l'Athos à la recherche de Jean l'Ibère<sup>225</sup>, Jean Tornikios avait accompli de nombreux exploits militaires. L'abandon momentané de la bure et son départ de l'Athos pour aller combattre Bardas Sklèros, révolté contre les empereurs Basile II et Constantin VIII, lui valut une nouvelle gloire et lui donna les moyens financiers de construire pour ses compagnons Ibères

(215) Cf. Vie de Jean el d'Eulhyme, p. 17 § 7, l. 11-15.

(216) Ibid., note 1.

(217) M. TARGINIŠYILI, Geschichte der kirchlichen georgischen Literatur auf Grund des ersten Bundes der georgischen Literaturgeschichte von K. Kekelidze, Studi e Testi 185, Cité du Valican, 1955, p. 128.

(218) Dölger, Schaftkammer, nº 108 (de 984), l. 12 : τοῖς κατὰ καιρούς βκσιλεῦσιν ἐντυχών ἀπό τε τοῦ κυροῦ Νικηφόρου.

(219) Euthyme seralt né vers 955, cf. en dernier lieu M. Tarchinièvill. Die Anfänge der schriftstellerischen Tätigkeit des hi. Euthymius und der Aufstand von Bardas Skleres, Oriens Christianus, 38, 1954, p. 113-124; Iden, Geschielle, p. 128.

(220) Gette règle est répétée dans tous les typika : de Tzimiskès (Acto n° 7, 1. 101-106, 141); de Monomaque (Acte n° 8, 45-53); d'Athanase (typikon d'Athanase, p. 118, 1. 31-35); Euthyme d'Iviron, dans le typikon de ce couvent, curait present que les enfants seraient élevés «in villas exteriores (...) dence barba fills excreverat et tune in monasterium introducebantur » (Vie de Jean et d'Euthyme. n. 52 8 60.

(221) Nous pouvons eiter quelques exemples: Théophane, copiste connu entre 1004-1023 (cf. M. Voœt et V. Gardinausen, Die griechischen Schreiber des Mittelatters und der Renaissance, Leipzig, 1909, p. 146; J. Irigorn, Pour une duud et due des centres de copie byzantins, Seriptorium, 13, 1959, p. 200-204), a été élevé dans le couvent d'Iviron: ef. Vie de Jean et d'Euthyme, p. 58, 1. 30-34; des imberbes sont tolérés par certains en 1045 (cf. typikon de Monomaque loc. cil.); en 1065, on conduit à l'Athos une troupe de quatre-vingts enfants géorgiens, orphélins, pour y être élevés; le prôtos ne fait pas obstacle au projet (cf. Vie de Georges l'Itagiorite, p. 131 sq. §§ 39, 72, 73, 79, 81: sans doute, ces enfants devralent-lis être élevés hors du couvent); Syméon de Xénophon, enunque, quant à lui, avait trois à fait un grand scandale (cf. Diègèsis mériké); au xiv°s., nous rencontrons un moine imberbe dans la Vio de S. Niphôn l'Athonite (cf. An. Ball., 58, 1940, p. 23 s 16).

(222) Voir note 220.

(223) Cf. Vie de Jean et d'Euthyme, p. 19 § 8.

(224) Cf. typikon d'Athanase, p. 118, l. 24-30.

(225) Nous laissons de côtô le problème épineux de la famille de Jean l'Ibère et le degré de sa parenté avec Jean Crolkios. La question a ôté souvent débattue, et les solutions proposées divergent considérablement : cf. par ex. P. PERTERS, Vic de Jean et d'Euthquie, § 8 note 1, et dans An. Boll., 50, 1932, p. 358-371; N. Adontz, Tornik le moine, Byz., 13, 1938, p. 143-164; TARGINISVIII, op. cft., p. 70.

de l'Athos un couvent, la laure d'Iviron<sup>226</sup>. Vers l'année 980, les Ibères s'y installèrent<sup>227</sup>, abandonnant les kellia de Lavra<sup>228</sup>.

Héberger les Ibères ne sut que prositable à Lavra. Du temps encore de l'empereur Nicéphore, Jean l'Ibère avait obtenu un privilège pour Lavra, nous ignorons lequel<sup>220</sup>. De Jean Tzimiskès, il obtint un solemnion supplémentaire de 244 pièces d'or<sup>230</sup>; et il est plus que probable que ce sut lui qui intervint auprès de l'empereur en faveur de son ami Athanase, accusé par les autres Athonites. De Basile II, il obtint l'île de Néoi<sup>231</sup>. Ensîn, la Vie géorgienne énumère de nombreux autres dons (de l'argent, des objets précieux, des animaux, un bateau)<sup>233</sup>, certains sûrement saits dès l'arrivée des Ibères à l'Athos (comme les 25 livres d'or ?), d'autres avant 984, de l'aveu d'Athanase lui-même<sup>233</sup>.

Lavra ne fut pas le seul bénéficiaire de ces largesses. Les Ibères ont aidé « tous les monastères de la sainte Montagne qui vivaient en ce temps à peu près dans la misère et qui ne s'étaient pas encore développés», aussi bien que la communauté athonite toute entière<sup>234</sup>. Jean l'Ibère avait donné au Prôtaton des quantités appréciables d'argent, des objets précieux, des livres liturgiques, des animaux, etc<sup>235</sup>. Il est done clair que les Ibères ont joué un grand rôle dans le développement de l'Athos dans le dernier quart du xe siècle et au début du xr siècle : rôle politique, parce que leurs chefs, Jean, Tornikios, Euthyme, Georges Varazyatzé, appartenaient à une grande famille géorgienne, et avaient des rapports étroits avec la cour et avec tous les empereurs, depuis Nicéphore Phokas; rôle économique aussi, car ils avaient visiblement beaucoup d'argent à leur disposition, et ils le distribuaient libéralement; rôle spirituel, enfin, car Jean et Euthyme étaient des hommes éminents et jouissaient d'un grand prestige parmi les Athonites. Athanase parle d'eux en termes élogieux<sup>236</sup>, et il leur a laissé l'épitropie de son couvent<sup>237</sup>, chose qu'il n'aurait pas faite, s'il n'avait pas eu une opinion très élevée de leur valeur morale et spirituelle<sup>238</sup>.

(226) Cf. Vie de Jean et d'Euthyme, p. 18-22 §§ 8-11.

(227) Le chrysobulle de Basile II, qui octroie ou qui confirme à Jean Tornikies deux petits couvents athenites, date de 979/80; voir ci-dessous, p. 88.

(228) Construits sur un terrain non allémable de Lavra, ils restèrent un la possession de ce couvent. Ce sont probablement es keilla que cite la Vie de Jean et d'Euthyme parmi les libéralités des Ibères au profit de Lavra (p. 26, 1.13 : celles ad querum aedificationem dederunt...).

(229) Cf. Dölger, Schalzkammer, no 108, passage cité dans la note 218.

(230) Ibid., 1. 13-14; Vie de Jean et d'Euthyme, p. 25, 1. 10-12 (M. A. Alexidzé, que nous remercions vivement, a examiné pour nous le texte géorgien : il dit bien 244 nomismata, le chiffre octoginta quattuer de l'édition étant une erreur de la traduction latine); jupikon d'Athanase, p. 114, 1. 33-35 (saus mention du rôle de Jean); Vie d'Athanase A, p. 50, 1. 14-17 (idam).

(231) Cf. Döloga, Schalzkammer, no 108, 1, 15-16.

(232) Vie de Jean el d'Euthyme, p. 25-26 § 16.

(233) Cf. Dölger, Schalzkammer, nº 108, 1. 18-20.

(234) Vie de Jean et d'Buthyme, p. 25 : (...) omnibusque Sancti montis monasteriis quae hoc tempore propomodum in egestate orant, necdum adeo succrevorant, Medio quae est totius montis universitas, facultates reditusque abunde donarunt (« medio » sive « centro », ce sont les termes par lesqueis P. Pecters propose de traduire le mot géorgien qui rend le terme gree Mécn, cf. ibid., § 16 note 3).

(235) Cf. note précédente, et ibid., p. 26-27 § 17 (indiction 8: 14 livres d'or ; indiction 11: 12 livres ; indiction 12: 18 livres). Cet argent, ajouté à la rega impériale annuelle et aux autres dons, était distribué à tous les moines (cf. Dölgen, Schatzkammer, n° 103, 1. 36-37; ce même document mentionne, 1. 10-11, les donations de Jean l'Ibère au Prépialent.

(236) Diatypôsis : Meyer, Haupturkunden, p. 124, 27 - 125, 7; 125, 27-28; 127, 6-10.

(237) Cf. note précédente. Cette supervision exercée sur Lavra d'abord par Jean, ensuite par son fils, jusqu'en 1028, suscita l'animosité, pour ne pas dire l'hostilité, des Lavrietes (cf. aussi Acles Laura, Introduction par LEMERLE, p. 41-44, 49). C'est à cela sans doute que neus devons attribuer le fait étenmant que le biographe d'Athanase ne montionne pas une scule fois le nom de Jean l'ibère et de son fils Euthyme.

(238) Esperons que l'édition du dessier d'Iviron, qui est en préparation, apportera de nouveaux éléments permettant de juger, mieux qu'elle ne le fut, l'ampleur de l'apport des moines géorgiens au développement de l'Athes.

# 4. LISTE DES COUVENTS ATHONITES CONNUS AVANT LA FIN DU X<sup>6</sup> SIÈCLE

Quarante-sept higoumènes signent le typikon de Tzimiskès<sup>289</sup>. Si nous mettons de côté Athanase, l'higoumène de Lavra, Nicolas le calligraphe, Kosmas higoumène de Théoktistou, et Christodoulos, « higoumène du prôtos 240, restent quarante-trois higoumènes sur les établissements desquels nous ne savons rien, pas même leur nom<sup>241</sup>. Tous n'apparurent pas dans la dizaine d'années qui s'écoulèrent entre la fondation de Lavra et la signature du typikon. Certains comptent parmi le petit nombre des couvents que l'Athos abritait au milieu du xº siècle. Il faut aussi faire la part de l'influence d'Athanase et de celle d'Euthyme du Stoudios, qui intervint pour ramener la paix à l'Athos et rédigea le typikon: il est probable qu'un certain nombre de pères spirituels de groupes anachorétiques décidèrent alors de se donner le statut de koinobion et acquirent un domaine délimité, mais aussi que d'autres, ainsi que des hésychastes, n'ont pas voulu signer le typikon.

Nous donnons ci-dessous une liste alphabétique de tous les monastères qui apparaissent dans notre documentation avant la fin du x° siècle, avec les références aux actes antérieurs à l'an mil et, éventuellement, d'autres indications postérieures. Nous incluons dans cette liste trois couvents mentionnés pour la première fois en 1001 et dont il est clair qu'ils furent fondés avant la fin du x° siècle.

Akindynou. Il est probable qu'un monastère dit tou Akindynou existait au Mont Athos vers la fin du xº siècle  $^{242}.$ 

Amalfinou. Les premiers Amalfitains sont venus s'installer au Mont Athos du vivant d'Athanase et de Jean l'Ibère; ils y ont fondé peu de temps après leur couvent, dit tou Amalfinou ou tôn Amalfinon<sup>243</sup>.

Saint-André. On connaît un seul higoumène de ce monastère, Aristoboulos, qui exerça ses fonctions entre 984 et 1018<sup>244</sup>.

Saints-Apôtres. En 980, l'higoumène des «kellia de feu Antoine »<sup>245</sup> vend l'agros des Saints-

(239) Acte n° 7, 1. 163-176; les copies utilisées pour l'édition Meyen, Haupturkunden, comportent des omissions. (240) Nous essayons d'éclaireir la fonction qui se cache sous ce titre dans l'édition de l'Acte n° 7, notes.

(241) Cet usage de signer sans donner le nom du couvent, que nous rencentrons dans d'autres documents de la haute époque, pourrait s'expliquer par le petit nombre des higoumènes qui se connaissaient blen entre eux ; mais il manifeste pout-être aussi un état d'esprit : garder, en signe d'humilité, une sorte d'anonymat.

(242) Cf. Acles Lavra\*, nº 12, 1. 28-29, et nº 14, notes. — Dans cette liste, nous nous sommes délibérément abstenue de localiser les monastères mal connus. C'est un travail qui doit être entrepris après la publication des nombreux périorismei contenus dans les dossiers inédits, et par une personne qui aura la possibilité de se rendre sur place et de recueillir des renseignements oraux; on se bornera à constater que la plus grande partie de ces petits établissements se trouvait dans la partie médiane de la preson'ille.

(243) Sur ce couvent et son histoire, cf. A. Pertusi (art. cité p. 83 note 212); P. Lemerle, Les archives du monustère des Amalitains au Mont Athos, EEBS, 23, 1953, p. 548-566; L. Bonsall, The Benedictine monastery of St Mary on Mount Athos, Eastern Churches Review, 2, 1999, p. 262-267.

(244) Dölger, Schaltkammer, nº 103, 1. 52, nº 108, l. 61; Goudas, Valopédi, nº 1, p. 117, l. 39; Acles Laura\*, nº 17, l. 52, nº 19, l. 33; Valopédi, inèdit de décembre 1018 (photo au Collège de France).

Apôtres, dit de Xèrokastrou, qui fait partie de son héritage, à certains de ses condisciples, dont Onèsiphoros: le domaine devint alors un monastère que l'on retrouve en 996246 et après<sup>247</sup>.

Arkou. Situé sur la colline d'Oxys Bounos dans la région de Xèrokastron, il est mentionné une seule fois, en 980248.

Alzitéannou. En 985, un higoumène nommé Jean Atziyannès²40 appose sa suscription et sa souscription à un acte d'Iviron : il doit être le fondateur du monastère τοῦ ᾿Ατζιωώνγου, qui est connu à partir de 991/92²50.

Berroidiou. Première mention en 996251. Il semble qu'à partir du milieu du x1º siècle au plus tard il existe deux monastères, sans doute voisins, portant ce nom; l'un est dédié à saint Étienne 252.

Chaldou. C'est le dernier groupe anachorétique de l'Athos dont nous ayons connaissance; il fut obligé de se constituer en monastère ayant la fin du siècle<sup>263</sup>.

Chana. Il figure pour la première fois dans un acte de 1001254.

Chilandar. Entre 976 et 979/80, les Athonites adressèrent à l'empereur Basile II une requête rédigée παρὰ Γεωργίου τοῦ λεγομένου Χελανδάρι<sup>255</sup>. En 982, ce même Georges Chélandaris vendit aux Ibères son agras, situé près d'Iviron, parce qu'il voulait s'installer près de la mer<sup>256</sup>. Ce second établissement « près de la mer » doit être identifié au couvent de Chilandar<sup>257</sup>, qui ruiné fut, en 1198, octroyé aux Serbes<sup>258</sup>.

Chromitissa. Son higoumène signe un acte en 980 : Νικόλαος (...) τῆς Χρομιτίσσου<sup>269</sup>. Au xr<sup>o</sup> siècle, on retrouve ce couvent sous la dénomination : τῆς ἀρχοντίσσης Χρομ(ιτίσσης)<sup>200</sup>.

Saint-Dèmètrios. Un établissement de ce nom apparaît dans un acte de 998261. Au x1º siècle, il existe deux couvents sous ce vocable 262 : l'un, qui portait l'épithète tou Skylopodari ou tou Kynopodos, se trouvait près du Pantocrator, l'autre probablement près du Zygos 263.

(246) Acles Lauras, no 12, 1. 31 : higoumène Anthimos.

(247) Acles Zographou, n° 3 (1049), l. 2-3 : Διονύσιος καθηγούμενος τῆς μονῆς τῶν ἀγίων ᾿Αποστόλων (...) τοῦ Ονησιφόρου.

(248) Ibid., nº 1, 1. 41 : Κοσμᾶς (...) ἡγούμενος τῆς "Αρκου, cf. I. 24.

(249) Acte d'Iviron (photo au Collège de France) = SMYRNAKES, Alhos, p. 37, qui a lu : Atzipanos.

(250) Cf. Acies Lavra2, no 19, notes.

(251) Ibid., nº 12, l. 31 : Συμεών (...) ήγούμενος τοῦ Βεριώτου.

(252) Cf. une double signature en 1076: Acles Chilandar Suppl., nº 1, 1. 65-67 (lire Βερειότου au lieu de Zetότου) et l. 71; Dölder, Schalzkammer, nº 104 (1080), 1. 40 et 41; Acles Lavra³, nº 57 (1108), 1. 46 et 58.

(253) Voir ci-dessous, p. 102 et note 70 ; Acles Lauras, no 28, notes.

(254) Goudas, Valopédi, nº 1, p. 119, l. 54 : Κύριλλος (...) ήγούμενος τοῦ Χανᾶ, qui signo aussi en 1010 : Actes Laura', nº 15, l. 24 : δ Χανᾶς.

(255) Sur les raisons de cette requête, voir ci-dessus, p. 39-40.

(256) Acte inédit d'Iviron (photo au Collège de France).

(257) Première mention connue en 1015 : Döloun, Schatzkammer, nº 103, 1. 48.

(258) Cf. Acles Chilandar, nos 3 et 4.

(259) Actes Zographou, nº 1, 1. 40.

(200) Acles Lawra', nº 29, 1. 30; mais cf. ibid., nº 28, 1. 22, et Acles Esphigmenou', nº 1, 1. 39, simplement rỹc Koourdoone.

(261) Acte de Vatopédi inédit (photo au Collège de France).

(262) En 1048, leurs higoumènes signent le même document : Actes Rossikon, nº 3, p. 26.

(263) Cf. Acles Paniocraior, nos 1 el 13; SMYRNAKES, Alhos, p. 61-62; Acles Chilandar, no 1, 1, 18.

Saint-Élie. Cet établissement, qui fait son apparition dans les documents en 1016, est mentionné dans la Vie géorgienne de Jean et Euthyme les Ibères, du vivant de Jean<sup>204</sup>.

Esphigménou. Les origines de ce couvent remontent au moins aux dernières années du xº siècle<sup>205</sup>.

Gyreviou. La première mention de ce monastère est de 998200; mais on se rappellera qu'un moine athonite δ Γυρευτής apposa son signon sur un acte de 942287.

Iviron. On place d'ordinaire la fondation d'Iviron en 979/80, date d'un chrysobulle de Basile II; on peut la remonter quelque peu, si l'on admet que cet acte confirme la fondation du nouveau couvent plutôt qu'il ne le crée268.

Kalligraphou. Un Nicolas, moine et higoumène, copiste de son métier (ὁ καλλιγράφος), signe le typikon de Tzimiskès<sup>266</sup>: il pourrait s'agir du fondateur d'un établissement dit tou Kalligraphou, attesté plus tard, dans le voisinage de Kastamonitou<sup>270</sup>.

Kalyka. En avril et en juillet 982, un Pierre moine et higoumène δ Καλιούκας signe deux actes inédits d'Iviron; nous croyons qu'il est le fondateur du monastère de Kalyka<sup>271</sup>, dont l'higoumène Xénophon signe un acte en 996272.

Kamèlavka. Son higoumène, Théodose, signe un acte en 996278. Les mentions ultérieures de ce couvent, situé au voisinage de Zographou, sont rares et espacées<sup>274</sup>,

Kaspakos. Il n'existe aucune mention directe de Kaspakos avant 1012; cependant un acte rédigé à cette date pour régler un conflit entre ce couvent et Atziiôannou mentionne des conflits et des documents antérieurs qui concernent Kaspakos; l'un d'eux est probablement de 991/92275.

Kalzari. Son premier higoumène, Stéphanos, est connu par un acte de 985276; en 991 et 996 son higoumène s'appelle Antoine277.

Louirakiou. Ce monastère apparaît pour la première fois en 991 : le moine Jean qui le représente alors pourrait être le Jean higoumène qui signe un acte en 1001278, tandis qu'en 996 l'higoumène s'appelle Dorothée270.

Monoxylitou. Il existe une seule mention de Monoxylitou, à une date à laquelle le couvent avait cessé d'exister : en 996, le prôtos Jean et le Conseil cèdent à Athanase de Lavra le monastère

```
(264) Cf. une notice dans Acles Lauras, no 19, notes.
```

ruiné et abandonné de Monoxylitou<sup>280</sup>. Pour que Monoxylitou se trouve, en 996, dans cet état. de nombreuses années avaient dû s'écouler depuis le moment de sa fondation. On peut donc dire que ce monastère existait vraisemblablement au milieu du xº siècle.

Néakilou. Pour ce monastère aussi, nous n'avons qu'une seule mention au xº siècle : son higoumène Iôannikios signe un acte en 996281.

Saint-Nicolas. On connaît plusieurs monastères de Saint-Nicolas au xrº siècle. Un d'eux au moins, celui dont l'higoumène signe un acte en 1001283, avait été fondé au cours du xº siècle.

Nikodèmou. Ce monastère n'est attesté qu'une seule fois, en 998283; il a sans doute disparu très vite.

Saint-Pantéléimôn. Un acte de 998 montre que ce couvent avait été fondé ayant cette date<sup>284</sup>: il est même possible qu'il l'ait été avant 987285. Il doit son surnom tou Thessalonikéôs au nom de famille, ou d'origine, de son higoumène, Léontios, lequel fut sans doute aussi son fondateur,

Paphlagonos. Son higoumène, Nikôn, apparaît pour la première fois dans un acte de 998; on le retrouve en 1015 et en 1016286.

Saint-Paul. Sur ce couvent voir ci-dessus, p. 67-68.

Phakènou. Jean Phakènos, sans doute le fondateur du monastère qui porte ce nom, apparaît pour la première fois en 985287; il est prôtos entre 991 et 996288.

Phalakrou, Le couvent tire certainement son nom de celui de son fondateur ou de l'un de ses higoumènes; peut-être de ce Nicéphore qui signe en 991 : ὁ Φαλακρός<sup>289</sup>. On trouve aussi la forme τοῦ Φαρακλοῦ290,

Philadelphou, Deux actes, un de 998 et un de 1001, nous apprennent que ce couvent était depuis un certain temps en conflit avec Vatopédi au suiet de certaines terres<sup>291</sup>. Son fondateur est sans doute le moine et prêtre Philadelphos qui signe en 984 et en 985202.

<sup>(265)</sup> Cf. Actes Esphigmenou', Introduction, p. 18.

<sup>(266)</sup> Acte de Valopedi inedit : Κύριλλος (...) ήγούμενος του Γυρεπτου (sic).

<sup>(267)</sup> Acte nº 4, 1. 3; voir aussi ci-dessus, p. 61, note 1.

<sup>(268)</sup> Les origines d'Iviron sont étroitement liées à l'histoire de Kolobou (voir ci-dessus, p. 36-40), à celle de Klèmentos (p. 64-65) et à colle des premiers Ibères au Mont Athes (p. 83-85).

<sup>(269)</sup> Acte nº 7, 1, 173.

<sup>(270)</sup> Première mention dans Actes Zographou, nº 4 (1051), I. 36-37.

<sup>(271)</sup> Sur ce monastère et sur les formes de son nom, cf. Acles Lavra, Index s.v.

<sup>(272)</sup> Acles Lavras, no 12, 1, 28,

<sup>(273)</sup> Ibid., I. 31.

<sup>(274)</sup> Une notice sur cet établissement sera publiée dans Acles Kaslamonitou,

<sup>(275)</sup> Voir la notice sur ce couvent dans Acles Lauras, nº 17, notes.

<sup>(276)</sup> Acte d'Iviron, suscription et souscription = SMYRNAKES, Alhos, p. 37, 1, 7-8,

<sup>(277)</sup> Actes Laura, no 9, 1, 42, no 12, 1, 26,

<sup>(278)</sup> Ibid., nº 9, 1. 47; GOUDAS, Valopédi, nº 1, p. 118, l. 47.

<sup>(279)</sup> Acles Lavras, no 12, 1, 28.

<sup>(280)</sup> Actes Laura\*, no 12, l. 4 ; την μογήν τοῦ Μονοξυλίτου έρημον οὕσαν καὶ ἄπορον παντελώς, l. 17 ; έρημωμένη καί παντελή ήφανισμένη μονή. Cf. aussi ibid., p. 131.

<sup>(281)</sup> Acles Laura\*, no 12, 1, 31-32. Pour son histoire ulterleure, voir la notice à paraître dans Acles Kastamonitou.

<sup>(282)</sup> Goudas, Valopédi, nº 1, p. 118, l. 51 : Léontios.

<sup>(283)</sup> Acte de Vatopédi inédit (photo au Gollège de France).

<sup>(284)</sup> Léontios, qui signe un acte inédit de Vatopédi en sent. 998 comme « higoumène de Saint-Pantéléiman ». est à identifier à Léontles δ Θεσσαλογικαῖος qui est mentionne en 1009 dans Actes Chilandar, nº 1, 1, 6 : il signe cet acte comme « moine et higoumène » (1. 46) et un acte de 1013 (Iviron inédit, photo au Collège de France) comme « moine de Saint-Pantéléimen ».

<sup>(285)</sup> Un document de 1057 (Acles Rossikon, nº 4, p. 34) laisse entendre que l'higoumène του άγίου Παντελεήμονος του Θεσσαλονικέως était dans le couvent denuis soixante-dix ans.

<sup>(286)</sup> Acte de Valopédi inédit ; actes d'Iviron = Dölgen, Schalzkammer, nº 103, l. 46, et inédit ; Actes Xeropolamou, nº 3, 1. 61.

<sup>(287)</sup> Acte d'Iviron, suscription et souscription = Smynnakes, Alhos, p. 36.

<sup>(288)</sup> Voir liste des prôtoi nº 5. Il est certainement à distinguer de Jean higoumène de Phakènou qui signe en 1045 (Acte nº 8, 1, 193) et en 1047 (Actes Kastamonilou, nº 1, 1, 23).

<sup>(289)</sup> Actes Laura\*, nº 9, 1, 50.

<sup>(290)</sup> Ibid., nº 12 (996), l. 30 : Βαρθολομαΐος (...) ήγούμενος του Φαρακλού, nº 23 (1019), l. 30 : Νεόφυτος μοναγός τοῦ Φαρακλοῦ.

<sup>(291)</sup> Acte de Vatopédi inédit; Goudas, Vatopédi, nº 1.

<sup>(292)</sup> Dölger, Schatzkammer, no 108, l. 57; acts d'Iviron, suscription et souscription = Smyrnakes. Athos. p. 37, 1, 4-5,

Pithara. On trouvera ailleurs298 une notice sur ce petit établissement, dit aussi tou Charzana, qui disparut très tôt; ajoutons que son second klèlôr, Demètrios Lamaris, vivait en 982224.

Ptéré. Il est probable qu'un petit couvent portant ce nom existait vers la fin du xe siècle205. Ses rapports avec le couvent de Philothéou, connu à partir du début du x1º siècle, restent à étudier²ºº : le premier fut probablement absorbé par le second.

Rabda. La première mention de cet établissement est de 998207, la seconde de 1001208.

Sauveur. La signature de son higoumène, Dionysios, se trouve dans un document de 1001200,

Sikélou. En 985, un acte du prôtos Thomas a pour scribe Phantinos, moine et higoumène de Sikélou<sup>800</sup>, mais le monastère est plus ancien; il fut certainement fondé par un moine nommé Luc, originaire de Sicile<sup>301</sup>. En 996, son higoumène s'appelle Nicéphore<sup>302</sup>.

Strobèlaia. Il existe une seule mention du couvent de la Vierge dit τῆς Στροδηλαίας, avant la fin du xe siècle : son higoumène Euthyme signe en 996808,

Théodosiou. Il n'y a qu'une seule mention de ce monastère pour le xe siècle, sauf si l'on suppose que le moine et higoumène Basile qui signe en 991304 est le même que son homonyme qui s'intitule en 996 higoumène de Théodosiou<sup>886</sup>; cela est possible, car les deux signatures se trouvent au même emplacement (après Antoine, avant Dionysios) dans les listes de signatures.

Théoklistou. Un seul couvent, à l'exception de Lavra, est cité nommément dans le typikon de Tzimiskès : τοῦ Θεοκτίστου. On peut du moins supposer qu'il s'agit d'un monastère, puisque

(293) Actes Lauras, no 25, notes.

(294) Il signe un acte incell d'Iviron de juillet 982 (photo au Collège de France).

(295) Cf. Acles Lavras, no 17, notes.

(296) Cf. Acles Lauras, no 21, Appendice IV, et notes p. 163-164.

(297) Acte de Vatopédi inédit : Γρηγόριος (...) ήγουμενος τοῦ 'Ραδδά.

(298) Goudas, Valopédi, nº 1, p. 117, 1. 42 (il faut lire του 'Ραδδά et non pas του 'Ραδδούχου).

(299) GOUDAS, Valopédi, nº 1, p. 118, 1. 44. — Nous n'introduisons pas dans notre liste le prétendu monastère de « Saint-Basile, dédié à l'Ascension du Sauveur, et dit tou Pyrgou », tondé prétendument par Basile, le biographe d'Euthyme le Joune. Les Patria tardits (cf. par ex. Gédéon, Alhos, p. 314; LAMPROS, Patria, p. 215), qui expriment cette idée ne s'appuient que sur l'interprétation d'un toponyme : en effet, à l'emplacement supposé de ce couvent fictif, nous rencontrons depuis le début du x1° s. un lieu-dit rou 'Aylou Bxailelou (cf. Acles Chilandar, nº 1, 1. 19; nº 9, 1, 36, 83), sans que l'on sache si son nom vient d'une église, d'un ermitage ou d'un couvent, mais qui, sclon les Patria, indiquerait le nom du fondateur du couvent du Sauveur, identifié au biographe d'Euthyme. Or, c'est au même endroit, à une distance d'un mille de la côte, que le roi de Serbie Stefan II Milutin construisit, au début du xives., une tour pour assurer la sécurité des moines de Chilandar (Actes Chilandar slaves, nos 10, 11; cf. Actes Chilandar, nº 72, 73, 101); il dota sa fondation de divers blens et lui donna un statut particulier qui la rendait presque indépendante du couvent propriétaire, Chilandar ; elle comprenait une église dédiée à l'Ascension du Sauveur (d'où la dédicace du couvent steit), mais elle était couramment appelés Πύργος Βασιλείου, cf. Acles Chilandar, nº 101, l. 3-4 : ἐπφκοδόμησε (...) ναὸν ἐν αὐτῷ (la tour) εἰς ὄνομα (...) τῆς (...) Αναλήψεως τοῦ (...) Σωτῆρος, nº 121, l. 13-14 : μονὴν τού (...) Σωτήρος (...) του Πύργου της επονομαζομένης του Βασιλείου, Acles Zographou, nº 41, 1. 9 : μοναχοί οί Πυργινοί του Βασιλείου, 1. 12: μοναχοί του Πύργου του Βασιλείου, nº 42, 1. 9-10 et 14-15, etc.; deux actes de Chilandar appellent l'emplacement Xousetz (nº 101, 1. 5) ou Xouss (nº 152, 1. 8). Pour l'histoire de ce couvent-métochion, cf. ŽIVOJINOVIĆ, Kelije, p. 117-128.

(300) SMYRNAKES, Athes, p. 39.

(301) En effet Phantinos se dit : μοναχός και ήγούμενος μονής μοναχού Λουκά του Σικελού (original); SMYRNAKĖS (ibid.) transpose les mots του Σιχελού avant μοναγού.

(302) Actes Lauras, no 12, 1, 29,

(303) Actes Laura2, no 12, 1, 26-27.

(304) Actes Lavras, no 9, 1, 43,

(305) Ibid., no 12, 1, 27,

son représentant signe comme higoumène de Théoktislousos. Ge petit établissement, dont le fondateur (un prédécesseur de Kosmas qui signe en 972) devait s'appeler Théoktistos, n'a laissé aucune autre trace. Il a dû disparaître très vite après 972.

Trôgala. Nous ne connaissons que deux mentions de ce monastère : l'une en 996307, l'autre en 1108808. Il est probable que le couvent de Trochala, qui apparaît pour la première fois en 1198309, n'est pas le même.

Vatopédi. Tandis que les légendes attribuant la fondation de Vatopédi à Théodose Iers10 ne manifestent qu'un pieux désir de prouver que le couvent fut une fondation impériale. la légende des trois archontes d'Andrinople, qui auraient fondé ce couvent, a peut-être un point de départ réel. En 938, selon la tradition, trois riches archontes d'Andrinople, Athanase, Nicolas et Antoine, vinrent au Mont Athos, apportant avec eux 9.000 pièces d'or, dans l'intention de construire un monastère. Attirés par la renommée d'Athanase, qui construisait alors Layra, ils lui proposèrent de rester avec lui et de lui donner leur argent. Athanase leur répondit : « Ce monastère est réservé (? ἀνατέθειται) à l'empereur Nicéphore, son 'ktitôr'; mais si vous désirez construire un couvent. voici le monastère ruiné de Vatopédi; renovez-le »311. Certes, la date est fausse et le nombre de trois fondateurs est purement symbolique 312, mais il y a dans ce récit deux éléments à retenir : l'arrivée des trois archontes à l'Athos au moment où Athanase construisait Layra, et le nom d'une des trois personnes, Nicolas. En effet, la première mention du couvent de Vatopédi se trouve dans un document de 985<sup>818</sup>, époque à laquelle la renommée d'Athanase atteignait son apogée. L'higoumène de Vatopédi qui signe cet acte s'appelle précisément Nicolas; sa signature étant la dernière de la liste, on peut penser que son couvent venait d'être fondé par ce même Nicolas 314. Un de ses successeurs, connu entre 1020 et 1045, s'appelle Athanase<sup>315</sup> : il est, à notre avis, à identifier avec l'un des deux autres archontes légendaires. Nous connaissons aussi un higoumène de Vatopédi du nom d'Antoine, mais seulement en 1142316.

(306) Acte nº 7, 1, 173,

(307) Actes Lavra2, no 12, 1, 29,

(308) Ibid., nº 57, 1. 61. (309) Actes Chilandar, nº 3, I. 67.

(310) Gf. LAMPROS, Patria, p. 127-129.

(311) Ibid., p. 210,

(313) Acte d'Iviron, suscription et souscription = SMYRNAKES, Alhos, p. 37, 1. 9.

(315) 1020 : acte d'Iviron inedit (photo au Collège de France) ; 1045 : Acte nº 8, 1. 186 et notes.

(316) Acte du Pantocrator inédit (photo au Collège de France).

<sup>(312)</sup> La fondation d'un couvent par trois personnes, habituellement trois frères, allusion claire à la Trinité. est un theme très ancien de l'hagiographie byzantine. S. Euthyme l'Ancien reçoit près de lui trois fois trois frères qui forment l'élément de base de son couvent (cf. Schwartz, Kyrilles von Skythopolis, p. 25, 26, 32). Trois frères sont également à l'origine du koinobion de Spelaiou (Ibid., p. 126), et de la laure de Saint-Gérasimos (cf. A. PAPADO-Poulos-Κέπλμευς, 'Ανάλεκτα 'Ιεροσολυμιτικής Σταχυολογίας, IV, Saint-Pétersbourg, 1807, p. 184). Au Mont Athos, outre le couvent de Vatopédi, trois autres monastères ont construit leurs légendes de fondation autour du chiffre trinitaire : Zographou, dont nous allons parler plus bas ; Philothéou, fondé par Philothée, Arsène et Dionysios ; cf. J. Κομμένος, Προσκυνητάριον του άγιου όρους του "Αθωνος, cd. Venise 1745, p. 105, où Dionysios est identifié avec Dionysios de Thessalie du XIVº s. (l) (une acolouthie avec biographie des trois personnes se trouve au couvent de Philothéou : Vlachos, Athos, p. 257, note 1) ; trois frères riches, tonsurés par Simon de Simonopétra, avancent l'argent pour la construction du couvent : Vie de Simon l'Athonite, éd. dans Νέον Λειμωνάριον, Venise,

<sup>(314)</sup> En septembre 998, Nicolas signe un acte de Vatopedi inédit (phote au Collège de France), et en juillet 1012, Actes Kullumus nº 1; il est mentionné en 1001 : Goudas, Valopédi, nº 1, p. 114, l. 5; 116, l. 25, 27, 31.

Xénophon. Le couvent apparaît pour la première fois, sous l'appellation τοῦ Ξενοφῶντος en 1035317. mais nous pouvons remonter plus haut : nous savons, d'une part, qu'il était dédié à saint Georges et. de l'autre, que son fondateur s'appelait Xénophonais. Or, Xénophon, higoumène de Saint-Georges, signe un document en 1001819, et la même personne (écriture identique) signe un acte de 998 et un autre de 1007320. Le couvent de Xénophon fut donc fondé avant la fin du xe siècle.

Xèrokastrou. Une notice sur l'histoire de ce monastère sera prochainement publiée 321. Ses représentants apparaissent dans cinq documents du xº siècle 822.

Zographou. Les origines du couvent ne peuvent être éclairées par le « chrysobulle de Zographou ». faux maladroit, qui joint à la signature de Léon VI († 912) celles de Jean de Bulgarie (= Jean Asen. † 1241), de Stefan Dušan († 1355) et du despote Jean Uglješa († 1371) 233. Le but du faussaire, est. clair : donner aux dires des moines zographites un appui « légal » au moment d'un litige avec les moines de Chilandar concernant leur frontière commune. Qu'on nomme donc cette pièce « chrysobulle composite »824, « diplôme libre »325 ou « chronique »326, qu'on lui suppose une partie composée à l'époque byzantine 327, ou qu'elle repose sur des documents authentiques 328, on ne lui donnera pas assez de poids pour la prendre en considération en ce qui concerne les débuts du couvent de Zographou. Qu'on tienne les trois frères mentionnés dans le « chrysobulle », Moïse, Aaron et Jean. fils du roi d'Ochrida Justinien (1)320, pour des Bulgares, ou pour des Grecs330, ils n'ont jamais existé. ni fondé en 919 un couvent à l'Athos<sup>331</sup>. Passons maintenant à l'examen des documents dont l'authenticité ne fait pas de doute. En 972, un moine Georges, peintre de son état, signe le typikon de Tzimiskès 332. Il ne se qualifie pas d'higoumène, et n'était peut-être pas à la tête d'un établissement, au moins à ce moment-là. Il est vraisemblable, cependant, que c'est autour de lui que se rassemblèrent

(317) Acles Lavras, no 29, 1, 27,

(318) Ibid.: Acles Xénophon, nº 1, 1. 237, 273-274.

(319) GOUDAS, Valopedi, nº 1, p. 118, 1. 49; on le trouve ensuite jusqu'en 1012 (Actes Kullumus, nº 1, 1. 34-35).

(320) Ξενοφών μοναχός και ηγούμενος : actes de Vatopédi et d'Iviron inédits (photos au Collège de France). (321) Acles Laura, II, nº 71.

(322) 980 : Théodore, cf. Acles Zographou, no 1, 1, 39; 985, 991, 996, 998 : Jean, cf. Smyrnakės, Alhos, p. 37, 1. 1-2, Actes Laura, nº 9, I. 40, nº 12, I. 25 (où il faut lire Jean au lieu de Ioakeim, mauvaise lecture du copiste), et Valonédi inédif.

(323) · Original · slave et traduction grecque à Zographou; pour les éditions, cf. A. Soloviev et V. Možin, Diplomala graeca regum et imperatorum Serviae, Belgrade, 1936, p. 356.

(324) Par ex. I. Ivanov, Balgarski starini iz Makedonija, Sofia, 1931, p. 537-546; Soloviev-Mošin, op. cil., nº 45; V. Mošin, Akti iz svetogorskih arhiva, Spomenik, 91 (70), 1939, p. 172 n. 4, 174.

(325) Alnsi dans Svelogorskijal bålgarski monastir Zograf. Istoričeski očerk, Sofia, 1918, p. 18: svobodna gramota.

(326) Comme C. Korolevskij, article Athos, dans Diction. d'hist. el de géogr. eccl., 5, 1931, col. 61.

(327) Cf. Soloviev-Mošin, op. cil., p. 356 : « selon toute vraisemblance le texte primitif du document avait été composé antérieurement à l'arrivée de Douchan à l'Athes ».

(328) A. Stollov, Svolen hrisobul za istorijata na Zografskija monastir, Sbornik v čest na V. N. Zlatarski, Sofia, 1925, p. 452; I. Dujčev, Le Mont Athos et les Slaves au Moyen Age, Millénaire, II, p. 127. G. Soulis (EEBS, 22, 1952, p. 90) pense que certains renseignements du « chrysobulle » ne sont pas dépourvus de toute authenticité, ce

(329) L'histoire de la fondation que raconte le « chrysobulle » est une amplification tendancieuse de la légende de trois frères anonymes (sur ce thème voir note 312), fondateurs du couvent de Zographou, que contiennent les Patria de l'Athos (Lampros, Patria, p. 130).

(330) Hypothèse émise par C. Korolbyskij, art. cité, col. 61.

(331) I. Dujčev (arl. cilé, p. 127) rejette ce témoignage, mais il pense que le monastère bulgare de l'Athos existait déjà vers le milieu du xº siècle.

(332) Acte nº 7, l. 167, 200 signature : Γεώργιος ὁ ζωγράφος.

les moines qui formèrent le noyau du futur couvent de Zographou : l'établissement reçut le surnom tou Zographou du métier de son fondateur, et fut dédié à saint Georges, patron de celui-ci. La fondation paraît être antérieure à 980, car à cette date nous rencontrons dans une délimitation le nom de Zographou, qui, dans ce contexte, semble désigner le domaine d'un couvent plutôt qu'une nersonne<sup>838</sup>. Dans l'état actuel de notre documentation, la mention suivante du couvent de Zographou date du milieu du xiº siècle334. Il n'y a aucun indice que le couvent ait abrité aux xº et x1º siècles des moines bulgares ou, en général, slaves. Georges le peintre signe en 972 en grec, aussi bien que Jean en 1049. Quant à la fameuse signature en slave de l'higoumène de Zographou Macaire sur un acte de 980335, on ne répétera jamais assez qu'elle a été apposée sur une addition ajoutée à l'une des deux copies dudit document, en 1311336. Nous ignorons à quelle date ce monastère fut cédé à des moines bulgares.

Zygou. Il ne fait pas de doute que Zygou, monastère situé près de la frontière 337, est un couvent ancien. Son higoumène signe en 996338 et peut-être déjà en 991389. Mais existait-il vers 958, lors de l'arrivée d'Athanase à la Montagne ? La Vie B dit qu'Athanase se réfugia auprès d'un ascète qui menait la vie d'hésychaste près du monastère de Zugou; la Vie A, qu'il trouva un ascète dans la région du Zygos<sup>340</sup>. La date de rédaction des Vies ne peut nous aider, puisque le couvent existait de toute manière du vivant d'Athanase. Tout le problème consiste à savoir si le rédacteur de la Vie B, écrite après la Vie A<sup>341</sup>, avait sous les yeux d'autres documents que la Vie A. C'est douteux; à notre avis, il ajoute ici, pour préciser l'endroit où Athanase avait trouvé refuge, un renseignement qu'il tirait de ses connaissances personnelles. Dans ces conditions, nous avons préféré nous en tenir aux dates sûres, et classer le couvent de Zygou parmi ceux qui existaient au xe siècle, mais non pas parmi ceux qui existaient avant la fondation de Lavra.

(333) Périorismos des Saints-Apôtres de Xèrokastrou (cf. Actes Zographou, nº 1, 1, 23 ; καὶ ἀκουμβίζει τοῦ

(335) Gf. en dernier lieu I. Dusčev, art. cité, p. 128.

(337) Sur l'emplacement du couvent de Zygou, cf. Acles Laura<sup>2</sup>, p. 68 n. 66, 75.

(338) Acles Lauras, no 12, l. 30 : Νίχων μοναχός και ήγούμενος του Ζυγού.

(339) Actes Laura\*, no 9 : à la mêmo place que dans le no 12, signe un Νίκων μοναχός καὶ πρεσδύτερος καὶ

(340) Vie d'Alhanase B, p. 24, l. 1-3 : Γενόμενος δέ έν τη του Ζυγού μονη γέροντί τε περιτυχών (...) έξωθεν ταύτης ήσυγάζοντι, Vie d'Alhanase A, p. 17, l. 1-2 : γίνεται δέ και πρός τῷ Ζυγῷ οὕτω καλουμένω.

(341) Sur les deux Vies d'Athanase et sur la date de leur rédaction, voir ci-dessus, p. 69, note 69.

<sup>(334)</sup> En 1049, son higoumène, Jean, signe (en gree) un document qui règle un différend entre des couvents de son volsinage (cf. Actes Zographou, nº 3 : copie) : en 1051, le prôtos règle un différend entre Zographou (mention de l'higoumène Jean; et Kastamonitou (cf. Acles Zographou, nº 4),

<sup>(336)</sup> Voir cette addition dans Actes Zographou, nº 1, p. 3 (cf. aussi Actes Kullumus, p. 4), La date ressort du recoupement des higoumènes qui signent ici et dans d'autres documents autour de cette date (voir el-dessous, p. 154, note 412).

# CHAPITRE V

# LES CONSTITUTIONS DE L'ATHOS A L'ÉPOQUE BYZANTINE

Dès lors que l'Athos commençait à abriter un nombre élevé de moines, qu'il existait un prôtos et l'ébauche d'une organisation centrale, des règles communes devenaient nécessaires. Des contumes, locales ou empruntées à d'autres centres monastiques, prirent peu à peu force de loi. Nos sources font quelques allusions à « ce droit coutumier »¹, et le premier typikon de l'Athos ne fit guère que codifier ces coutumes. Cette première constitution athonite resta en vigueur pendant toute l'époque byzantine, et même au-delà; on ne sentit le besoin de la compléter qu'à deux reprises : en 1045 (typikon de Monomaque)² et en 1406 (typikon de Manuel)³.

### 1. LE TYPIKON DE TZIMISKÈS ET LA FIN D'UN RÉGIME

Le typikon de Tzimiskès fut le résultat d'un conflit dont nous parlons plus loin; mais ce n'est là que l'aspect extérieur du problème. Si l'on se vit obligé de rédiger une règle, c'est qu'un changement profond s'opérait au Mont Athos; la Montagne, de refuge d'ermites et de groupes anachorétiques qu'elle était, devenait un centre monastique où cénobites et anachorètes se côtoyaient, et où les couvents commençaient à se développer aux dépens des petits groupes et des ascètes. Un des buts du rédacteur du typikon fut, à notre avis, de sauvegarder les intérêts des anachorètes.

(1) Cf. lypikon d'Alhanase, p. 104, l. 7; Vie d'Alhanase A, p. 49, l. 8; 50, l. 3-4 (passages cités ci-dessous, note 12); typikon de Tzimiskės (Acte nº 7, l. 149); Acles Lavra', nº 9, l. 21-22, nº 12, l. 13,

(3) Nous ne comptons pas parmi les typika le Νόμος καὶ Τόπος (éd. Μεγεια, Haupturkunden, p. 195-203), établi prétendument par le patriarche Antoine et l'empereur Manuel II en 1394; il la été reconnu comme faux: cf. Darnouzkes, Sigillia, p. 145-148; sur la date et los circonstances probables de sa fabrication, voir el-dessous, p. 143, note 319. Les arguments de Mirjana Živojinović (O autentiénosti Svetogorskog tipika patrijarha Antonija ed maja 1394, Zbornik Radova Vizani. Inst., 12, 1970, p. 79-90), qui pense pouvoir prouver l'authenticité de ce récit, ne nous ont pas convainces.

<sup>(2)</sup> Le typikon de Monomaque parle (1. 56-57) d'un ἔγγραφον καὶ ἐυσπόγραφον τυπικὸν ἐπὶ τοῦ (...) βασιλέως κῶρ Βασιλείου qui réglementalt la possession des balcaux par les couvents athonites. L'empereur on question ne peut être que Basile II (976-1025), mais la définition de l'acte commer τυπικόν paraît abusive. Il n'y a aucune trace de la rédaction d'un typikon entre 972 et 1045, et le rédacteur ne s'y réfère nulle part ailleurs. Le typikon de Tzimiskès ne contenant aucune disposition relative aux balcaux athonites, il est possible que, pour freiner l'expansion du commerce auquel se livraient les couvents, les autorités athonites aient établi un acte préglementalt le tonnage des balcaux, et qu'elles aient demandé à l'empereur de le confirmer par sa signature. C'est, nous semble-t-il, de cette fagon qu'on pout expliquer la mention du nom de l'empereur en rapport avec un acte qui n'émanaît pas de lui (ἐπί, legen de toutes les copies, et non pas ὑπό). Cet acte est perdu.

Le conflit entre Athanase de Laura et les autres Athanites. Entre 964 et 972, Lavra fut le seul grand établissement athonite, pôle d'attraction pour les moines, les visiteurs et les pieux donateurs4. Le port, l'hôtellerie, l'hôpital, les moulins, sont le résultat de cet afflux et de cette prospérité. Lavra avait alors l'aspect d'un grand chantier en pleine activité, plutôt que celui d'un paisible couvent du désert athonite. On peut penser que le chistre de quatre-vingts moines, qui avait été fixé, fut vite dépassé, et que, lorsqu'Athanase, dans son typikon, porta le nombre à cent vingt, il ne fit que régulariser la situation existante. Pour ses constructions. Athanase avait besoin de terrains. Il n'est pas sûr — le contraire paraît même plus vraisemblable — que toutes les terres allant de l'Antiathôs au promontoire tôn Apothèkôn, qui formaient le domaine lavriote vers 972-9757, se trouvaient incluses dans les limites du kellion que le prôtos avait octroyé à Athanase en 959/60; elles ont dû être cédées plus tard, et sans doute en plusieurs fois, Le prôtos et le Conseil n'avaient pu refuser ces agrandissements, soit parce qu'ils se sentaient les obligés d'Athanase, à cause de l'augmentation de la pension athonite et de l'agrandissement de l'église de Karyés, soit parce qu'ils savaient qu'Athanase avait avec lui le pouvoir suprême; ils se plièrent à ses vœux, mais le mécontentement commença et il alla s'aggravant. Sur les terres que Lavra s'était appropriées, après octroi, achat ou donation, volontaires ou forcés, se trouvaient des kellia où vivaient des ascètes, auxquels il ne restait plus qu'à partir ou à se mettre sous l'obédience d'Athanase<sup>8</sup>. On concoit donc que, en plus « des scandales et des querelles qui existaient depuis des années », il y ait eu à l'Athos, en 970-972, des personnes qui se considéraient comme directement « lésées » par lui.

Presque tous les Athonites avaient des raisons d'être irrités contre Athanase<sup>10</sup>: certains pour des questions d'intérêt matériel; d'autres pour des raisons de prestige, la personnalité d'Athanase dominant toutes les autres, et le rayonnement de Lavra rejetant dans l'obscurité tous les autres établissements; le plus grand nombre, parmi lesquels à coup sûr les ascètes et les groupes anachorétiques<sup>11</sup>, parce qu'ils craignaient que l'exemple d'Athanase ne fût suivi et qu'ainsi c'en fût fait de la Montagne comme centre de petits établissements et refuge de solitaires; ils accusaient le fondateur de Lavra de porter atteinte aux principes mêmes de la vie athonite<sup>12</sup>. Or, la liste de griefs formulés contre Athanase, que rapporte son biographe, constitue un résumé des activités d'Athanase<sup>13</sup>: il construisait des bâtiments somptueux, des enclos, des églises, des ports<sup>14</sup>, des

(4) Cf. Vie d'Athanass A, p. 32 § 80; p. 34 § 83; p. 45 § 105. Bien que l'auteur place le récit des §§ 80 et 83 avant le voyage à Constantinople, il est clair qu'il a bloqué à cet endroit des événements des années suivantes.

(5) Sur les biens de Lavra et les constructions durant ces années, voir, pour plus de détails, Acles Laura<sup>2</sup>, Introduction par Svononos, p. 56 sq.

(6) Cf. lyptikon a'Athanase, p. 114, l. 28-33. Notre supposition rend plus compréhensible le fait que moins d'une dizaine d'années plus tard, en 978, le nombre de moines avait dépassé le chiffre de cent cinquante (cf. Acles Laura<sup>3</sup>, n. 7. 1. 19).

(7) Gf. typikon d'Athanase, p. 121, l. 10.

(8) La Vie d'Alhanass A (p. 66-67 § 156) parle d'un mouvement des ascètes se soumettant, eux et leurs disciples, à Athanass : il reste à savoir s'ils le faisaignt de leur plein gré ou non.

(9) typikon de Tzimiskės (Acte nº 7, 1. 3): σκόνδιλά τινα καὶ φιλονεικίας ἐφ' Ικανούς χρόνους γένεσθαι μεταξύ αὐτῶν τε καὶ 'Αθανασίου, 1. 4-5: ὡς ὅτι περικόπτονταί τινες καὶ ἀδικοῦνται παρ' αὐτοῦ.

(10) Cf. Vie d'Athanase A, p. 49, l. 29 : δ μάταιος άθροίζει πάντας.

(11) Ct. Vie d'Aihanase A, p. 49, l. 3 : έθει δουλεύοντας παλαιφ.

(12) Ibid., p. 49, l. 8 : τούς άρχαίους τύπους και τὰ ἔθιμα καταλύοντας, p. 50, l. 3-4 : τούς άρχαίους τοῦ "Όρους παραπεποιηκότος τύπους και τὰ ἔθη ἀλλάζαντος.

A Administration of the Control

(13) Ibid., p. 49, 1, 9-13.

(14) Voir ci-dessus et note 5.

conduites d'eau<sup>16</sup>; il achetait des bœufs<sup>1a</sup> et des mulcts<sup>17</sup>; il ensemençait des champs et plantait des vignes. Dans son typikon, Athanase se défend contre cette dernière accusation : il n'a planté qu'une seule vigne<sup>18</sup>, dans l'intérêt de sa communauté, et il n'a pas cultivé de champs, comme l'ont fait pourlant beaucoup d'autres avant lui<sup>19</sup>. Nous avons vu qu'en este le développement économique de l'Athos était déjà amorcé avant l'arrivée d'Athanase; il n'empêche que l'activité d'Athanase dut accélérer l'évolution de la Montagne, et qu'au début de 970, à la mort de Nicéphore Phokas, Lavra était de loin la plus grande puissance économique de l'Athos.

Les circonstances de la mort de Nicéphore Phokas (il fut assassiné dans la nuit du 10 au 11 décembre 969) et celles de l'avènement de Jean Tzimiskès parurent aux adversaires d'Athanase l'occasion de tenter d'expulser celui-ci et ses disciples de l'Athos<sup>20</sup>. Une délégation, qui comprenait le prôtos, Athanase, et Paul Xèropotamitès<sup>21</sup>, se rendit à Constantinople et présenta à l'empereur une requête qui allait dans ce sens<sup>22</sup>. Les Athonites pensaient peut-être que Jean Tzimiskès ne manifesterait pas une sympathie particulière à l'égard de l'ami et père spirituel de sa victime, et qu'Athanase hésiterait à faire appel à la générosité du meurtrier de son ami et hienfaiteur.

Ce calcul, si calcul il y eut, ne se révéla pas habile. Par la volonté de seu l'empereur Nicéphore, conformément au chrysoboulle dont nous avons parlé plus haut, Athanase était higoumène de Lavra, couvent impérial. Un constit avec le nouvel empereur risquait de l'écarter de la direction du couvent, exactement ce que demandaient ses adversaires. S'il voulait sauvegarder son œuvre, il devait ne pas se montrer ouvertement hostile à Jean Tzimiskès, et même se concilier ses bonnes dispositions. Quant à Jean Tzimiskès, qui avait à faire sace aux complots de la famille des Phokas²³, il n'avait pas intérêt à donner l'impression qu'il persécutait un des protégées de son prédécesseur (considéré déjà par certains comme un martyr)²⁴, d'autant qu'Athanase était bien connu à Constantinople ainsi qu'au Kyminas, centre monastique particulièrement attaché à la samille des Phokas; il aurait risqué de susciter contre lui l'animosité d'un grand nombre de moines. Jean Tzimiskès done, comme Athanase, avait avantage à observer une attitude conciliante.

Comment l'empereur s'y prit-il pour résoudre le problème que lui posait la requête des Athonites ? Nos deux sources, le typikon de Tzimiskès et la Vie d'Athanase, se complètent sur ce point. D'après le typikon, qui met l'accent sur les aspects immédiats du conflit plus que sur

(16) Le typikon de Tzimiskės (Acte nº 7, 1, 137-138) reconnaît à Lavra le droit de posséder une paire de bœufs.

(18) Il s'agit de la vigne de Mylopotamos.

(20) Ct. Vie d'Alhanase A, p. 49, l. 20-21 : βασιλέως δεήθητε, δς τοϋτον έπὶ κεφαλήν σύν πᾶσι τοῖς ὑπάρχουσιν αὐτοῦ τάχος ἐξώσει.

(21) Sur co Paul, voir ci-dessus, p. 66-68.

(22) Cf. Vie d'Alhanase A, p. 50, 1. 2: δεήσεις ἐπιδιδόασι, et typikon de Tzimiskès (Acto nº 7, 1. 1-5).
 (23) Cf. Léon Le Diacre, Bonn, p. 112-126, 145-147; Kédnénos, Bonn, II, p. 388-392, 403-464.

<sup>(15)</sup> Travaux de nécessité absolue pour les cultures athonites ; il en est souvent question dans les documents, car ils sont à l'origine de nombreuses querelles entre couvents.

<sup>(17)</sup> La Vie de Jean et d'Euthyme (p. 26 § 16) dit que les Ibères donnèrent à Lavra 4 mulets et 3 chevaux ; les seuls animaux qu'Athanase interdit (lypiken, p. 121, l. 19) sont les moutons et les chèvres.

<sup>(19)</sup> Cf. tipikon d'Athanase, p. 108, 18-19 : είσι μέν γὰρ ἀγρούς ἐν τῷ "Όρει πολλοί καλλιεργήσαντες και ἀμπελῶνας καταφυτεύσαντες.

<sup>(24)</sup> Cf. par ex. typikon d'Alkanase, p. 104, 1. 33-34: μαρτυρικώ τέλει του βίον αὐτου εὐδόκησεν ἀλλάξασθα. Cf. aussi la persistance de cette idée au xrº s., dans un épisode raconté par la Vie d'Alkanase B, p. 57-50 § 44. Bien que l'Église ne reconnât pas officiellement la sainteté de Nicéphore, un office en son honneur a été composé et chanté dans certaines églises. Cf. L. Perry, Office inédit en l'honneur de Nicéphore Phocas, BZ, 13, 1904, p. 398-420; F. HALKIN, dans An. Boll., 79, 1961, p. 495.

ses raisons profondes<sup>26</sup>, Tzimiskès, pour éviter aux deux parties de venir devant les tribunaux laïques, procédure toujours nuisible aux intérêts monastiques, décida d'envoyer au Mont Athos un moine du Stoudios, Euthyme, afin de trouver une solution<sup>26</sup>: l'initiative de la rédaction d'un typikon, et la responsabilité des mesures adoptées, étaient reportées sur le médiateur Euthyme. La Vie d'Athanase donne un autre éclairage<sup>27</sup>: quand l'empereur reçut la requête des Athonites, il manda Athanase à Constantinople<sup>28</sup>; celui-ci, assisté par la grâce divine, vint devant l'empereur et dissipa les nuages; Jean Tzimiskès, qui « selon les Athonites était très hostile à Athanase, se lia d'amitié avec lui s<sup>26</sup>; il combla tous ses vœux et doubla, par chrysobulle<sup>20</sup>, le solemnion de Lavra (qui passe ainsi de 244 à 488 pièces d'or); reconnaissant dans ce geste la main de Dieu, les adversaires d'Athanase se ravisèrent et demandèrent une conciliation; Athanase accepta magnanimement de leur pardonner, mais il rechercha le moyen d'éviter qu'à l'avenir pareils scandales n'éclatent; il trouva une solution qu'il proposa à l'empereur : s'en remettre à un moine notable et cultivé — Euthyme du Stoudios —, et confirmer par un acte impérial les décisions qu'il prendrait<sup>21</sup>.

Il faut évidemment rejeter le trait hagiographique grâce auquel tout est dû à la bonne volonté et à l'ingéniosité d'Athanase<sup>32</sup>; le reste paraît correspondre à la réalité. Dans les litiges entre moines, il était d'usage, quand une partie présentait à l'empereur une plainte, de demander la comparution de la partie adverse<sup>32</sup>. Or, nous avons connaissance, par un acte athonite, d'un voyage d'Athanase à Constantinople, durant le règne de Tzimiskès: les Athonites, qui voulaient annexer le couvent de Kolobou, adressèrent à l'empereur une requête qui fut présentée par Euthyme du Stoudios, Athanase de Lavra et Jean l'Ibère<sup>34</sup>. La participation du Stoudite Euthyme nous invite à placer cette démarche à l'époque de l'affaire du typikon. Cet acte corrobore ainsi le renseignement donné par la Vie; l'empereur manda effectivement Athanase à la Ville<sup>35</sup>. Mais ce même acte nous apprend aussi que Jean l'Ibère se trouvait à ce moment dans la capitale<sup>36</sup>. Il est permis de formuler ici une hypothèse: Athanase, devant la menace qui pesait sur lui, ne resta pas sans réagir; il n'alla pas seul à la rencontre d'un empereur mal disposé à son égard; son ami Jean l'Ibère, qui avait des relations à Constantinople et à la Cour, l'accompagnait et intervint sans doute auprès de l'empereur en faveur de Lavra et de son higoumène, facilitant un premier contact, malaisé, entre l'ami et le meurtrier de Nicéphore Phokas. Dans ce contexte, un chrysobulle avait sa place : il est le moyen

(25) Voir ci-dessus, p. 96 et note 9.

(26) Acte nº 7, 1. 11, 156.

(27) Vie d'Athanase A, p. 49-52 §§ 115-121.

(28) Ibid., p. 50, 1. 5-6 : Ταύτας ό βασιλεύς τὰς δεήσεις δεξάμενος γράφει τῷ άγίω ὡς τάχιστα ἀναπλεῖν.

(29) Ibid., 1. 9-11 : τὸν τέως ἀπεχθέστατον αὐτῷ κατ' αὐτοὺς βασιλέα οὐχ ὅπως τὰ πάντα προσφιλέστατον (...) τιθεῖσα (la grace divine), ἀλλὰ καὶ πάσης δεξιώσεως ἀξιοῦντα (...).

(30) Ibid., 1. 16-17 : διά χρυσοβούλλου βασιλικής προσεπεδαψιλεύσατο δωρεάς.

(31) Ibid., p. 51 § 120, cf. 1. 24-25 : καὶ διὰ θείου καὶ βασιλικοῦ τόπου. C'est la seule mention du typikon de Tzimiskės dans la Vie.

(32) Même trait dans la Vie de Blaise, cf. ci-dessus, p. 52.

(33) En-908, Léon VI mande à Constantinopie les moines de Kolobou, avant d'examiner la plainte des Athonites; en 1928, quand les Lavriotes font appel à Constantin VIII, celui-ci mande dans la capitale Euthyme l'Ibère, leur épitrone, pour s'instruire sur le fond de l'affaire (cf. Vie de Jean et d'Euthyme. p. 58 \$ 76).

(34) Acto du prôtos Thomas, de 986 (= Smyrnarés, Alhos, p. 37, 1. 32-34) : δ τε μοναχός Εθθόμιος δ Στουδιώτης και δ μοναχός "Αθανάσιος τῆς λαύρας τῶν Μελανῶν ἡγούμενος και δ εὐλαθέστατος μοναχός 'Ιωάννης δ 'Ίδηρ.

(35) Cf. aussi Dölger, Regesien, nº 743.

(36) Athanase de Lavra parle, dans un acte, des voyages que Jean l'Ibère avait effectués à Constantinople au sujet de Lavra (Dölger, Schalzkammer, n° 108, l. 11-12 : πολλάχις ἐν τῆ βασιλευούση τῶν πόλεων ἀνελθών).

habituel pour sceller la normalisation des rapports entre l'empereur et l'higoumène d'un couvent impérial. Ce chrysobulle de Tzimiskès — celui que mentionne la Vie — confirmait les dispositions du chrysoboulle de Nicéphore Phokas, et doublait la pension annuelle de Lavra<sup>37</sup>; nous savons, par des sources autres que la Vie d'Athanase, que cette augmentation avait été obtenue grâce à l'intervention de Jean l'Ibère<sup>38</sup>.

Le problème de ses rapports avec Athanase et Lavra réglé, l'empereur n'a probablement pas voulu laisser aux autres Athonites l'impression qu'il se désintéressait de leurs problèmes. Il eut donc recours à la procédure habituelle : envoyer sur place une personne qui examinerait la question et qui, en accord avec les intéressés, trouverait une solution convenable. Mais l'auteur de la Vie ne s'y trompe pas : il dit que le fond du problème avait été réglé à Constantinople, puisque dès lors l'avenir de Lavra était assuré : la mission d'Euthyme, chargé d'arranger les choses à l'amiable, supposait que la principale demande des Athonites, l'expulsion d'Athanase et, par suite, la condamnation de la construction de grands couvents à l'Athos, n'avait pas été retenue.

Euthyme partit donc pour l'Athos, où, après une semaine de discussions et de transactions<sup>39</sup>, il mit au point un texte, accepté par le prôtos et par la plupart des Athonites<sup>40</sup>, qui devait être ratifié par l'empereur, lequel y apposerait sa signature autographe et son sceau<sup>41</sup>. Ce document, dit typikon de Tzimiskès et appelé plus communément Tragos, fut établi dans les premières années du règne de Jean Tzimiskès, entre 970 et 972<sup>42</sup>; pour des raisons de commodité, nous avons utilisé partout la date de 972.

Importance du typikon de Tzimiskès. Nous proposons plus loin une analyse détaillée de ce document, qui règle le fonctionnement du Prôtaton et les rapports des diverses catégories de moines entre elles Nous n'étudierons ici que celles de ses clauses qui ont pu avoir des conséquences sur l'évolution de la vie monastique à l'Athos. Mais il faut d'abord examiner quelle signification revôtait le choix comme arbitre d'Euthyme du Stoudios. Tzimiskès a-t-il envoyé à l'Athos un Stoudite dans la pensée que, de cette manière, la réglementation de la vie athonite se rapprocherait, grâce à son influence, de l'exemple stoudite? Pour répondre à cette question, on aimerait en savoir davantage sur les rapports entre Tzimiskès et Euthyme du Stoudios; Tzimiskès avait-il choisi Euthyme parce qu'il était un « moine à lui », comme Nicéphore Phokas quelques années auparavant avait envoyé « son homme», Méthode<sup>44</sup>, auprès d'Athanaso, ou bien parce qu'il appartenait au Stoudios<sup>45</sup>? On aimerait savoir aussi quelle était la politique de Tzimiskès à l'égard du monachisme; rien ne permet d'affirmer qu'il avait une préférence pour le mode de vie stoudite, ni, en général, pour le cénobitisme pratiqué dans les grands couvents. Le peu que nous savons sur ce point est

<sup>(37)</sup> Ct. lypikon d'Aihanase, p. 115, l. 2-6; cf. aussi Dölger, Regesten, n° 744 : cependant, le chrysobulle de Tzimiskès qui confirme l'annexion de Péristérai pent être distinct et d'une autre date.

<sup>(38)</sup> Dölgen, Schaltkammer, nº 108, l. 13-14, voir note 36; Vie de Jean el d'Euthyme, § 16, et ci-dessus, p. 85 et note 230.

<sup>(39)</sup> Gf. Acto no 7, 1, 13-15.

<sup>(40)</sup> Ct. ibid., 1. 155-156, 163-175.

<sup>(41)</sup> Ibid., 1. 156-161, 162.

<sup>(42)</sup> Pour la datation de ce typikon, voir Acte nº 7, datation.

<sup>(43)</sup> Acte no 7, analyse. On trouvera aussi une analyse, courte mais substantielle, par P. Lemente, dans Actes Laura', Introduction, p. 22-24; notre analyse s'inspire souvent d'elle.

<sup>(44)</sup> Voir ci-dessus, p. 76, note 130.

<sup>(45)</sup> On se rappellera les relations du Stoudite Blaise avec Léon VI, cf. ci-dessus, p. 49, 51.

qu'il fréquentait et admirait les anachorètes les plus farouches 46. Il faut aussi penser que le couvent du Stoudies avait beaucoup évolué depuis l'époque de Théodore Stoudite: tout en restant un koinobion, il laissait à ceux de ses moines qui le voulaient la possibilité de s'adonner à l'ascèse. à l'écart de la communauté<sup>47</sup>: n'oublions pas non plus que le Stoudios, couvent urbain qui devait. dans son règlement et dans ses coutumes, tenir compte de la promiscuité avec des laïcs, avait sous sa dépendance des couvents sis à l'Olympe, dans lesquels la vie se rapprochait beaucoup plus de celle que menaient les moines des autres monastères de l'endroit que de celle organisée dans la maison mère. A notre avis, ce n'est pas avec la mission d'imposer à l'Athos les institutions stoudites qu'Euthyme est venu, mais pour régler le conflit avec la conflance de Tzimiskès. Il ressort en effet du typikon qu'Euthyme tenta de sauvegarder les intérêts de chacun, et particulièrement ceux des hésychastes et des groupes indépendants : réglementant l'accès à l'assemblée, le typikon stipule que pourront à l'avenir y prendre part les higoumènes, les kelliotes et les hésychastes<sup>48</sup>. Pas de difficulté pour les higoumènes : chacun représentait son couvent. Sous le terme de kelliotes, nous reconnaissons les groupes anachorétiques indépendants, qui étaient représentés à l'assemblée par leur père spirituel. Enfin, les hésychastes venaient à titre personnel. Cette représentation des trois groupes confirme la reconnaissance de chacun d'eux et leur droit de participer à l'administration commune et de s'associer aux décisions intéressant tous les moines du centre. En d'autres endroits aussi, Euthyme prend soin de mentionner, à côté des higoumènes, les autres catégories de moines : le typikon a été élaboré avec la participation et en présence, non seulement de tous les higoumènes, mais aussi de tous les frères49; les higoumènes et les moines de la Montagne doivent respecter les clauses du présent typikon<sup>50</sup>; le carême sera une période de méditation pour tous, qu'ils luttent seuls ou en commun<sup>51</sup>; higoumènes et kelliotes doivent respecter la clause qui interdit la présence des eunuques et des imberbes<sup>52</sup>. Ces kelliotes occupent les kellia que le typikon distingue bien des agroi<sup>53</sup>; c'est sous ce nom, en effet, qu'il désigne les couvents, sauf quand il parle de Layra, qualifiée de « laure impériale » ou de « grande laure », qui est à distinguer de « toute autre laure »<sup>54</sup>. On reconnaît de nouveau les trois modes de vie monastique dans la clause qui défend à tout nouveau venu d'acheter un agros (donc de devenir higoumène), de se mettre à la tête d'un kellion (groupe), ou de s'établir sur un terrain commun (cas d'un hésychaste), sans la permission préalable du prôtos et du Conseil<sup>55</sup>. Par une autre clause, Euthyme consent à ce que les disciples devenus « spirituels » et hommes d'ascèse, et qui voudraient aborder le stade de l'hèsychia, s'installent dans la solitude,

mais avec l'accord de leur higoumène<sup>56</sup>; principe ancien et général, sur lequel Euthyme avait auparavant insisté, en prescrivant que ceux qui veulent devenir moines doivent être regus et tonsurés par un higoumène, et qu'il ne leur sera pas permis de vivre « hors de l'enclos spirituel », c'est-à-dire en anachorètes<sup>57</sup>. Toujours dans le souci de faciliter la vie des ascètes, Euthyme avait aboli, comme indignes de l'état monastique, les corvées que les higoumènes imposaient aux kelliotes<sup>58</sup>; nous comprenons : à ceux des kelliotes qui avaient regu leur kellion non pas du prôtos (donc installés sur un terrain commun), mais d'un higoumène (donc installés sur le terrain d'un couvent)<sup>59</sup>. Le soin que met Euthyme à régler les rapports entre les kelliotes et les higoumènes laisse penser que ces rapports faisaient souvent problème. Il est impossible de dire jusqu'à quel point ces kelliotes étaient indépendants : on trouvait probablement tous les cas possibles, de la liberté absolue que laisse Athanase aux Ibères<sup>50</sup>, jusqu'à la dépendance la plus étroite, à laquelle paraissent soumis les cinq kelliotes de Lavra<sup>51</sup>.

Mais l'importance du typikon ne réside pas seulement dans ce qu'il dit, mais aussi, et peut-être davantage, dans ce qu'il passe sous silence, singulièrement à propos des questions économiques. Ainsi, bien qu'il prenne certaines mesures de restriction (défense d'acheter pour revendre avec spéculation, défense d'annexer les agroi dont on a la gérance)62, il ne fait aucune allusion aux fortunes des couvents, pas même pour exhorter les moines à observer la règle de pauvreté. En revanche. en laissant libres la vente et la donation des biens et des couvents que l'on possède03, il ouvre la voie à de graves abus. D'autre part, les couvents restaient libres d'agrandir à volonté leurs possessions hors de l'Athos<sup>84</sup>. C'est ici qu'il faut noter qu'Athanase, qui dans son typikon déclare que la fortune de Lavra est suffisante et que ses successeurs ne doivent pas l'augmenteres, continue lui-même, iusqu'à la veille de sa mort, à acquérir de nouveaux biens, à l'Athos comme à l'extérieur. Entretemps, des Constantinopolitains, des Ibères, des Amalstains, des Siciliens, gens plus riches qu'Athanase et qui appartenaient à une classe sociale plus élevée que celle dont sortait la majorité des simples moines athonites et Athanase lui-même, commencerent à affluer au Mont Athose7, où leur influence se fit sentir. D'autres grands couvents furent fondéses. Les plus grands d'entre eux annexèrent les plus petits et absorbèrent les kellia du voisinage; les higoumènes s'entraidèrent pour obtenir du prôtos les terrains communs<sup>60</sup>. Le cénobitisme, qui mit plus d'un siècle pour

<sup>(46)</sup> Tels l'ascète Théodore qu'il plaça sur le trône patriareal d'Antiloche (cf. Luon Lu Diagne, Bonn, p. 100-101), ou Basile, personnago rustre mais anachorète austère, qu'il imposa comme patriarche de Constantinople (cf. ibid., p. 102). Remarquons que le patriarche Basile, qui régna entre 970 et 974, ne joua aucun rôle dans le conflit entre les Athonites ni dans l'établissement du typikon.

<sup>{47}</sup> A l'époque du typikon, ce sont Syméon le Stoudite et son fils spirituel, Syméon le Nouveau Théologien, qui, au Stoudios, se sont distingués dans ce genre de vie.

<sup>(48)</sup> Acto no 7, 1. 28-29 : τούς δὲ λοιπούς ἡγουμένους κελλιώτας τε καὶ ἡσυχαστὰς (...).

<sup>(49)</sup> Ibid., l. 14 : τῶν τε ἡγουμένων ἀπάντων τοῦ "Όρους (...) πάσης τε τῆς τῶν ἀδελφῶν συνάξεως, l. 24 (...) εὐλαθεστάτων μοναχῶν καὶ ἡγουμένων.

<sup>(50)</sup> Ibid., 1. 151 : άπαντας τους ήγουμένους και μοναχούς του "Ορους.

<sup>(51)</sup> Ibid., 1. 82 : πάντας τούς τε κατά μόνας άσκοῦντας καὶ τούς ἐν τῷ κοινῷ.

<sup>(52)</sup> Ibid., 1. 101-106, cf. 104: τῶν ἡγουμένων ἢ τῶν κελλιωτῶν,

<sup>(53)</sup> Ibid., 1. 43-44, 63, 68,

<sup>(54)</sup> Ibid., 1. 4, 28, 133, 69.

<sup>(55)</sup> Ibid., I. 43-45.

<sup>(56)</sup> Acte nº 7, 1, 77-79, art. x.

<sup>(57)</sup> Ibid., 1. 45-53, cf. 1. 46 : μηδαμώς έξω της πνευματικής συγχωρείσθαι μάνδρας.

<sup>(58)</sup> Ibid., 1. 122-124, art. xx.

<sup>(59)</sup> Cf. Ibid., l. 111-114, art. xviii; un exemple : les kellia des Ibères construits sur un terrain de Lavra.

<sup>(60)</sup> Gl. typikon d'Athanase, p. 118, 1, 24-30,

<sup>(61)</sup> Ibid., p. 115, l. 7 sq.; 117, l. 11, 20 sq.; 118, l. 1 sq.

<sup>(62)</sup> Acte nº 7, 1, 88-91, art. xiii; 1, 67-71, art. vii.

<sup>(63)</sup> Ibid., 1. 63-66, art. vi.

<sup>(64)</sup> La novelle de Nicephore Phokas qui imposait des restrictions à l'agrandissement des fortunes monastiques (elle était toujours en vigueur, cf. N. Svonovos, dans Tr. et Mém., 1, 1963, p. 352, 379, 383 n. 365) n'empêcha pas les couvents athenites d'accumuler des biens, par donation ou par achat, comme le prouvent les actes des divers dessiers athenites (Pour Lavra, voir le tableau étabil par Svonovos, dans Actes de Laura\*, Introduction, p. 73).

<sup>(65)</sup> Typikon d'Alhanase, p. 114, 1, 15-19.

<sup>(86)</sup> Athanase est mort vers l'an 1000; en 993, il acheta l'ile de Gymnopélagèsion; en 996, il obtint du prêtes le couvent athènite en ruine de Monoxylitou (cf. Actes Laura<sup>4</sup>, nº 10 et 12).

<sup>(67)</sup> Cf. Vie d'Athanasc A, p. 67 § 158. Sur la famille de Jean l'Ibère et de Tornikies, voir ci-dessus, p. 84, note 225; sur les Amalitains, ci-dessus, p. 86 et note 243.

<sup>(68)</sup> Iviron, Vatopédi, Amalítiains : cf. ci-dessus, p. 86, 88, 91.

<sup>(69)</sup> En 1046, les moines se plaignent que les anciens prôtoi aient distribué les terres communes à tort et à travers : Acte n° 8, 1, 129-130.

s'implanter au Mont Athos, devenait le genre de vie prépondérant. Les koinobia se multiplièrent à un tel rythme que la fin du siècle marque la disparition des groupes anachorétiques libres : avant 991, les hésychastes de Chaldou, le dernier groupe, à ce qui semble, à vivre, selon l'ancienne manière, d'un minimum de travail et d'aumônes reçues des autres couvents, se vit obligé de se transformer en koinobion et de recevoir en pleine propriété un domaine qu'il devait exploiter pour son compte?<sup>6</sup>.

En conclusion, on peut dire que si le typikon avait été appliqué à la lettre, le centre monastique athonite aurait réservé aux groupes et aux hésychastes une place convenable. Mais les problèmes qu'il passe sous silence, en particulier celui de l'enrichissement des couvents, ont continué à faire sentir leur poids. Les monastères ne cessèrent de s'agrandir en annexant les petits établissements de la Montagne et en acquérant des biens à l'extérieur. Quand, en 1045, la nécessité d'un nouveau règlement se fit pressante, l'Athos présentait un aspect tout à fait différent de celui qu'il avait en 972.

#### 2. LE TYPIKON DE MONOMAQUE

Le typikon établi en juin 1045, dit typikon de Monomaque, ne chercha pas à remplacer celui qui avait été établi sous Jean Tzimiskès, mais seulement à l'adapter aux nouvelles conditions de vie au Mont Athos, et par là, à lui donner plus de force. Pour bien marquer la dépendance du nouveau typikon par rapport au premier, l'empereur suivit une procédure qui reproduisait celle utilisée en 972: un moine qui était dans sa conflance fut envoyé à l'Athos pour rédiger, en accord avec les Athonites notables, un texte qui aurait leur approbation et qui serait ensuite transmis à l'empereur pour confirmation. La rédaction resta aussi proche que possible de celle du typikon de Tzimiskès. Une différence cependant: Constantin Monomaque, au lieu de confirmer le typikon en y apposant sa signature (comme l'avait fait Jean Tzimiskès), préféra émettre un chrysobulle de confirmation qui relatait l'affaire et son heureuse conclusion.

Les raisons de la rédaction d'un deuxième typikon. Comme pour le premier typikon, on trouve à l'origine de la nouvelle rédaction une affaire précise, qui émut les Athonites et qui les obligea de s'adresser à l'empereur. Nous ne connaissons, malheureusement, cette affaire que par des allusions ne permettant de s'en faire qu'une idée imprécise. Les moines de l'Athos, dit le typikon<sup>72</sup>, sont allés se plaindre à l'empereur « des conflits, des querelles et des discordes survenus entre eux » <sup>73</sup>, et lui demander d'envoyer au Mont Athos un moine capable de « redresser la situation » <sup>74</sup>. C'est dans le prostagma <sup>75</sup> que Constantin Monomaque adressa au moine qui avait été choisi, Kosmas

Tzintziloukès, qu'il s'explique un peu plus ; en dépit de leurs typika et de leurs chrysobultes, les moines portaient leurs litiges devant les tribunaux laïques, et c'est par décision d'un juge qu'ils devenaient higoumènes et que « toute autre chose se réglait » 70; comme ils avaient pour l'heure de nouveaux problèmes «au sujet de l'higoumène» et sur des questions d'ordre moral77. l'empereur décida d'intervenir; Kosmas devait aller à l'Athos, examiner le typikon et les « prescriptions des chrysobulles »78, et trouver des solutions « sans se préoccuper le moins du monde de la décision du juge »79; les questions morales, ajoute le prostagma, doivent trouver une solution équitable, « mais aussi l'élection du prôtos doit se faire selon la coutume ancienne et [le prôtos ?] doit être envoyé à ma maiesté »80. Quelle conclusion peut-on tirer de ce texte ? On comprend qu'un higoumène pouvait tenter de s'imposer à la tête d'un couvent en recourant à la loi et à la décision d'un juge, surtout si le monastère en question était un bien privé (γονικόν)81. Le problème pour nous est de savoir si, dans le passage du prostagma évoqué plus haut, l'expression « au sujet de l'higoumène » (l. 25) se rapporte à un higoumène particulier qui avait essayé, fort de la décision d'un juge (décision mentionnée l. 30), de s'imposer aux moines d'un couvent. C'est probable, ce n'est pas certain : étant donné que le prostagma commence par l'expression inattendue et déjà commentée : of μοναγοί της μογής του 'Aylov ''Ocouc<sup>82</sup>, on peut aussi se demander si, en raison du contexte, higoumène ici ne signific pas prôlos; il faudrait alors rapprocher ce passage de celui sur l'élection du prôtos (1, 33-34)88 et déduire que le conflit précis dont parle le prostagma était relatif au prôtos, et qu'une élection régulière de ce dernier devait se faire en présence de Kosmas. Mais cette seconde hypothèse ne va pas sans difficultés : on trouverait dans le même prostagma une même personne désignée par deux termes différents : higoumène (1. 25), prôtos (1. 34); on voit mal une décision d'un juge intervenant au sujet de l'élection d'un prôtos; d'autre part, Kosmas, arrivé au Mont Athos, se concerte avec les higoumènes et le prôles, qui paraît bien être déjà en exercice, et nulle part dans la suite il n'est question d'une élection ou d'un changement quelconque de prôtos<sup>84</sup>. Quoi qu'il en

<sup>(70)</sup> Actes Philothéou, n° 1 (de 1087), raconte l'histoire de ce groupe anachorétique qui a longtemps vécu loin des soucis matériels (τὸ δὲ πολύ τον σοματικῶν πόρρω ἐκδιώκειν, ὀλίγοις δὲ καὶ οὐ περιττοῖς ἀρκεῖσθαι : 1. 15). Μέπιο quand leur nombre augmenta, ils réussirent à se tenir pendant un certain temps à l'écert, vivant συνεργία τῶν γειτικαζόντων μοναστηρίων ἡ καὶ πόρρω φιλοχρίστων μοναχών καὶ ἡγουμένων ἐπὶ πολύ (1. 21-22). Les couvents refusant à la longue de les nourrir, ils préférèrent, au lieu de se disperser, τὸν αὐτῶν ἡνουμαστικὸν βίον εἰς κοινόδιου μετεγκεντρίσκι (1. 28). La transformation a cu lieu avant 991, pensons-nous, car un acte du prôtes Jean (de 991/2 ?) règle un conflit concernant les frontières des couvents limitrophes de cette région (Kaspakos, Atzioannou, Chaidou : cf. ibid., 1. 43 sq., et Λcies Laura\*, nº 17, notes).

<sup>(71)</sup> C'est l'Acte nº 9.

<sup>(72)</sup> On on trouvora une analyse détaillée ci-dessous, avec l'édition : Acte nº 8.

<sup>(73)</sup> Acte nº 8, I. 13-14.

<sup>(74)</sup> Ibid., 1. 19.

<sup>(75)</sup> Inséré dans le typikon : Acte nº 8, 1, 21-34,

<sup>(76)</sup> Acto nº 8, 1, 22-23,

<sup>(77)</sup> Ibld., 1, 24-25.

<sup>(78)</sup> Ibid., 1. 28 : την των γρυσοδουλλίων διάταξιν. Le mot διάταξις a ici un sens général.

<sup>(79)</sup> Λete nº 8, 1. 29-30 : έν μηδενί προσισταμένης σοι της του κριτού πράξεως.

<sup>(80)</sup> Ibid., 1. 34: την έκλογην τοῦ πρόπου κατὰ τὸν παλακῶν τόπον γενέσθαι καὶ ἀποσταλῆγαι εἰς την βασιλείαν μου. Si l'on considère que le sujet du deuxlème infinitif est le mot ἐκλογή, la phrase signifile que le résultat de l'élection doit être envoyé à l'empereur ; mais nous devons mettre ce passage en rapport avec d'autres analogues, où il est clair que c'est le prôtos, ou le ces échéant l'higoumène, qui est envoyé à Constantinople (chrysobulle d'Andronic II de 1321 : Λείεν Ρισάσποπα, n° 9, 1. 63-55; è μέλλον εὐρόσκεσθαι εἰς τὴν ἡγουμενα αὐτῆς ἐκλέγγατα παρὰ πῶν μοναχῶν αὐτῆς καὶ ἀποστέλληται εἰς τὸν ... πατριάρχην καὶ σφραγίζηται παρ' αὐτοῦ. Mêmes expressions dans les chrysobulles de confirmation d'Andronic III de 1321 et de 1322 : Ibid., n° 10, 1. 57-50, n° 24, 1. 63-65, tandis que dans un chrysobulle de 1332 le verbe est πέμπειν : Ibid., n° 26, 1. 24, 26. Prestagma de Joan V : Hunger, Kaiser Johannes, p. 358, 1. 6-7 : δν ἐξελέζασθε καὶ ἀποστελατε ἐνταθο εἰς τὸ γενέσθαι πρῶτον). Le cholx du verhe, qui ei ci presque un sens technique (cf. Hunger, Ibid., p. 361), s'explique: le prôtos, n'higoumène, na se rend pas à la capitale en son nom sculement, mais il est envoyé par la communauté tout entière. Dans notre acte donc, le sujet de ἀποσταλῆγαι n'est probablement pas le mot ἐκλογή, comme l'enchalmement de la phrase semble l'indiquer, mais le prôtos.

<sup>(81)</sup> Un article du typikon (Acto nº 8, 1. 109-116) s'occupe de la succession des higoumènes et des remous qu'elle soulevalt parfois.

<sup>(82)</sup> Voir ci-dessus, p. 62.

<sup>(83)</sup> Voir le texte dans la note 80.

<sup>(84)</sup> Il faut dire cependant que les acristes du prostagma (γενέσθαι, ἀποσταληναι, voir note 80) pourmient orienter vers l'hypothèse d'une élection; et que c'est dans le Lypikon de 1045 qu'on trouve la première mention du prôtes Théophylakies.

soit, comme Euthyme en 972, Kosmas constate que c'est le diable qui a causé tout le mal<sup>85</sup>, et passe directement à l'examen des clauses du typikon.

Typikon de Tzimiskès et typikon de Monomaque: points communs et divergences. L'objet du typikon de Monomaque étant de préciser et de compléter celui de Tzimiskès, on y trouve des additions au typikon de 972 et des clauses nouvelles, relatives à des problèmes qui n'avaient pas été abordés alors. Au total, quinze articles, contre vingt-six dans le typikon de Tzimiskès, et, comme dans celui-ci, les interdictions d'ordre moral se mêlent à celles d'ordre administratif ou économique, sans souci de distinguer les problèmes spirituels de ceux qui sont purement pratiques.

Les articles compiémentaires

Les articles complémentaires

Les articles complémentaires

Les articles de contenu d'un groupement selon le contenu : un article de contenu moral, trois articles économiques et trois administratifs.

Le premier article examine la question des eunuques et des imberbes, dont l'entrée au Mont Athos était interdite par le typikon de Tzimiskès<sup>86</sup>. Certains higoumènes ne respectant pas cette interdiction, il se trouvait à l'Athos beaucoup de personnes relevant de ces catégories; on décide de les expulser<sup>87</sup>. Il est probable que cette décision énergique fut alors exécutée, mais ne fut pas respectée par la suite : une trentaine d'années plus tard éclata le scandale causé par l'eunuque Syméon, higoumène de Xénophon<sup>88</sup>.

Le problème des animaux, important à cause de ses implications économiques, montre mieux que tout autre l'évolution de l'Athos dans l'intervalle entre les deux typika. Une clause du premier typikon imposait des restrictions à l'entrée dans la presqu'île des troupeaux du voisinage; il n'y était fait aucune allusion à l'existence d'un cheptel athonite, et c'est à un autre endroit que l'on permet à Lavra seule de posséder un couple de bœufs pour actionner son pétring. En 991, un acte parle du bétail « de nos parèques » qui paît sur les hauteurs de la Montagne »; à cette époque donc, des bêtes qui appartenaient, directement ou indirectement, aux monastères se trouvaient d'une facon régulière à l'Athos. En 1045, dans le typikon, il est question des chèvres, des moutons et des vaches qui appartiennent aux couvents et qui y restent en permanence. Malgré son désir, Kosmas ne put obtenir leur éviction complète; on parvint à un compromis : on expulsa les chèvres et les moutons, mais on toléra les vaches de Lavra, avec l'obligation pour le couvent de les tenir à une distance de douze miles de tout monastère. On lia à cette clause la permission de posséder des couples de bœufs pour pétrir le pain : quatre couples pour Lavra, un pour Vatopédi<sup>a1</sup>. Cependant les restrictions imposées ne furent pas, dans ce cas non plus, entièrement respectées : en 1082, Vatopédi obtint par chrysobulle l'autorisation de faire paître deux couples de hœuss et des vaches à l'intérieur de l'Athos, droit qui avait déjà été octroyé à Lavra ; on se rappellera aussi l'affaire des bergers valaques, qui secoua l'Athos sous le règne d'Alexis Ieroa

Entre 972 et 1045, les moines avaient commencé à exploiter systématiquement les forêts athonites; en esset, en 972, il n'était question que des ligots dont le typikon interdit la vente hors

de l'Athos<sup>93</sup>. Le nouveau typikon parle de commerce de bois, de planches, de poix et de ligots, transportés par bateaux hors de la Montagne; on interdit cette pratique sous peine de confiscation du bateau<sup>94</sup>, mais nous ne savons pas si cette interdiction fut longtemps appliquée.

Le typikon de Monomaque rappelle que saint Basile et le typikon de la Montagne<sup>95</sup> interdisent aux moines de changer de couvent sans le consentement de leur higoumène<sup>96</sup>, et il leur interdit, conformément aux prescriptions de l'ancien typikon, de violer les décisions prises par les higoumènes dans leurs testaments<sup>97</sup>. Or, le typikon de Tzimiskès laissait aux higoumènes la liberté de vendre, donner ou léguer leur établissement comme ils l'entendaient<sup>98</sup>; en 1045, il n'est plus question que de leur droit à assurer librement leur succession par testament, face sans doute à des moines qui, se croyant lésés par les décisions arbitraires de leurs higoumènes, attaquaient leurs testaments et ne craignaient pas de s'adresser à la justice laïque<sup>90</sup>. Cependant, même la liberté de décision que reconnaît Kosmas aux higoumènes en matière de succession est quelque peu restreinte par une clause nouvelle que le typikon qu'il rédigea insère plus loin<sup>100</sup>.

La dernière précision apportée par le typikon de Monomaque au typikon de Tzimiskès concerne la question des préséances<sup>101</sup>. Rappelons qu'en 972, on avait donné la préséance au prôtos en lui reconnaissant le droit d'être accompagné à l'assemblée par trois serviteurs; venaît en second lieu l'higoumène de Lavra avec deux serviteurs, puis le moine Paul accompagné d'un serviteur; les autres higoumènes n'avaient pas droit à une escorte<sup>102</sup>. En 1045, c'est l'higoumène de Lavra qui prit le pas sur le prôtos avec une escorte de six serviteurs, ainsi que les higoumènes de Vatopédi et d'Iviron avec quatre, le prôtos n'ayant droit qu'à trois; les autres higoumènes enfin avaient un seul serviteur. Cette clause en dit long sur le rapport des forces au Mont Athos au milieu du x1º siècle.

Huit articles, que nous avons groupés d'après leur contenu, traitent de sujets nouvelles nouveaux. Le premier est relatif aux bateaux des couvents<sup>103</sup>. Ce sujet intéressait les Athonites au premier chef, eu égard à la situation géographique de la Montagne. Déjà en 963, Lavra possédait un bateau d'assez fort tonnage<sup>101</sup>. Le fait que le typikon de Tzimiskès ne se soit pas occupé de cette question montre qu'à l'époque les bateaux athonites n'avaient pas encore beaucoup d'importance. Plus tard, sous le règne de Basile II, un acte<sup>106</sup> réglementa la capacité et les activités de ces bateaux<sup>106</sup>; mais il ne fut guère respecté, car, en 1045, tous les couvents qui en avaient les moyens possédaient des bateaux de fort tonnage et se livraient au commerce, non seulement des produits athonites, mais de ceux achetés ailleurs.

<sup>(85)</sup> Acte nº 7, 1, 17; Acte nº 8, 1, 42,

<sup>(86)</sup> Acte nº 7, 1, 101-106, art. xvi, et note à la 1, 101.

<sup>(87)</sup> Acte no 8, 1, 49,

<sup>(88)</sup> Cf. Acies Xénophon, nº 1.

<sup>(89)</sup> Acte no 7, 1. 132-136, 137-138, art. xxii et xxiii,

<sup>(90)</sup> Actes Lavra2, no 9, 1, 14-15.

<sup>(91)</sup> Acte no 8, 1, 78-99, art, m et iv.

<sup>(92)</sup> Cf. Goudas, Vatopédi, nº 3, l. 13-14, 30-32; Acte nº 10, notes.

<sup>(93)</sup> Acte no 7, 1, 139-140, art. xxiv.

<sup>(94)</sup> Acto nº 8, 1, 102-106, art. vi.

<sup>(95)</sup> Cf. PG, 31, col. 1421-1424; Acte nº 7, 1, 59-62, art, v.

<sup>(96)</sup> Acte nº 8, 1, 100-100, art. vii ; le rédactour no signale pas si des infractions à cette prescription avaient été commises.

<sup>(97)</sup> Acte nº 8, 1. 109-116, art. viii.

<sup>(98)</sup> Acte no 7, 1. 63-66, art. vi.

<sup>(99)</sup> Voir ci-dessus, p. 103.

<sup>(100)</sup> Voir ci-dessous, p. 106 et note 120.

<sup>(101)</sup> Acte no 8, 1, 136-154, art. xiii.

<sup>(101)</sup> Acte in 6, 1, 130-104, arc. A

<sup>(102)</sup> Acte no 7, 1, 27-29.

<sup>(103)</sup> Acte nº 8, 1. 53-77, art. II; c'est la clause la plus longue du typikon.

<sup>(104)</sup> Voir ci-dessus, p. 77, 80.

<sup>(105)</sup> Sur cet acte voir ci-dessus, p. 95, note 2.

<sup>(106)</sup> Acte nº 8, I. 56-61.

La proposition de Kosmas de revenir aux dispositions de l'acte mentionné plus haut déchains une tempête de protestations107 et sut abandonnée; on s'arrêta à un compromis : seraient autorisés les bateaux jaugeant jusqu'à trois cents modioi et pouvant aller jusqu'à Ainos, mais uniquement pour vendre les produits athonites; en cas d'infraction, le bateau coupable serait confisqué et vendu au profit de la communauté. On prit soin de préciser que les grands bateaux seraient désarmés. mais on ajouta aussitôt que seraient exceptés de cette mesure les bateaux détenus par chrysobulle et le bateau que Vatopédi possédait par consentement écrit du prôtos et des higoumènes 108. Vu que les couvents prenaient ordinairement la précaution de faire confirmer leurs possessions par chrysobulle, que Vatopédi, comme nous l'avons vu, et les Almafitains qui, comme nous le verrons, n'en avaient pas furent soustraits à cette mesure, on peut se demander quel en était l'objet. Détail important, nulle part n'est précisé le nombre de bateaux que chaque couvent aurait le droit de posséder; une cinquantaine d'années plus tard, Lavra possédait sept bateaux de 16.000 modioi en tout100. Le typikon précise plus loin que le couvent des Amalfitains aura également le droit de posséder un grand bateau qui puisse aller jusqu'à Constantinople chercher des provisions110 : comme on l'a remarqué, c'est auprès de la colonie amalfitaine de la capitale que les moines du couvent peuvent se procurer des ressources111.

Le problème du commerce illégal auquel se livrent les moines préoccupe une seconde fois<sup>112</sup> le rédacteur : il stigmatise l'attitude des moines de Karyés, qui avaient transformé ce lieu de rencontre des Athonites en un vrai comptoir, où l'on vendait même des produits défendus aux moines<sup>113</sup>.

Des préoccupations économiques sont encore à l'origine de deux articles de ce typikon : celui qui réglemente la coupe de bois dans les terres communes et dans les terres appartenant aux couvents<sup>114</sup>, et celui qui interdit aux prôtoi de donner ou de vendre à l'avenir des terres communes<sup>118</sup>; l'histoire ultérieure de la Montagne témoigne que cette dernière clause resta lettre morte, ou qu'elle ne sut appliquée que très peu de temps<sup>116</sup>.

Deux articles enfin concernent particulièrement les higoumènes. L'un blâme ceux d'entre eux qui, après avoir signé un acte de donation ou de vente, le révoquent, ne respectant ni leur signature ni celles des témoins<sup>117</sup>; de tels cas étaient donc fréquents<sup>118</sup>. L'autre article concerne la succession d'un higoumène, problème qui a déjà retenu l'attention du rédacteur, mais d'un autre point de vue<sup>110</sup>. Beaucoup d'higoumènes laissaient par testament à la tête de leur couvent de jeunes moines qui n'avaient pas encore atteint l'âge convenable : Kosmas fixe cet âge à trente ans<sup>120</sup>.

- (107) Les moines menucèrent même de quitter l'Athos (cf. 1. 65).
- (108) Acte no 8, 1, 75-77.
- (109) Acles Lavras, no 55 (1102), 1. 1.
- (110) Acte no 8, 1. 99-101, art. v.
- (111) P. LEMERLE, dans EEBS, 23, 1953, p. 552 nº 4.
- (112) Voir ci-dessus, p. 104-105 et note 94.
- (113) Acte no 8, 1, 133-136, art. xii.
- (114) Ibid., I. 123-128, art. x.
- (115) Ibid., 1. 128-133, art. xi.
- (116) Cf. Acles Laura, no 57 (1108): donation d'un terrain sis à Karyés.
- (117) Acte nº 8, 1. 116-123, art. IX.
- (118) Nous avons un exemple en 1065 : l'higoumène on question avait quelques raisons pour agir de la sorte (cf. Actes Laura\*, n° 34, l. 19 sq.).
  - (119) Voir ci-dessus, p. 105.
- (120) Acte nº 8, l. 163-169, art. xv. L'article s'élève aussi contre les higoumènes qui font ordonner diacres et prêtres des jeunes moines n'ayant pas l'âge canonique.

On constate que les problèmes qui ont retenu l'attention du rédacteur et celle de ses conseillers sont surtout d'ordre économique. Kosmas chercha à freiner l'expansion des couvents athonites, surtout dans les domaines où leurs activités risquaient de leur faire perdre de vue la préoccupation principale d'un moine : le salut de son âme. Il a aussi peu réussi qu'Euthyme en 972, dans sa tentative de protéger les petits groupes face aux couvents. D'autre part, le typikon de 1045 reconnaissait officiellement la suprématie des grands couvents : les higoumènes de trois monastères reçoivent plus d'honneurs que le prôtos, lequel est obligé de tenir compte de leurs avis dans ses décisions<sup>121</sup>.

#### 3. LE TYPIKON DE MANUEL PALÉOLOGUE

En juin 1406128, l'empereur Manuel II Paléologue promulgua un chrysobulle pour le Mont Athos. Nous le qualifions de chrysobulle-typikon, car, après un préambule sur la condition monastique, il contient quinze articles qui règlent des questions d'ordre général, tout comme le font les typika de Tzimiskès et de Monomaque.

Circonstances historiques de l'émission du chrysobulle. Le texte ne révèle pas les raisons qui ont conduit Manuel II à rédiger un nouveau typikon, mais ces raisons s'expliquent si l'on se rappelle dans quelle situation se trouvait la région au début du xve siècle 123, Après le traité de 1403 entre Süleyman et Manuel, Thessalonique et sa région furent comprises dans les territoires recouvrés par l'empereur byzantin; celui-ci consia leur administration à Jean VII Paléologue, mais garda l'Athos sous sa propre juridiction. Une délégation des Athonites se rendit à Constantinople pour régler avec l'empereur les problèmes de l'Athos, en particulier ceux relatifs aux domaines athonites situés hors de l'Athos et aux impôts qui pesaient sur eux124. Cette ambassade arriva dans la capitale avant octobre 1403125; un an plus tard, en septembre 1404, Manuel envoya à l'Athos un de ses familiers, Dèmètrios Boulôtès : il avait mission, lit-on dans le prostagma que Manuel lui adressa à cette occasion<sup>126</sup>, de régler certaines difficultés survenues entre les Athonites et les Turcs d'une part, les Athonites et Jean VII de l'autre, au sujet de domaines athonites sis en Macédoine; si les Athonites, précise le prostagma, voulaient, comme ils l'avaient laissé entendre, confier à quelqu'un le soin de leurs intérêts, c'était à Boulôtès qu'ils devaient s'adresser, à charge pour eux de le rétribuer<sup>127</sup>. Dans ce prostagma, un passage est à notre avis particulièrement lié à notre sujet : le prôtos et les Hagiorites, dit l'empereur, m'ont informé qu'ils ont des différends concernant les

<sup>(121)</sup> Acte nº 8, l. 154-163, art. xiv, qui va nous occuper plus loin.

<sup>(122)</sup> Nous n'avons pas à envisager lei l'évolution du Mont Athes entre 1045 et 1406; l'histoire de la Montagne durant ces siècles dépasse le cadre de notre travail.

<sup>(123)</sup> Sur ce sujel, cf. Ostrogonsky, Geschichtet, p. 457-460, et Byzanice, État tributaire de l'Empire turc, Zbornik Radova Vizani. Insi., 5, 1958, p. 49-58, repris dans Zur byzantinischen Geschichte, Darmstadt, 1973, p. 235-244. (124) Cf. en dernier lieu N. Otkoromines, Le «haradi) «dans l'Empire byzantin du xve siècle, Association

inlern. d'Etudes du Sud-Est europ., III, Sofia, 1969, p. 681-684.

<sup>(125)</sup> Cf. Dölger, Schalzkammer, no 97, 1. 11-12 : Έπει δὲ χρείας καταλαδούσης ὅ τε τηνικαῦτχ πρῶτος καὶ οἱ 'Αγιορεῖται πάντες διά τινας δουλείας ἀναγκαίας ἔστειλαν ἐνταῦθά τινας... Grèg. Pal., 2, 1918, p. 452, 1. 5-6 : ὅπως εἴπομεν πρὸς τὸν ὁσιώτατον πρῶτον ὄντα ἐνταῦθα.

<sup>(120)</sup> Le prostegma est conservé dans les archives de Vatopédi (photo au Collège de France); il a été édité par Arkadios Vatopédinos, dans *Grèg. Pal.*, 2, 1918, p. 449-452, et commenté par Ostradonsky, Byzance, État tributaire, loc. cll., p. 54 sq.

<sup>(127)</sup> Greg. Pal., 2, 1918, p. 452, 1, 10 sq.

« affaires communes »128; l'Athos ayant besoin d'un redressement, de paix et de tranquillité, je les invite à examiner ces affaires entre eux, comme c'est leur coutume et leur privilège; s'ils ne sont pas capables de le faire, aide-les, écrit-il à Boulôtès, à trouver la tranquillité; si cela n'est pas suffisant, alors « que ma majesté en soit informée et elle apportera la correction nécessaire »129. Nous pensons que c'est la dernière éventualité qui se réalisa; Boulôtès n'ayant pu amener les Athonites à s'entendre, l'empereur intervint en promulguant un chrysobulle qui essaie de redresser tout « ce qui a été négligé à cause des bouleversements survenus »129. Ce chrysobulle ne fait allusion in à un désir des moines de se donner un nouveau typikon, ni au médiateur qui a rédigé celui-ci, avec ou sans le consentement des Athonites.

Le contenu du lypikon. Nous donnons une analyse du document avec son édition<sup>181</sup>; nous nous bornons ici à deux constatations. La première est que le rédacteur ne se rapporte à aucun moment explicitement au typikon de Tzimiskès ni à celui de Monomaque. On n'en conclura pas qu'il les ignorait : un article de son typikon reprend mot pour mot l'article analogue du typikon de Tzimiskès<sup>125</sup>. L'explication est donnée par le rédacteur lui-même : il ne pensait pas que, dans l'état où se trouvait alors l'Athos, les moines puissent supporter des règles aussi rigoureuses que celles de leurs anciens typika; il veut remédier au plus pressé, espérant que l'on pourra plus tard et peu a peu revenir à l'ancienne austérité<sup>133</sup>. Chaque fois qu'il se sent dans l'obligation de se fonder sur une autorité ancienne, il se rapporte à l'e hypotypôsis de saint Athanase »<sup>134</sup> et aux « coutumes en usage à Lavra »<sup>135</sup>. Rien d'étonnant à cela; l'influence de Lavra sur les autres Athonites était, au début du xvº siècle, aussi grande que l'était sa puissance économique; Athanase était considéré comme le plus grand saint athonite<sup>136</sup>, et son typikon avait servi de base aux typika de beaucoup d'autres couvents. Le rédacteur pensait qu'une référence à son autorité pouvait être attendue.

La seconde constatation nous paraît plus importante. On perçoit, en lisant ce typikon, un changement dans la conception générale. Tandis que les premiers typika s'intéressent principalement aux rapports des couvents entre eux, et à ceux de chaque monastère avec l'ensemble de la communauté, la moitié du typikon de Manuel se préoccupe du fonctionnement intérieur de chaque couvent : les rapports entre l'higoumène et les moines notables, entre la direction du monastère et l'ensemble des moines 137. Les articles de ce typikon que l'on peut tenter de comparer avec certains articles du typikon de Tzimiskès soulignent aussi ce changement de point de vue. En 972, la fortune d'un

moine ne se conçoit que sous la forme d'un petit établissement monastique privé, kellion ou agros, que l'on peut vendre, léguer ou donner<sup>138</sup>; en 1406, Manuel est confronté à un tout autre problème : celui d'un homme riche qui, tout en se faisant moine, garde, gère et lègue sa fortune personnelle comme il l'entend<sup>139</sup>. En 972, le typikon de Tzimiskès cherche à protéger le Mont Athos et ses pâturages des troupeaux des paysans voisins<sup>140</sup>; en 1045, le typikon de Monomaque condamme le grand nombre d'animaux se trouvant à l'Athos, mais il n'élève pas d'objection sur le sexe des animaux autorisés à y rester en cas de nécessité<sup>141</sup>; s'il les exclut, c'est en tant que facteur d'enrichissement trop facile des couvents<sup>142</sup>; ici, au contraire, tout le poids de l'interdiction porte sur le sexe et non pas sur le nombre; l'interdiction est devenue purement moralo<sup>143</sup>. Quant aux eunuques et aux imberbes, l'interdiction ne les frappe plus pour leur condition, comme dans les anciens typika<sup>144</sup>, mais en raison de la crainte qu'une femme puisse en se déguisant entrer dans le monastère<sup>145</sup>.

Dans l'esprit de son rédacteur, le typikon de Manuel Paléologue allait remplacer les anciens typika tombés quelque peu en oubli. Nous doutons cependant fort qu'il ait jamais rempli ce rôle<sup>146</sup> : une vingtaine d'années plus tard, l'Athos passait définitivement sous la dépendance des Turcs, et les conditions de vie sur la Montagne se modifièrent; mais la tentative de Manuel révèle à quel point les problèmes athonites avaient, au début du xv<sup>6</sup> siècle, changé d'aspect.

<sup>(128)</sup> Grėg. Pal., 2, 1918, p. 451, 1. 20-21: ὑπὲρ τῶν κοινῶν πραγμάτων αὐτῶν καὶ δέονται διορθώσεως, εἰρήνης καὶ ἀνενοχλησίας.

<sup>(129)</sup> Ibid., p. 451, l. 26-28 : εἰ δὲ οὐδὲ οὐτω βλέπεις εἰρηνεύειν αὐτούς (...), μανθανέτω τοὕτο ἡ βασιλεία μου καὶ μέλλει λαμβάνειν τὸ περὶ τούτου τὴν διόρθωσιν παρ' ἡμῶν.

<sup>(130)</sup> Acte nº 13, 1. 6 : τῆ τοῦ καιροῦ καὶ τῶν πραγμάτων ἀνωμαλία.

<sup>(131)</sup> Acto nº 13, analyse.

<sup>(132)</sup> Acte no 13, I. 60-62 = Acte no 7, l. 92-94; cf. aussi no 13, l. 7: τὰ ἐξ ἀρχῆς τυπωθέντα.

<sup>(133)</sup> Acte nº 13, 1, 5-9.

<sup>(134)</sup> Ibid., 1. 25, 31-32, 43.

<sup>(135)</sup> Ibid., 1. 15, 18, 24,

<sup>(136)</sup> La personnalité d'Athanase a marqué non seulement l'histoire athonite de son temps, mais aussi celle de toute l'époque byzantine. Au début du xiv°s., Thomas Magistros, qui venait de longer les côtes de l'Athos, cerit : nous n'avons pu accoster, mais nous avons adressé une prière à τόν γε τοῦ "Όρους οἰκιστήν, εἶτε καὶ τοιμίων χρή λέγειν τὸν πάμμεγαν 'Αθανάσιον : Μ. Τηευ, Die Gesandtschaftsreise des Rheters Theodulos Magistros, Festschrift C.F.W. Müller, Leipzig, 1900, p. 6, 1. 23-24, et Vtz. Vrem., 11, 1904, p. 392.

<sup>(137)</sup> Cf. Acte nº 13, art, I-VII, XI.

<sup>(138)</sup> Cf. Acte no 7, art, II, VI, VII, XIII, XVIII,

<sup>(139)</sup> Cf. Acte nº 13, art. 11.

<sup>(140)</sup> Voir ci-dessus, p. 104, et Acte nº 7, 1. 132-136.

<sup>(141)</sup> Voir ci-dessus, p. 104, et Acte nº 8, 1, 80-93,

<sup>(142)</sup> C'est le sens que l'on doit donner à la défense que fait Athanase (typikon, p. 121, l. 10) à Layra de possèder des moutons et des chèvres.

<sup>(143)</sup> Cf. Acte nº 13, art. xiv. En 1083, to protes avait interdit l'entretien des animaux femelles, mais seulement à l'inidrieur d'un couvent (cf. Actes Xénophon, n° 1, 1.256-257); même interdiction dans le typithen d'Athanass (p. 113, 1.15-16), mais elle y fait partie d'un ensemble de conseils généreux empruntés à l'hypolypéis stoudie.

<sup>(144)</sup> Voir ci-dessus, p. 104 et notes 86, 87,

<sup>(145)</sup> Cf. Acto no 13, art. xiii,

<sup>(146)</sup> L'absence de copies de ce typikon (sauf peut-être une moderne) est significative.

## CHAPITRE VI

# L'ORGANISATION CENTRALE DE L'ATHOS

## 1. LE MYTHE D'UNE ASSEMBLÉE ATHONITE SIÉGEANT HORS DE L'ATHOS

Rien ne nous permet de dire quand ni comment une organisation centrale apparut à l'Athos. Tout ce qui a été affirmé à ce sujet ne se fonde que sur des hypothèses, ou sur des traditions récentes qui ne remontent pas plus haut que Théodoret et Philothéitès. On affirme qu'il exista à une époque ancienne une institution centrale des moines athonites hors de l'Athos<sup>1</sup>, qu'elle y fonctionna presque jusqu'au milieu du xº siècle et que son siège était la kalhédra lon géronion que mentionnent certains documents athonites.

La kathédra tôn gérontôn. Ce nom apparaît pour la première fois dans l'acte de Léon VI de 908 qui mentionne l'archaia kathédra tôn gérontôn parmi les biens abusivement détenus par Kolobou<sup>3</sup>. Il n'en est plus question dans la suite du texte, mais il nous paraît évident que, comme les autres biens, celui-ci fut aussi retiré à Kolobou, sans qu'il fût précisé à qui il devait revenir. La clause du chrysobulle de Romain I<sup>67</sup> sur la kathédra, nouvelle par rapport au texte de Léon VI<sup>3</sup>, permet de déduire que, à bon droit ou non, il est impossible de le dire, la possession de ce bien revint, en 908 ou plus tard, aux Athonites; ceux-ci, profitant de la confirmation de l'acte de Léon par Romain, demandèrent que la kathédra fût explicitement mentionnée dans le chrysobulle, soit pour en

<sup>(1)</sup> Catte idée repose sur la conception, aujourd'hui abandonnée, solon laquelle les monastères « en viennent le plus souvent à former, province par province, diocèse par diocèse, district par district, ville par ville, une sorte de fédération qui a son président officiel et reconnu » (J. Pangoirar, art. Archimandrite, dans Diction. d'Archéol. chrêt. et de Liturgie, 1, 2, col. 2741). Nous connaissons, certes, des groupements de moines (en Égypte, Syrie, Palestine) et certains titres (ἀρχιμονάζων, ἀρχηγός, δέπουν, et surtout ἔχωρχος, ἀρχημανδρέτης) semblent évoquer la fonetion de direction d'un ensemble de couvents, aussi bien dans les contrées énumérées plus haut que dans les provinces proprement byzantines (par ex. Constantinople, Propontide, Olympe, Latros, Pélagonie, Thessalonique, Athènes, Sicile, et. Pangoire, ard. etd. ed. 2739 sq.; Sciuwarz, Léptiles von Shylhopoits, ndox, p. 297, sv. ἀρχιμανβρέτης. De Meesten, De monachico statu, p. 194 sq.; y ajouter la Vie de sainie Théodora, p. 21 §§ 36 et 37, qui mentionne des archimandrites à Thossalonique. P. de Meesten, L'archimandritat dans les Églises de rite byzantia, Métanges L. G. Mohlerg II, Rome, 1949, p. 115-137, rétulte certaines des affirmations non fondées de J. Pargoire). Copondant, dans bien des cas, il s'agit là d'une fonction de surveillance, exercée pour le compte de l'autorité ecclésiastique (par ex. à Constantinople au vir s., et. G. Daoron, les moines et la Ville, Tr. el Mém. 4, 1970, p. 268-269; au Latros au xuir s., et. Mi IV, p. 268-269; au Latros au xuir s., et. Mi IV, p. 268-269; au Latros au xuir s., et. Mi IV, p. 268-269; au Latros au xuir s., et. Mi IV, p. 268-269; au Latros au xuir s., et. Mi IV, p. 268-269; au Latros au xuir s., et. Mi IV, p. 268-269; au Latros au xuir s., et. Mi IV, p. 268-269; au Latros au xuir s., et. Mi IV, p. 268-269; au Latros au xuir s., et. Mi IV, p. 268-269; au Latros au xuir s., et. Mi IV, p. 268-269; au Latros au xuir s., et. Mi IV, p. 268-269; au Latros au xuir s., et. Mi IV, p. 268-269; au Latros au xuir

<sup>(2)</sup> Acte nº 2, 1, 16-17.

<sup>(3)</sup> Acte no 3, 1. 12-15; la clause est introduite par l'expression : Πλήν τοῦτο διοριζόμεθα.

officialiser la possession, soit, ce qui est plus probable, pour qu'elle jouisse elle aussi des privilèges accordés par Basile Ier à leurs possessions sises à l'intérieur de l'Athos. A notre avis, c'est de nouveau à la demande des Athonites que le protocole d'accord de 942 insère une clause concernant les droits de propriété des moines sur la kathédra, laquelle est, manifestement, située dans la région litigieuse4. Quand, à la suite de cet accord, l'épopte Thomas traça la frontière de l'Athos, il inséra dans l'acte qu'il établit une clause analogues, qu'il justissa ainsi dans son rapport : « J'ai décidé, dit-il. que les moines continueraient à posséder la kathédra tôn gérontôn, car elle leur a été attribuée par chrysobulle »6. Ce chrysobulle est, selon nous, celui de Romain Ier Lécapène, car il est le seul acte impérial à reconnaître explicitement le droit des Athonites sur la kathédra7. Un an plus tard, en août 943, le stratège Katakalôn introduisit dans la délimitation de l'Athos une clause identique<sup>8</sup> : c'est la dernière mention de la kathédra dans les actes athonites.

Oue pouvons-nous conclure? La kathédra tôn gérontôn se trouvait hors de l'Athos, mais son emplacement exact reste inconnu. Le rapport de Thomas la situe « à un autre endroit d'Hiérissos, dans le ressort de la terre du klasma de Kaména », ce qui veut dire qu'elle faisait partie de la terre klasmatique de Kaména<sup>10</sup>, mais ne permet pas de la localiser. Par l'expression « à un autre endroit ». Thomas voulait-il indiquer que, par rapport à la frontière athonite, la kathédra se trouvait de L'autre côlé d'Hiérissos<sup>11</sup>, c'est-à-dire au nord? C'est possible, mais non pas sûr. La tradition athonite moderne, à commencer par Théodoret, la place près de l'actuel Pyrgoudia (voir carte), métochion d'Iviron<sup>18</sup>. Si l'on ajoute foi à un renseignement donné par P. Uspenskij, Théodoret se fonde, pour avancer cette localisation, sur l'existence, à son époque, de ce toponyme à cet endroit18. Cela nous paraît impossible; il est plus probable que Théodoret identifia l'ancienne kathédra ton géronion avec une autre kalhédra, les noms de lieux composés de « kathédra » étant assez fréquents dans la région de Kaména<sup>14</sup> comme ailleurs<sup>15</sup>. Dans l'état actuel de notre documentation, nous ne pouvons

(4) Acte nº 4, 1. 34-35.

(5) Get acte perdu est mentionné dans le rapport de Thomas, cf. Acte nº 5, actes mentionnés nº 8,

(6) Acte nº 5, 1, 65-69.

(7) C'est sans doute à ce même droit de possession que fait allusion le protocole d'accord par une expression plus vague: την έν τῷ χρυσοδουλλίω μνημονευομένην (Acte nº 4, l. 35); Dölger (Schaltkammer, nº 107, p. 288 Inhalt) voit ici une référence à l'acte de Léon VI,

(8) Acte nº 6, 1, 41-43.

- (9) Acte nº 5, 1, 66-67. La transcription du passago, situé au bas du recto et au début du verso, est assurée par une bonne photographie prise par G. Millet, que nous avons collationnée avec la photo Dölgen, Schalzkammer, pl. 107 : voir Acte nº 5 LE TEXTE.
  - (10) Sur cette terre et sur son étendue, cf. Acles Lavra2, Introduction par Svononos, p. 75-76 et carte.

(11) L'expression έν έτέρω μέρει (1. 66) équivaudrait alors à : έν τῷ έτέρω μέρει.

(12) Théodoret, d'après Uspenskij, Islorija, III, 1, p. 11; Philothéliès (sur ce nom voir IIº Partie, p. 171), d'après Uspenskij, Ibid., p. 35 note, p. 300.; Jacques de Nea-Skèté, dans Lampros, Patria, p. 155 note; Kalligas, Alhonias, p. 32; Smyrnakes, Alhos, p. 19; Kourilas, Alhos, col. 503. Vlachos (Alhos, p. 19) el Ktenas (Prôlos, p. 235) placent la kathédra quolque part près de l'Isthme, sans autre précision.

(13) Cf. Uspenskij, Istorija, III, I, p. 11: i primolvil čto eta mesinost ponyne nazyvacisja Kafedroju starcov: il renvoie (p. 309) à Θεοδωρήτου, Περιγραφή τοῦ όρους "Αθω, κεφ. 2, τμήμα 2.

(14) Par ex. la καθέδρα του Χωλου et la κ. Ίωάγνου του Δωβρωμηκήστου (acte inedit d'Iviron, photo au Collège de France).

(15) Notons que Théodoret dans sor cartulaire (dit Codex de Lavra B), foi. 90, résume ainsi un document : Περί τῶν Κελλίων και τῆς Καθέδρας. Τόποι εἰς τὴν Κωμίτζαν ἡ τὰ Πυργούδια. Il se peut que cet acte, fort abimé, que nous ne connaisons que par la copie Théodoret (cf. Actes Laura, nº 47), ait parlé quelque part, dans sa partie aujourd'hui perdue, d'une kathedra. Mais Théodoret se trompe en plaçant le bien qui fait l'objet de cet acte dans la région de Komitissa et de Pyrgoudia; la τοποθεσία των Κελλίων (ibid., l. 6) ου μονή των Κελλίων (ibid.,

nous permettre qu'une déduction négative : la kathédra tôn gérontôn se trouvait soit au sud d'Hiérissos, donc tout près de la frontière athonite, soit au nord ou au nord-ouest, en tout cas assez loin du village; en esset, bien que possession commune de tous les Athonites, la kathédra n'a jamais été utilisée comme gîte d'étape pour les moines qui se rendaient à Hiérissos, C'est le couvent de Kolobou qui avait cette fonction, en vertu d'une coutume ancienne qui se perpétua même après la rupture entre les Athonites et Kolobou<sup>16</sup>. Iviron, en acquérant le couvent, hérita aussi de cette obligation: pour s'y soustraire, il offrit un terrain à Hiérissos, une vigne et de l'argent, afin que le Prôtaton puisse y aménager un gîte<sup>17</sup>. On voit mal pourquoi les moines de Kolobou d'abord, les Ibères ensuite, auraient supporté cette charge, si la communauté athonite avait possédé au voisinage immédiat d'Hiérissos un bien sur lequel ses moines auraient pu commodément faire étane18.

C'est Philothéitès, puisant peut-être dans le récit de Théodoret, qui avanca, dans son Histoire, l'hypothèse que la kathédra fut un centre administratif de l'Athos<sup>19</sup>. Plus tard, l'hypothèse fut transformée en certitude20 et répétée par tous les Athonites21 et même par des sayants qui ont écrit sur l'Athos<sup>22</sup>. Cette hypothèse repose sur une mauvaise interprétation de l'expression καθέδοα τῶν γερόντων : on l'a comprise à tort comme signifiant « siège des moines notables », et finalement « lieu de réunion du conseil »23. En fait, il est probable que ce bien était une petite exploitation rurale avec habitation (καθέδρα)<sup>24</sup>, transformée par la suite en petit couvent<sup>25</sup> (d'où καθέδοα των

(16) Voir ei-dessus, p. 39.

(17) Acte du prôtes Thomas de 985 (= SMYRNAKES, Athes, p. 36-39).

(19) Passage conservé dans Uspenskij, Istorija, III, 1, p. 300 note.

(21) ALEXANDRE LAVRIOTES, dans Syllogos, 29, 1907, p. 107; VLAGHOS, Alhos, p. 19, 143 note; Smyrnakes, Alhos, p. 19; Kourilas, Alhos, col. 503; Ktenas, Prôlos, p. 234-235.

(22) MEYER, Haupturkunden, p. 31; F. Dölger, dans Greg. Pal., 42, 1959, p. 177; P. Chriestou, dans 'Αθωνική Πολιτεία, Thessalonique, 1963, p. 20, 32; Ch. Κπικόνιε, dans Greg. Pal., 47, 1964, p. 143; article "Αθως dans Θρησκευτ. καί 'Ηθική 'Εγκυκλοπ., 1, 1962, col. 862; Nicol, Millenary, p. 64. Soul Lake (Early days, p. 95-96) a combattu cette opinion : « this theory, including the identification of the site, is quite modern and of no intrinsic

(23) Sur les significations du mot kathédra, cf. N. Oikonomidès, Acles Dionysiou, nº 16, p. 102; N. Syononos, dans Tr. et Mem. 1, 1965, p. 331-332 n. 32. L. Perit (Vie d'Athanase B, p. 26 n. 1) traduit le terme par « conseil des anciens »,

(24) N. Svoronos, art. cité, sens nº 2. On trouve dans les sources de telles kathédrai auivies de la profession du propriétaire, du nom de famille ou d'un sobriquet (cf. Dölgen, Schalzkammer, nº 66/67, 1, 430-431 ; 68/69, 1, 572-573; 70/71, 1. 560; Acles Xèropolamou, nº 20, 1, 42; et ci-dessus, noto 14.

(25) Svoronos, art. cité, sens nº 3. Notons que l'acte de Léon VI énumère la kathédra avec les monastères (Acte nº 2, I. 15-17). Manalakes (Sainie Moniagne, p. 39, 44) considere la kathédra ton géronion comme un établissement, mais il a, à notre avis, tort d'y voir une sorte de laure dont le centre, près du Zygos, s'appelait καθέδρα τῶν γερόντων.

<sup>1. 15)</sup> doit être placée plus au nord-ouest, près de Gomatou (cf. Acles Lavra2, nº 47, notes, et carte), Or, comme il ressort d'un développement de Philothélies concernant cet acte (cf. Uspenskij, Islorija, III, 1, p. 300), c'est précisément cette « kathédra »-là que l'on identific avec la kathédra tôn gérontôn.

<sup>(18)</sup> Notre conclusion diffère de celle de Lake (Early days, p. 95-97) qui pense que la kathédra se trouvait près d'Hiérissos ; qu'elle servait aux moines athonites de résidence pendant leurs voyages à l'iférissos ; qu'elle faisait plutôt partie du domaine de Kolobou (belonging partly to Kolobou and partly to the Athonites, but chiefly to the former), qui donnait ainsi l'hospitalité aux Athonites. Les cinq sources que nous avons citées vont à l'encontre de telles

<sup>(20)</sup> Probablement par Jacques de Néa-Skèté, cf. une note publice par LAMPROS, Patria, p. 155, Étant donné que Jacques avait exploité les écrits de son oncle Théodoret, il paraît probable que cette idée, comme celle de la localisation de la kathédra à Pyrgoudia, vient de Théodoret.

L'ORGANISATION CENTRALE DE L'ATHOS

γερόντων)<sup>26</sup>, selon une pratique très répandue à Byzance. Cet établissement, ruiné<sup>27</sup>, a été d'abord absorbé par Kolobou avec d'autres couvents et ensuite, après 908, est passé sous le contrôle des Athonites.

#### 2. L'INSTITUTION CENTRALE

Premières mentions dans les sources. Nous avons déjà dit qu'il n'est pas possible de saisir le moment où l'organisation commune des Athonites est apparue. Nous pouvons toutefois affirmer que même si les moines du Mont Athos ont au début emprunté certains éléments de leur organisation à d'autres centres, très vite ils surent les adapter aux conditions de la vie athonite²³ê et les développer en une institution propre à l'Athos. Le fait que le noyau de la fortune des Athonites, la terre athonite elle-même, se composait des terres klasmatiques attribuées collectivement à tous les moines²e, les conduisit à créer une instance qui n'avait pas à se soucier seulement de la conduite des moines et de leur bonne entente avec les autorités, civiles et ecclésiastiques, comme c'était le cas dans les autres centres monastiques, mais aussi de la gestion de cette fortune; c'est sans doute pourquoi les Athonites durent se doter d'une organisation plus stable et plus représentative que celle des autres centres.

Le premier acte impérial pour l'Athos, le sigillion de Basile I°r de 883, parle de l'ensemble des moines athonites, sans mentionner leur organisation communautaire ni leur chef; mais le contenu du document, garantie des libertés de tous les moines établis sur la Montagne, peut expliquer ce silence. La première mention est de 908 : les Athonites, voulant plaider leur cause devant l'empereur, envoient dans la capitale le moine André, πρῶτος ἡσυχαστής. Leu importe, nous semble-t-il, si le mot πρῶτος a ici valeur d'adjectif ou de substantif<sup>23</sup>. Dans l'un ou l'autre cas, il est clair qu'André n'est pas un ambassadeur désigné pour la circonstance, mais qu'il est à ce moment le chef de la communauté athonite. A notre avis, la Vie de Blaise fait elle aussi allusion à la présence du prôtos athonite à Constantinople à cette occasion.

(26) Notons qu'au début du x1° s. existait sur la Montagne un petit établissement appelé τῶν Καλῶν Γερόντων (1012 : Actes Kultumus, n° 1, 1. 2; 1013, 1018, 1059 : actes inédits, photos au Collège de France).

(27) Cf. Acte nº 2, l. 16 ; ἀρχαίαν.

(28) Voir aussi dans le même sens Darrouzès, Prôles, p. 407.

(29) Acto nº 5, 1. 20-22. Le mot παλαιοῖς (1. 21) indique une attribution ancienne; elle est probablement antérieur au siguilion de 883 qui implicitement reconnaît les moines athonites propriétaires de leurs terres (voir ci-dessus, p. 46).

(30) Voir notre commentaire ci-dessus, p. 46-48, et Acte nº 1.

(31) Acte nº 2, 1, 17-19, et ci-dessus, p. 51-52,

(32) Cf. LAKE, Early days, p. 73.

(33) Nos sources n'ont conservé, à notre connaissance, qu'une soule mention du titre de πρότος antérieure à ceile du prôtos è l'Athos : on 529, Sòphronios succéda à Théodose le koinobiarque, higounène du koinobion qui portait son nom, et ἀρχιμενδρίτης τῶν ὑπὸ τὴν ἀγίαν πόλιν κοινοθέων (Schwartz, Kyrillos von Skythapolis, p. 239, 1. 5); or, les actes de la première sánce du concile de 536 sont signés par 'Hoòycoc (...) πρεσδύτερος (...) μονῆς (...) τοῦ (...) ἀδάδε Θεοδοσίου, τὸν τόπον ἐπέχον Σωρφονίον πρεσδύτερον αλά ἀρχιμενόριον τῆς ἀντῆς μονῆς μονῆς μον πάσης τῆς ἐρήμου 'Ιεροσολύμων (Manst, VIII, col. 890). On voit qu'entre 529 et 536, le mot archimandrite a changé de sens et signifie « higoumène», tandis que l'ancienne fonction de l'archimandrite est désignée par le (nouveau f) litre de prôles. Paule de sources, nous ne savons pas quel fut l'avenir de ce terme en Palestine. Alllours dans l'Empire, les mentions connues de prôles sont postérieures à la création du protat athonite. — Une remarque est ici nécessaire : le titre πρώτος n'est pas réservé au chef d'une communauté monastique. Un certain nombre d'institutions, ou de corporations, ont à leur tête un chef, le plus souvent un laie, mais parfois aussi un cecléslastique, voire

(Note 34 page suivante)

Nous devons attendre quarante ans pour voir le titre de prôtos apparaître à nouveau dans les sources. Que le chrysobulle de Romain Ier de 934 n'en fasse pas mention s'explique : il s'adressait à l'ensemble des Athonites et il n'avait pas de raison de nommer le prôtos. Plus surprenante est l'absence du prôtos dans les documents auxquels donna lieu l'affaire de la frontière athonite, en 942 et 943\*5. Le rapport de l'épopte Thomas, qui relate toute l'affaire, parle partout des « moines de l'Athos » ou des « Athonites » ; le protocole d'accord dit que « des moines athonites se sont rendus à Thessalonique de la part de tous les moines de l'Athos » 3\*6 : mais il s'agit probablement d'une délégation constituée pour le voyage à Thessalonique et dont le prôtos ne faisait pas partie. Parmi les délégués se trouvaient les moines notables qui apposèrent leur signa et leurs noms au début du protocole : deux d'entre eux étaient des ascètes isolés; les deux autres étaient, pensons-nous, l'higoumène et l'un des moines du plus important monastère athonite de l'époque appelé μονὴ τοῦ "Λθωνος. Nous avons parlé plus haut<sup>52</sup> de ces quatre Athonites, de cet établissement et des difficultés qu'il y aurait à considérer cet ἡγούμενος τοῦ "Αθωνος comme un représentant de la communauté, donc comme un prôtos<sup>38</sup>.

Quelles que fussent les raisons de l'absence du prôtos<sup>30</sup> dans la délégation qui est allée à Thessalonique<sup>40</sup>, on ne saurait mettre en doute l'existence à cette époque de l'institution du protat; en effet, une quinzaine d'années plus tard, l'organisation communautaire apparaît, dans les sources, si structurée que cela suppose qu'elle fonctionnait depuis assez longtemps.

Assemblée et Conseil. En 95841, lorsque le juge de Thessalonique voulut retrouver, à la demande de Nicéphore Phokas, l'ami de ce dernier, le moine Athanase, il s'adressa tout naturellement au prôtos de la Sainte Montagne<sup>42</sup>; cela prouve que celui-ci avait été, comme on l'a dit, a officiellement.

un moine, nommé prôtes; on trouve ainsi le πρῶτος τῆς διακονίας, τῆς πρεσθείας, τῆς συγκλήτου, τῶν Ιπποκόμου, τῶν καμαλαυκάδων, τῶν κριτηρίων, etc. Lorsqu'on rencentre ce III the sans autre détermination, il n'est pas sûr que mous ayons toujours affaire à un cleid d'un centre monastique, comme on a tendance de rorier : nous connaissons deux eas où le titre de prôtes est attribué à des lates. En 982, un certain Bolias, habitant d'Hiérissos, appose la suscription : σίγνον Βοήλου τοῦ πρώτου (acte d'Iviron inédit, phote au Collège de France); nous ignorons de quoi Bolias est le «premier », pout-être est-il le premier du village, fonction que l'on trouve plus tard sous la forme de πρωτόγερος. Dans le typikon du Pantocrator, on trouve, mentionné parmi les détunts, é lατρὸς Νικήτος ὁ πρώτος (REB, 27, 1969, p. 246), t. 69); comme le remarque P. Gautrus (bide, p. 255), Niectas devait être le chef de l'écote de médecine et archiêtre de la famille impériale. Nous devons donc être très réservès quant à l'attribution de sceaux portant la mention « prôtes » à des chefs de centres monastiques (cf. pourtant Laurenr, Corpus des secaux, V, 2, new 1308-1310, (431), surjout le reque ces prêtei ne se disent pas moines, ou donnent leur nom de famille.

(34) Sur ce passage de la Vie de Blaise, voir ci-dessus, p. 52, note 64.

(35) Voir ci-dessus, p. 56-59.

(36) Acts n° 5, 1. 7, 13, 15, 22, 29, 54-55; Acts n° 4, 1. 8-9 : ημεῖς δὲ οἱ (...) ᾿Αθωνῖται ὑπὲρ πάντων τῶν μοναχῶν τοῦ Ἅθωνος (...) ; cf. l. 17, 24-25.

(37) Voir ci-dessus, p. 61-64.

(38) Nous ignorons qui étaient les Athonites envoyés auprès de l'empereur en 942 (cf. Acte n° 5, 1. 15-16), et par qui était signée la requête présentée à cette occasion à l'empereur, si toutefois il y eut requête écrite (cf. ibid., actes mentionnés n° 3).

(39) On connaît des actes qui ont été établis durant une vacance du siège de prôtes.

(40) Il n'est pas non plus question du prôtos dans la dôlimitation établio un an plus tard, en sont 943, mais le silence se comprend mieux ici : les Athonites ne sont pas représentés auprès des autorités qui tracent la frontière ; ils ne sont monitonnés qu'en tant que propriétaires du territoire (cf. Acte n° 6,1, 19, 35, 41-42).

(41) Sur cette date, voir ci-dessus, p. 72, note 88.

(42) Voir ci-dessus, p. 73.

L'ORGANISATION CENTRALE DE L'ATHOS

reconnu par les autorités de Macédoine comme représentant de l'Athos »48. Le prôtos Stéphanos. comprenant que le moine recherché se cachait sous un faux nom, assura le juge que « quel qu'il fût, il ferait partie de la prochaine assemblée qui devait avoir lieu sous peu, et qu'il serait alors démasque »44. A cette occasion l'auteur de la Vie d'Athanase informe ses lecteurs que les réunions des « gérontes » avaient lieu trois fois par an dans « la laure dite de Karyés », afin que « ceux qui vivaient isolés se réunissent dans l'amitié et célèbrent les trois fêtes coutumières »46, c'est-à-dire Noël. Pâques et la Dormition de la Vierge40. C'est après la célébration de l'office, le lendemain de la fête ou les jours suivants, que la réunion administrative avait lieu47.

A l'origine et jusqu'en 972, tous les moines de l'Athos participaient, ou du moins avaient le droit de participer, aux assemblées48. Le typikon de Tzimiskès, qui par ailleurs réduisit le nombre des participants40, abolit deux d'entre elles, pour n'en garder qu'une, celle qui se tenait à l'occasion de la fête de la Vierge, le 15 août<sup>50</sup>: mais cette réforme ne fut pas appliquée longtemps, et l'on en revint, dès le début du xie siècle, aux trois assemblées par anei. Il semble qu'à partir de la fin du xie siècle le nombre des assemblées générales ait augmenté : trois actes, le premier de 1080, le deuxième de 1294, et le troisième de 1312, montrent que des affaires étaient portées devant l'assemblée de la Saint-Dèmètrios (26 octobre)52; un autre acte de 1322, dit que l'assemblée coutumière a cu licu le jour de la mémoire du grand martyr Georges<sup>53</sup>, mais cette dernière mention pouvait indiquer un déplacement de l'assemblée de Pâques (11 avril).

Dès que nous en constatons l'existence, l'organisation centrale de l'Athos siège à Karvés, comme aujourd'hui. Une église dédiée à la Vierge existait à Karyés depuis longtemps; c'est dans cette église que se tenaient les réunions des moines au milieu du xº siècle<sup>54</sup>; agrandie vers 964<sup>55</sup>, elle servait encore à cette fin en 108356. Mais il nous semble certain qu'ayant le milieu du xue siècle

(43) Actes Laura, Introduction par Lemerle, p. 32 n. 100. — Un siècle plus tard, l'éparque de Thessalonique écrira aussi au prôtos pour lui demander de livrer aux émissaires de Stefan Nemanja le fils de celui-ci, Rast'ko, réfugié au Mont Athos (mais ce renseignement ne se trouve que dans la recension de la Vie de S. Saya de Serble, qui « abrégée et épurée » fut publice à Vienne en 1794 par Cyrille Živkovič ; traduction française par A. Chodžko, Légendes slaves du Moyen Auc. Paris, 1858, p. 6).

(44) Vie d'Alhanase A, p. 19,1, 18-19, 24-25.

- (45) Ibid., p. 20, 1, 4-8,
- (46) Cf. Acte nº 7, I. 25-26.
- (47) Cf. Acles Laura, nº 29, notes; autre exemple: Dölgen, Schatzkammer, nº 103, établi le 19 avril 1015 (Pâques tombait cette année le 10 avril).
  - (48) Vie d'Athanase A, p. 19, l. 24-25 : δς αν είη, μέρος αὐτῆς ἔσται, et Acte no 7, l. 14.
  - (49) Nous parlons de cette mesure plus loin,
  - (50) Cf. Acto nº 7, 1, 25-26.
- (51) Avant 1013, date à laquelle nous avons la mention d'une assemblée générale de Pâques (acte d'Iviron inédit, photo au Collège de France). Un acte (Goudas, Valopédi, nº 1), étabil le 26 décembre 1001 « par devant les vénérables gérontes qui signent », invite à penser qu'il s'egit de l'assemblée générale tenue à l'occasion de Noël ; cette dernière est nommée expressement dans un acte de 1018 (inédit de Valopédi, photo au Collège de France).
- (52) Dölger, Schatzkammer, nº 104, planche, l. 11 (il faut restituer σ[υνά]ξεως au lieu de [πανηγύ]ρεως); Acles Chilandar, nº 9, 1. 95; acte de Docheiariou inédit (photo au Collège de France).
  - (53) Acles Ghilandar, nº 77, l. 20-21.
  - (54) Cl. Vie d'Alhanase A, p. 24, 1. 14.
  - (55) Voir cl-dessus, p. 83.
- (56) Cf. Acles Xénophon, nº 1, 1. 257-261 : έχειν ή μονή έν ταις κοιναίς συνάξεσι της Μέσεως τον δυτικόν άριστερον πισσώνα της έκκλησίας (...) ώσαύτως έν τη καθέδρα καθέζεσθαί σε (...) πλησίον του Μολφιτάνου, άπόντος δε τούτου πλησίον του Βατοπεδίου. L'higoumène de Kénophon, Syméon, qui fut réintégré dans sa charge par le présent acte, donna à cette occasion 36 livres d'or pour l'embellissement (περιποίησιν) de l'« église de la Mése » (ibid... 1. 261-265).

le siège administratif fut transféré dans un autre bâtiment : en 1153, le prôtos distingue l'église de l'endroit où se tenaient les assemblées67.

En 959, le prôtos Stéphanos permit à Athanase, reconnu par lui, de continuer à se cacher, et il lui céda un kellion situé près de Karyés, pour y vivre en ascète indépendant<sup>58</sup>. Il semble ressortir de ce passage de la Vie d'Athanase<sup>59</sup> qu'en cette occasion le prôtos avait agi seul. Il se peut que le prôtos ait pris seul certaines décisions, telle l'installation de moines dans des kellia appartenant au Prôtaton, comme c'est ici le cas; cependant, il devait consulter les autres moines avant d'attribuer une terre en possession définitive. « Le prôtos Stéphanos, dit Athanase se rapportant à l'année 960. et les autres géronles m'ont attribué un terrain, comme ils ont l'habitude de le faire pour les personnes qui veulent se retirer dans l'hèsychia avec leur consentement »60. Ces λοιποί γέροντες, dont le prôtos demande la συμβουλία, sont évidemment les moines réunis en assemblée: on les trouve ainsi désignés de nouveau dans le typikon de Tzimiskèse1 et dans plusieurs documents. On peut cependant douter si le prôtos demandait l'avis de tous les moines assemblés à Karvés; très vite, sans doute, il se forma autour de lui un groupe de « conseillers » composé de moines notables : ceux que distinguaient leur vie austère, leur culture ou leur situation dans le monde. Ce sont ces moines que l'auteur de la Vie d'Athanase appelle « ceux qui occupent le premier rang »62. Tant que le nombre des Athonites demeura restreint, ce groupe put comprendre tous les higoumènes : vers 972, pour rédiger le typikon, Euthyme le Stoudite siègea avec les higoumènes, en présence de l'assemblée des frères<sup>63</sup>: les décisions furent prises par le prôtos et par les higoumènes<sup>64</sup>. L'une des clauses stipule précisément que l'assemblée se composerait dorénavant des seuls higoumènes, des chefs de kellia (les kellia indépendants dont le nombre diminuait constamment) et des quelques hésychastes indépendants qui subsistaient encore<sup>65</sup>. Dès lors, une nouvelle distinction put se faire : les higoumènes ou les représentants des monastères les plus grands et les plus riches formèrent désormais une sorte de conseil permanent auprès du prôtos; leur influence augmentait dans la mesure où leurs établissements s'enrichissaient, et leur pouvoir devint parfois plus grand que celui du prôtos,

En 1045, le typikon de Monomaque officialise la suprématie de fait des grands monastères qu'il appelle δυνατώτερα μοναστήρια 66 : en matière d'honneurs, trois higoumènes, ceux de Lavra, de Vatopédi et d'Iviron, ont la préséance sur le prôtos<sup>67</sup>; en matière de décisions, le typikon stipule que les affaires importantes seront débattues dans l'assemblée tenue « sous la présidence du prôtos assisté par l'higoumène de Lavra et les autres higoumènes notables »68. Le typikon

- (58) Voir ci-dessus, p. 73-74. (59) Vie d'Athanase A, p. 22-23.
- (60) Tupikon d'Athanase, p. 104, l. 4-9.
- (61) Acte nº 7, 1, 119, 135, 147.
- (62) Vie d'Alhanase A, p. 22, l. 4 : τινά τών τὰ πρώτα παρ' αὐτοῖς ταττομένων. (63) Acto no 7, 1. 14 : των τε ήγουμένων ἀπάντων τοῦ "Ορους συνεδριαζόντων ήμιν, πάσης τε τῆς τῶν ἀδελφῶν συνάξεως συμπαρούσης.
  - (64) Ibid., 1. 40, 44-45, 103, 145.
  - (65) Ibid., 1. 27-29; cf. cl-dessus, p. 100.
  - (66) Acte nº 8, 1, 124,
  - (67) Ibld., 1, 148-153; voir ci-dessus, p. 105.
- (68) Ibid., 1. 155-166; une lecture de ce typikon suffit à montrer la place prédominante qui était, à ce moment, celle des grands couvents.

<sup>(57)</sup> Acles Laura\*, nº 62, l. 28-29 : (...) την στάσιν καl την καθέδραν ην είχεν ό εν τῷ τοιούτφ άγρῷ προσκαθήμενος μοναχός έν τε τη έκκλησία και τῷ κριτηρίφ. Stasis est la place que l'higoumène en question devait occuper dans l'église, kathédra, son siège à l'assemblée.

prévoit aussi que pour les affaires de moindre importance, le prôtos pourra agir en dehors de l'assemblée, aidé par une quinzaine d'higoumènes, ceux-ci ne devant pas être toujours les mêmes<sup>60</sup>. Comme le montrent les listes de signataires de tous les documents antérieurs à 1045 que nous connaissons, le typikon ne faisait que donner un caractère officiel à des coutumes déjà anciennes.

Le mot « conseil », que nous employons par convention pour désigner l'ensemble des signataires de chaque acte, ne se rapporte à aucune expression en usage à l'Athos; si son existence est bien attestée, il n'en reste pas moins une institution peu précise : le conseil n'est ni élu, ni désigné par avance, et le nombre de ses membres n'est pas fixe. Le représentant de n'importe quel établissement peut en faire partie, selon les circonstances, même s'il est vrai que les représentants des grands couvents y figurent le plus souvent.

Ce système pyramidal — assemblée, conseil, prôtos —, déjà en place vers 972 et affermi en 1045. fonctionna sans grand changement jusqu'à la fin de l'époque byzantine. Les documents de la pratique en font foi : il n'existe aucun acte signé par l'assemblée au complet; rares sont les documents 70 d'une importance exceptionnelle -- ou du moins considérés comme tels par les Athonites - qui portent de trente à quarante signatures; le nombre des signataires, parfois très restreint, oscille le plus souvent autour de quinze<sup>71</sup>. Ainsi, le typikon de Monomaque, qui fait état de cent quatre vingts monastères, ne fut signé que par trente et un higoumènes 72; de même, au bas d'un document dans lequel le prôtos annonce un imposant rassemblement de moines, ne signent. que quinze higoumènes78, et l'acte qui clôt une affaire pour laquelle se sont déplacées une soixantaine de personnes n'est signé que par six d'entre elles74.

Les représentants de chaque établissement signent selon un ordre établi à l'avance qui est, en principe, observé avec beaucoup de rigueur. L'étude comparative systématique des listes de signatures, quand elle sera rendue possible par la publication de tous les dossiers athonites, nous donnera de précieux renseignements sur l'importance de tel ou tel couvent à une époque déterminée. Dès maintenant, on peut assirmer que Lavra fut toujours le premier établissement de la Montagne; que Vatopédi, dernier en 98576, remonta très tôt dans la hiérarchie et disputa à Iviron la seconde place, avec un succès variable77; que l'épanouissement de l'hésychasme athonite depuis la fin du

(69) Acte nº 8, 1, 160-163; voir aussi note à la 1, 162, et ci-dessous, note 89.

(71) On se rapportera aux actes des prôtoi publiés dans les divers dossiers des « Archives de l'Athos » et dans Dölgen, Schatzkammer; cf. aussi Acles Laura, Introduction par Lemenle, p. 51, note 202.

(72) Acte nº 8, 1, 186-196.

(73) Actes Xénophon, nº 1, 104-106 et 306-326.

(74) Acies Kastamonilou, nº 5, 1. 15-16, se rapportant à un acte de 1333, ibid., nº 4.

XIIIº siècle et durant le XIVº se reflète dans les listes de signataires avec l'apparition d'une foule de petits monastères et de kellia78, certains disparaissant aussi subitement qu'ils apparaissent, d'autres faisant une carrière honorable jusqu'à la fin du xive siècle; que les officiers du Prôtaton apparaissent de plus en plus souvent parmi les signataires; que, vers la sin du xivo siècle, le prôtos, ses subordonnés et les représentants de quelques petits établissements signent seuls la quasi-totalité des actes79.

Les lermes qui désignent l'organisation centrale. Rapporté au nombre de documents émis par le prôtos, le mot synaxis figure assez rarement dans les actes. Parmi les documents du xiº siècle que nous connaissons, dans dix-huit actes seulement il est dit que c'est l'assemblée qui règle l'affaire : dix sont établis durant la καθολική σύναξις τοῦ Πάσχα (ou τῆς 'Αναστάσεως)80, un durant la καθ, σύναξις (...) γεννήσεως τοῦ Κυρίου<sup>81</sup> et deux durant la καθ, σύναξις du 15 août, à l'occasion de la fête de la Vierge<sup>82</sup>; deux autres, se rapportant à cette même assemblée, la disent seulement σύναξις<sup>83</sup>, tandis qu'un troisième l'appelle ή τυπική μεγάλη σύναξις της κοιμήσεως της Θεοτόκου, souvenir lointain de la prescription du typikon de Tzimiskès<sup>84</sup>. Un document de 1083 utilise le terme κοιναί συνάξεις ε qui, nous semble-t-il, désigne toutes les réunions, habituelles ou non, auxquelles pouvaient éventuellement participer des représentants des couvents, et non pas spécialement les kalholikai synaxeis, durant lesquelles, d'après le typikon de Monomaque, on devait débattre les affaires importantes 86. La rareté des actes athonites des xue et xme siècles explique pour une part que l'on rencontre alors le mot synaxis encore plus rarement qu'auparavant : une mention au XIIº siècle, deux au XIIIº87. Dès le début du XIVº, et jusqu'au XVIº siècle, on le rencontre couramment, mais deux fois seulement l'assemblée est qualifiée de kalholikèss; le plus souvent on la nomme μεγάλη ου τιμία σύναξις80.

l'higoumène de Valopédi qualifie son couvent de : βασιλική μονή και πρώτη λαύρα τοῦ 'Αγίου "Όρους (Acles Laura, II, nº 79, l. 25). A partir de 1366, Vatopédi prend définitivement le pas sur Iviron.

(78) Nous connaissons la composition de l'assemblée au début du xivo siècle par un document de 1314 (Acles Xèropolamou, nº 17, 1, 12-14) et par un de 1317 (Acles Kaslamonilou, nº 3, 1, 87-88).

(79) Cf. par ex. Acles Chilandar, nº 145; Acles Kullumus, nºs 25, 27, 28, 39, 42; Acles Dionysiou, nºs 7, 8, 9, 23, 24; Acles Zographou, nos 45, 51.

(80) 1013 : Vatopedi inedit; 1015 : Dölgen, Schalzkammer, nº 103, 1, 13; 1018 : Vatopedi inedit; 1035 et 1037 : Acles Lavra2, nes 29, l. 1-2, et 30, l. 1-2; 1056 : Acles Xèropolamou, nº 5, l. 1-2; 1057 : Acles Rossikon, nº 4, p. 32; 1059, 1066, 1071 : Valopedi inedits. La katholike synaxis mentionnee dans Actes Rossikon, nº 3, p. 20, doit être celle de Paques 1048, puisque l'affaire qui y est évoquée a été résolue en mai de cette année.

(81) 1018 : Valopédi inédit.

(82) 1016 : Actes Xèropotamou, nº 3, 1. 1-2; 1087 : Actes Philothéou, nº 1, 1. 69-70.

(83) 1051 : Acles Zographou, no 4, 1, 3-4; 1081 : Acles Xeropolamou, no 6, 1, 1,

(84) 1080 : Dölgen, Schalzkammer, nº 104, l. 8. A notre avis, cette précision a été ajoutée pour distinguer cette assemblée de celle de la Saint-Démétries, dont il est question plus ioin dans cet acte (1.11), et durant laquelle l'acte avait été rédigé (voir ci-dessus, p. 116 et note 52).

(85) Acles Xénophon, nº 1, 1. 112, 257. A la 1. 112, ce document parle aussi de ίδιαι συνάξεις: cette expression se rapporte, pensons nous, à la présence à Karyés, de temps à autre et à titre privé, de moines de divers monastères; ces moines occupaient alors durant les offices, ou au cours de discussions concernant leurs couvents, l'emplacement réservé dans l'église à leur couvent.

(86) Acte nº 8, I. 155.

(87) 1169 : Actes Rossikon, no 7, p. 68; 1262 : Ktenas, Prolos, no 23, p. 258, l. 18; 1294 : Actes Chilandar, nº 9, 1, 95.

(88) 1362 : Actes Kastamonilou, nº 5, 1, 1; 1389 : Actes Chilandar, nº 159, 1, 22.

(89) Certains actes sont établis en dehors des assemblées, à la suite d'une plainte ou d'une querelle : le prôtes se rendait alors sur place accompagne des higoumènes qu'il avait pu rassembler : cf. par ex. Actes Kultumus, nº l (1012), Actes Rossikon, nº 5 (1070); dans ces actes, on trouve souvent l'expression ol ευρεθέντες ἡγούμενοι.

<sup>(70)</sup> Rappelons la distinction qu'il faut faire entre les actes établis par le prôtes et le Conseil en tant qu'instance juridique, et les actes passés entre moines, agissant comme personnes privées, et qui sont signés par le prôtes et par des higoumènes en tant que témoins, par ex. Actes Zographou, nº 1; Actes Laura, nº 54, 1. 25.

<sup>(75)</sup> Cf. Actes Xénophon, nº 1 (1083), l. 257-261; Actes Laura<sup>2</sup>, nº 62 (1153), l. 28-31. Voir les passages dans les notes 56 et 57.

<sup>(76)</sup> Cf. un acte d'Iviron édité par Smynnakès, Athos, p. 37, 1. 9 (vérifié sur la phote de l'original, au Collège de France).

<sup>(77)</sup> Iviron et Valopédi alternent trop souvent en deuxième place pour que cela n'indique pas une lutte entre eux pour la prédominance. Cette rivalité scrait-elle la raison pour laquelle les signatures des deux higoumènes apposées sur les mêmes documents sont si rares, surtout à haute époque ? Remarquons que dans une copie du typikon de 1045 établie à Iviron au xre-xnes, le copiste a interverti la place des deux couvents au profit de son monastère (cf. Acte 8, copie C et apparat) et que, dans un document de 1287 ou Lavra comme bénéficiaire ne figurait pas parmi les signataires,

En dehors des assemblées régulières, le prôtos pouvait convoquer une réunion à n'importe quel moment pour une affaire urgente et grave, mais nous en avons très peu d'exemples, Signalons, dans les deux cas que nous connaissons, que les textes n'utilisent pas le terme σύναξις, mais celui de εθροισις (1083) ou de σύνοδος (1316)90.

Les moines athonites désignent leur centre administratif par plusieurs noms : χοινόν, μέση, πρωτάτον, πρωτεΐον, λαύρα τῶν Καρεῶν, κάθισμα τῶν Καρεῶν. Koinon, qui n'est pas une appellation proprement athonite<sup>91</sup>, apparaît dans les sources au xe siècle<sup>92</sup>, se retrouve de temps à autre durant le X1º siècle 03, puis disparaît jusqu'à l'époque postbyzantine. La place en fut très vite prise par le mot, typiquement athonite, de mésè<sup>84</sup>, qui revient régulièrement dans les actes jusqu'à la fin du xive siècle 95 et, après une longue absence, de nouveau à l'époque postbyzantine 96. Les moines de l'Athos ont de tout temps pensé que le nom venait de l'emplacement de Karyés, situé presque au centre de la Montagne<sup>97</sup>, mais le sens de μέσος = χοινός (commun), très répandu au Moyen Âge, est également possible 98. Le terme prôlaion fit son apparition assez tardivement 99, mais il prit une extension rapide100; vers le milieu du xive siècle apparaît une variante d'inspiration littéraire, prôleion<sup>161</sup>. Une des appellations les plus anciennes et les plus constantes fut celle de λαύρα τῶν Καρεών. La première mention sûre se trouve dans une source littéraire, la Vie ancienne d'Athanase, écrite au début du xre siècle 102; mais dans les signatures cette expression n'apparaît qu'à la fin du XIIIe siècle 108. Le terme laura ne doit pas nous faire croire que la vie monastique à Karyés avait une ressemblance quelconque avec les laures palestiniennes104; à Karyés et dans son voisinage se dressaient une foule de kellia : certains appartenaient aux couvents, les autres au Prôtaton; mais leurs habitants, bien que liés au Prôtaton par une redevance annuelle plus ou moins symbolique, étaient entièrement libres, tant sur le plan spirituel que sur le plan administratif ou économique. On appelle l'ensemble des kellia de Karyés λαύρα τῶν Καρεῶν par imitation du nom donné à certains grands couvents (Μεγάλη Λαύρα, λαύρα των Ίδήρων, λαύρα τοῦ Βατοπεδίου), probablement dans le souci de faire bénéficier le Prôtaton, par une appellation semblable à celle des grands couvents, d'une partie de la renommée qui commençait à les entourer. De la même manière, lorsque le terme

(90) Actes Xénophon, nº 1, 1, 106; Actes Esphiaménous, nº 12, 1, 40,

(91) On la remarque en Syrie, en 536 (Mansi, VIII, col. 890 g).

- (92) Acte nº 7, 1, 38, 41; Actes Zographou, nº 1, 1, 32; Actes Laura, nº 9, 1, 5, 27 et nº 12, 1, 16; retenons l'expression employée dans ces derniers documents : τὸ κοινὸν σύστημα τοῦ πρώτου καὶ τῶν ἡγουμένων (nº 9, 1. 23-24, nº 12, 1. 14). A notre connaissance, un seul acte byzantin utilise l'expression ή χοινότης : en 1018, acte de Vatopédi inedit (1. 3 : τοπίον ... τῆς κοινότητος).
  - (93) Dernière mention que nous connaissons en 1081 : Actes Xèropotamou, nº 6, 1. 21, 26, 48.
  - (94) Première mention en 985, dans un acte d'Iviron (= SMYRNAKES, Alhos, p. 39, 1, 12) : ὁ δρμος τῆς Μέσης.
  - (95) Nous le trouvons pour la dernière fois en 1377 : Actes Chilandar Suppl., nº 9, 1. 16, 20.
- (96) Par ex. en 1613 : Actes Kullumus, nº 62, l. 2; plus tard, l'expression devint Μεγάλη Μέση : 1661, Actes Kullumus, no 71, 1. 3, 5, 13; Greg. Pal., 15, 1931, p. 272.
  - (97) Cf. deja en 1083 : Acles Xénophon, nº 1, 1. 57 : ταῖς τῶν ἡγουμένων ἀπάντων πρὸς τὸ μέσον συναγωγαῖς.
  - (98) Cf. C. AMANTOS, dans EEBS, 2, 1925, p. 285.
  - (99) Première mention connue de nous en 1153 : Acles Laura<sup>2</sup>, nº 62, 1. 35,
  - (100) Voir Acles Kullumus et Acles Dionysiou, Index s.v.
  - (101) Elle apparaît en 1325 : acte d'Iviron inedit (photo au Collège de France) ; cf. Actes Kutlumus, Index s.v.
  - (102) Vie d'Athanase A, p. 20, 1. 6, p. 22, 1. 32.
- (103) Acles Chilandar, no 10 (1288), l. 88-90; en 1325, un officier du Protaton se dit : ἐχκλησιάσγης τῆς σεδασμίας μονής και μεγάλης λαύρας των Καρυών (Actes Kullumus, nº 12, l. 40-41, et Actes Chilandar, nº 80, l. 30-31). A partir de 1376, on trouve parfois l'expression παλαιά λαύρα τῶν Κ. (actes inédits, photos au Collège de France).

(104) Voir ci-dessus, p. 25 et note 68.

kathisma commença à se répandre au Mont Athos, à partir du milieu du xive siècle, apparut l'appellation κάθισμα τῶν Καρεῶν105 et au xvie siècle, avec l'instauration des skites, celle de σκήτη τῶν Καρεῶν100

Forlune el revenus de la communauté. La presqu'île du Mont Athos ayant été accordée globalement aux moines de la Montagne<sup>107</sup>, tout le territoire athonite appartenait à l'origine à la communauté toute entière. Sa gestion incombait à l'administration centrale, qui procédait à des concessions selon certaines règles<sup>108</sup>. Mais chaque groupe de moines installé quelque part à l'Athos considérait sans doute que la terre qu'il exploitait lui appartenait, et cela, pensons-nous, sans qu'il en résultât heurt ni discussion. La transformation de ces installations en monastères accentua ce sentiment de propriété. Le fait que certains kellia, concédés à des moines devenus plus tard fondateurs de couvents, aient été annexés par ces établissements 109 allait dans le même sens.

Les concessions définitives de terrains, auxquelles les prôtoi consentaient assez facilement, concessions qui diminuaient la fortune commune, furent un problème constant durant toute l'époque byzantine. Il y eut de temps à autre des efforts pour mettre fin à cette pratique, qui appauvrissait la communauté, surtout au profit des grands couvents110, mais tous échouèrent; c'est une autre coutume athonite qui permit au Prôtaton de conserver une certaine sortune, celle qui donnait au prôtos le droit de récupérer les terres des monastères ruinés et abandonnés<sup>111</sup>, Toutefois, si cette coutume ralentit le démembrement de la sortune commune, qui avait commencé au xe siècle, elle ne put l'éviter à la longue : en 1661, la Mésè vendait ses derniers kellia<sup>112</sup>. Il faut reconnaître que le Prôtaton n'étant qu'une institution juridique, ne disposant que d'un appareil administratif rudimentaire, les terres qui se trouvaient sous sa dépendance restaient ou tombaient en état de friche; les quelques moines qui desservaient le Prôtaton ne pouvaient exploiter que quelques lopins de terre et de vigne, pour leurs besoins personnels. A ce point de vue le Prôtaton était le gardien de la fortune commune plutôt que son exploitant.

En tant que personne morale, la communauté athonite ne possédait pas de fortune foncière, champs, proasteia, parèques, hors de la presqu'île. Aucun acte athonite ne fait allusion à une telle fortune ; parmi les attributions de l'économe de la Mésè, qui était le responsable des affaires matérielles

(105) Il en existe de très nombreuses mentions, la première étant de 1347 : Acles Chilandar, nº 135, l. 41 ; on trouve aussi l'expression κάθισμα τῆς ἰερᾶς λαύρας τῶν Καρεῶν : Actes Rossikon, nº 10 (1363), p. 104.

(106) A notre connaissance, la première mention de cotte expression se trouve dans un acte de 1545 (cf. Grèg. Pal., 3, 1919, p. 566. On trouve également à partir du milieu du xvi s. l'appellation μονή τοῦ πρωτάτου, qualifice parfois de βασιλική (lbid., p. 227; 'Ελληνικά, 23, 1970, p. 26, 29), parfois de κελλική (Grèg. Pal., 15, 1931, p. 274 note). Mais déjà un document byzantin, un chrysobulle de 1198, nomme, lui aussi, l'ensemble des dépendances du Protation «μονή» (Actes Chilandar, nº 4, 1, 03-64 : των εν τη όπο τον κατά την ημέραν πρώτον του δρους του "Αθω μονή κελλίων).

(107) Voir ci-dessus, p. 46.

90

(108) Voir ci-dessus, p. 72, 117.

(109) Comme par ex. le kellion d'Athanase de Lavra, près de Karyes, cf. ci-dessus, p. 73-74, et Actes Laurai, nº 57, 1, 1-2,

(110) x1° s. : typikon de Monomaque (Acto nº 8, l. 128-133) ; x111° s. : Actes Kullumus, nº 2, l. 12-14 ; cf. Actes Dionysiou, p. 70-72.

(111) Nous avons de nombreux actes (le plus ancien date de 996 : Acles Laura, nº 12) par lesquels le prôtes et le Conseil cèdent à des couvents ou à des moines d'anciens monastères ruinés.

(112) Acte de Stavronikita : Greg. Pal., 15, 1931, p. 271-273; acte de Gregoriou : Barlaam, Mone Gregoriou, p. 124-125, on note; trois actes conservés dans les archives de Vatopédi concernant chacun la vente d'un kellion à Valopedi, à Xenophon et à Xeropolamou; acles de Dionyslou et de Kastamonilou: Откомомика, Calalogue Dio, nº 82, et Calalogue Kas, nº 16; cf. aussi Kranas, Prolos, p. 240.

L'ORGANISATION CENTRALE DE L'ATHOS

de la communauté<sup>113</sup>, on ne trouve pas la gestion de domaines extérieurs. Certes, nous connaissons de petites possessions de la communauté hors de l'Athos au xe siècle, par exemple la kathédra tôn gérontôn dont nous avons parlé plus haut, et qui disparaît dans les sources après 943114. En 985, la communauté se procura un gîte d'étane à Hiérissos<sup>115</sup>: mais nous n'avons ultérieurement. aucune trace de cette possession. On peut présumer qu'elle continua à rendre service aux Athonites pendant quelque temps, mais la fondation de nombreux couvents, dont chacun possédait sans doute sa propre résidence à Hiérissos, contribua à faire perdre de son intérêt à l'installation commune et conduisit à son abandon. Enfin, nous savons qu'au xive siècle la Mésè possédait des biens dans la région de Komitissa, lesquels étaient gérés par un économe<sup>116</sup>; mais il s'agissait surtout de droits de pêche, et ces pêcheries se trouvaient dans une région qui était considérée depuis toujours par les Athonites comme faisant partie de leur territoire<sup>117</sup>.

Deux charges pesaient sur le Prôtaton : les dépenses de fonctionnement de l'organisation centrale, et la distribution annuelle d'une somme d'argent aux moines athonites. Sur quels revenus le prôtos pouvait-il compter pour faire face à ses obligations ? Tout d'abord, il recevait la pension annuelle servie par l'empereur (roga), qui nous a occupée plus haut<sup>118</sup>. A la pension s'ajoutaient les donations : offrandes des la cs119, ou argent donné au prôtos par des monastères, soit à titre exceptionnel120, soit comme une sorte d'allocation annuelle consentie par les grands couvents121,

La vente de kellia à des monastères ou à des moines, et les redevances annuelles attachées à ces kellia, constituaient une autre source de revenu pour le Prôtaton122. La concession d'un kellion. qu'elle fût établic à titre permanent ou pour un temps limité<sup>123</sup>, se faisait movennant une somme d'argent, fut-elle minime, et même si l'acte établi à cette sin qualifiait la transaction de donation 124, Et tous les kellia cédés en permanence ou temporairement devaient verser au Prôtaton une redevance annuelle, généralement en nature<sup>125</sup>, qui était destinée à couvrir les besoins de l'église de Karyés,

(113) Cf. typikon de Tzimiskės (Acte nº 7, l. 125-131, 143-146); Dölgen, Schalzkammer, nº 103, l. 33; typikon de Monomaque (Acte nº 8, 1, 73-74).

(114) Voir ci-dessus, p. 111-114.

(115) Acte d'Iviron édité par Smyrnakės, Athes, p. 36-39 : une cour avec des bâtiments à Hiérisses, achetés au prôtopapas Nicephore, et une vigne dans le voisinage.

(116) Cf. Actes Xeropotamou, no 24 (1331), surtout 1, 14, 32, 36; Actes Zographou, no 38 (1348), surtout 1, 50-51, 64; Actes Lavra, III, nº 158 (1405).

(117) Voir aussi ci-dessus, p. 59.

(118) Voir ci-dessus, p. 54-56.

(119) Gf. Actes Esphigmenous, no 2 (1037), l. 29-30 : τὰ παρὰ τῶν φιλοχρίστων ψυχικὰ εἰς τὴν Μέσην.

(120) Cf. Vie de Jean et d'Eulhyme, § 17; Dölgen, Schalzkammer, nº 103 (1015), 1. 36; Iviron inedit (1036); Acles Xénophon, nº 1 (1083), I. 263-265.

(121) Cf. Acles Xénophon, nº 1, 1, 272-274; Acles Kullumus, nº 17, 1, 39. Vers la fin du xivos., un document parlo de redevances communes (κοιναλ συγκροτήσεις) dues au Prôtaton (ibid., nº 40, 1. 32; cf. Actes Dionysiou, p. 65-66).

(122) Nous ne comptons pas la confiscation comme source de revenu du Protaton. En principe le protos avait le droit, sous certaines conditions, de confisquer des biens à des moines athonites (cf. Acte nº 8, 1. 72-74), mais nous ne connaissons aucun exemple concret; il nous semble qu'une telle mesure était difficilement applicable.

(123) Sur les concessions temporaires de kellia, cf. Actes Dionysiou, p. 70-72; sur les kellia au Mont Athos, cf. Živojinović, Kelije.

(124) Cf. Dölger, Schatzkammer, no 103, l. 15 : δωρούμεθα, l. 25 : δωρεά, l. 36 : φιλοτιμίας ένεκα και εύχης (...) νομίσματα έκατόν. Ces sommes, n'ayant officiellement aucun rapport avec la transaction, ne figuraient pas toujours dans l'acte établi. En 1398, le prôtes Néophytes reconnaît que les « donations » de kellia ne sont que des ventes déguisées (acte de Vatopédi inédit, photo au Collège de France).

(125) De la cire, du vin, de l'huile, etc. : cf. Acles Kullumus, nº 3, 1, 16, nº 15, 1, 85-86, nº 16, 1, 24, nº 23, 1, 29, nº 25, 1. 16; Acles Dionysiou, nº 7, 1. 13, nº 9, 1. 27, nº 23, 1. 26, nº 24, 1. 28; Acles Lavra, III, nº 133, 1. 17-18. Les redevances en espèces sont rares : cf. par ex. Actes Zographou, nº 51, 1. 4.

Nous savons par ailleurs que les prêtres de cette église commune étaient entretenus par divers monastères, certainement choisis parmi ceux qui pouvaient assumer cette dépense128. D'autre part, au milieu du xive siècle, apparaissent dans les sources les ekklèsiastikoi du Prôtaton, qui sont aussi à la charge des couvents127.

#### 3. LE PRÔTOS

En examinant plus haut l'institution centrale, nous avons été amenée à parler des aspects les plus importants de la fonction du prôtos. Nous ne ferons donc ici que les résumer brièvement : le prôtos représentait l'Athos auprès des autorités civiles et ecclésiastiques de l'Empire, en premier lieu l'empereur et le patriarche, et auprès des autorités locales de Thessalonique 128; assisté des higoumènes, il rendait la justice à l'intérieur de la Montagne et il veillait à ce que l'ordre y régnât<sup>129</sup>; il confirmait l'élection des higoumènes et leur remettait en principe le bâton de l'higouménat au nom de l'empereur, qu'il représentait auprès des moines<sup>130</sup>. Ajoutons qu'en dehors de ces fonctions administratives et judiciaires, le prôtos avait sur les moines athonites des pouvoirs disciplinaires, au temporel aussi bien qu'au spirituel; l'exercice de ces pouvoirs ne donnant pas lieu à la rédaction de documents, nous avons peu de traces des interventions du prôtos en vue de faire respecter les règlements et coutumes de l'Athos<sup>131</sup>, ou de contrôler la conduite religieuse des moines<sup>182</sup>.

(126) Cf. Acles Xénophon, nº 1, 1, 265-267; voir Acte nº 7, notes.

(127) La première signature d'un chhièsiastikos qui appartient surement au Protaton est celle d'un slave en 1366 : Acles Rossikon, nº 11, p. 114 : c'rkwynik' prwtov'. En 1361, les ekklèsiastikoi de Dochelariou et de Xénophon sont en consit de présence (acte de Docheiariou inédit, photo au Collège de France); en 1378, on octroie un kollion à Docheiariou pour assurer l'entretien de l'ekklèsiaslikos que le couvent doit envoyer à Karyès (acte inédit de Docheiariou); une affaire analogue se passe en 1539 (acte de Xéropotamou inédit). Le récit connu sous le nom Νόμος καί Τύπος (sur lequel voir ci-dessus, p. 95, note 3) dit que l'église du Prôtaton devait disposer de douze ekklèsiastikol. Chacun des quatre grands couvents devait en envoyer un, les autres couvents tous ensemble les huit restants; on stipule aussi que les monastères devaient leur octroyer une mesure de farine par personne, de l'huile, de la circ et de l'encens (cf. Meyen, Haupturkunden, p. 198, l. 11-16). La nature de la fonction désignée par le mot ekklèsiastikoi nous échappe. De MEESTER (De monachico statu, p. 328), sur la foi de Kounilas (Alhos, col. 579), transpose en νεωχόροι (= sacristains); cette interpretation ne nous paraît pas satisfaisante.

(128) A titre d'exemples de documents adressés au prôtos par les autorités, voir Actes Xèropolamou, nº 6, 1, 4-8, et Actes Xénophon, nº 1, 1, 74-102 : pittakion et horismos de l'empereur ; Goudas, Valopédi, nº 1, p. 115, 1. 17, 18 :

gramma du patriarche; voir aussi ci-dessus, p. 115-116 et note 43.

(129) Tous les dossiers athonites contiennent des actes établis par le prôtes agissant comme autorité judiciaire ; nous croyons intéressant de citer ici l'unique mention d'un dixamerrotor du prôtes (début du xve s.) : par cet acte le protos donne à un moine la permission de s'adresser à la justice laïque pour résoudre un litige (acle de Vatopédi inédit de 1406, photo au Collège de France).

(130) Dans certains cas cependant l'empereur agissait personnellement (voir Acte nº 12, notes). (131) Citous par ex. l'expulsion de l'Athos de l'higourmène de Xénophon, Syméon, parce qu'il contrevenait au typikon (cf. Acles Xénophon, nº 1, 1, 61-63). Quand ce même higoumène revint à l'Athos, le prôtes spécifia dans l'acte qu'il établit à cette occasion que Syméon ne pourrait sortir de la Montagne sans son aveu (ibid., 1. 239-240), κατά την άρχαίαν παράδοσιν (mots qui manquent dans l'édition, mais ef. i'original); le prôtos rappelle donc ici une règle concernant tous les higoumènes. La Diègèsis mérikè mentionne aussi un ordre de l'empereur Alexis Ier adresse au protos Hilarion, d'après lequel aucun moine ne devait sortir de l'Athos sans la permission écrite du protos (MEYER, Haupturkunden, p. 172-173; Dölgen, Regesten, nº 1250).

(132) On trouve toutefois quelques allusions: par ex. Actes no 10/11, 1. 17, no 11, 1. 83, no 12, 1. 95-96; Vie de Grégoire le Sinaite (qui a passé quelques années au Mont Athos), éd. I. Pomjalovskij, Saint-Pétersbourg, 1894, p. 30. La commémoraison du protos (que mentionne un seul acte de 1287) témoigne aussi de l'autorité du protos dans le domaine spirituel : Actes Laura, II, no 79, 1. 18 : ἀποδιδόναι και την άναφοράν τῷ κατὰ καιρούς πρώτφ τοῦ καθ' ήμᾶς άγιου όρους κατά την προλαδούσαν συνήθειαν. - Quant à la première clause du typikon de Tzimiskės (Acte nº 7, 1, 37-41), il nous semble qu'elle a trait à des questions de discipline dans le domaine temporel aussi bien que dans le domaine spirituel.

L'ORGANISATION CENTRALE DE L'ATHOS

Élection du prôtos. Les renseignements dont nous disposons sur le mode d'élection du prôtos sont maigres. Le typikon de Tzimiskės, le premier document à en parler, se borne à noter qu'elle doit se faire « selon la coutume ancienne de la Montagne »188. On peut cependant penser que l'élection du prôtos ne différait pas beaucoup de celle des higoumènes, que nous connaissons par plusieurs sources<sup>134</sup>. Le prôtos était sans doute choisi par l'assemblée sur présentation, probablement par les moines les plus notables, d'un ou de plusieurs candidats<sup>185</sup>. La première qualité du futur prôtos ne résidait pas tant dans le fait qu'il fût lui-même un moine notable, ou qu'il appartînt à un grand couvent, mais plutôt dans son aptitude à faire l'unanimité autour de lui et à se faire respecter par tous. En effet, dans la mesure où nous connaissons le nom des monastères auxquels appartenaient divers prôtoi, les grands couvents, malgré leur influence, avaient rarement le privilège de représenter la communauté<sup>186</sup> : ils préféraient sans doute installer comme prôtos le représentant d'un petit monastère que celui d'un de leurs rivaux.

Après son élection, le nouveau prôtos devait recevoir le bâton, insigne de son pouvoir, des mains d'une autorité supérieure, comme c'était l'usage pour les higoumènes 137; c'était la confirmation de son élection et elle constituait la véritable nomination du prôtos<sup>138</sup>.

Confirmation du prôtos. C'est l'empereur qui apparaît, dans le premier document qui y fait allusion, comme l'autorité suprême à laquelle doit s'adresser le prôtos : mais cet acte date du milieu du xie siècle 189. Est-ce dès l'origine de l'institution que le prôtos a recu son bâton de la main de l'empereur ? Il le semble, si l'on en croit un acte de 1312 : « les empereurs, dit le patriarche dans ce document, ayant érigé l'Athos en prôleion, lui conférèrent le privilège d'être affranchi de toute autorité ecclésiastique »140. En tout cas, ce privilère existait avant le règne de Jean Tzimiskès, car le typikon de 972 ne mentionne nulle part l'évêque du lieu ni le patriarche, ce qui serait difficile

(133) Acte nº 7, 1, 149-150, art, xxviii.

(136) Voir ci-dessous, liste des prôtoi.

à comprendre si l'Athos dépendait de l'un ou de l'autre; la « procédure ancienne » à laquelle fait allusion ce typikon doit être la même que celle à laquelle se rapporte le typikon de 1045, car le rédacteur de celui-ci ne mentionne aucun changement qui aurait été apporté au typikon de 972 sur ce point. Or, il stipule que c'est l'empereur qui doit, après l'élection, selon l'ancienne coulume, être informé : le prôtos doit aller à Constantinople<sup>141</sup>. En 1083, le prôtos Paul déclare devoir son poste à la miséricorde de l'empereur qui lui avait accordé le « pouvoir et le bâton »<sup>142</sup>. Nos sources restent ensuite muettes sur ce suiet iusqu'au xive siècle : or, tandis qu'en août 1312 le prôtos se réclame toujours de l'autorité impériale<sup>148</sup>, en novembre de cette année un chrysobulle d'Andronic II et un sigillion du patriarche Niphôn subordonnent le prôtos à l'autorité du patriarche<sup>144</sup>.

La mesure de 1312: aboulissement d'un long cheminement. Si le patriarche ne contrôlait pas directement l'Athos avant 1312, il avait, en sa qualité de chef suprême de l'Église, le droit, et parsois l'obligation, d'intervenir145 chaque fois qu'il était sollicité ou qu'une faute grave risquait de porter atteinte aux règles générales de l'Église. En 1001, le patriarche Sergios envoya une lettre au prôtos Paul au sujet d'un conflit qui opposait Vatopédi à Philadelphou<sup>146</sup>. Nous ne savons pas si un typikon en vers, composé par le patriarche Nicolas III (1084-1111)147, et les Érôlapokriseis du même auteur<sup>148</sup> furent vraiment envoyés à un prôtos de l'Athos, mais il est certain que Nicolas III adressa un blâme (épilimion), avec menace d'excommunication, aux moines athonites coupables de certains crimes, menace qui resta suspendue sur la tête de tous les Athonites pendant soixante-dix ans<sup>149</sup>. Avant 1257, le prôtos Daniel demanda au patriarche, et obtint de lui, un acte lui permettant de recouvrer certains biens du Prôtaton, détenus par les grands couvents150.

On constate qu'au moins à partir du troisième quart du xine siècle les Athonites recherchèrent de plus en plus souvent l'appui du patriarche : en 1287, les moines de Lavra demandèrent non seulement à l'empereur, mais aussi au patriarche Grégoire, de confirmer par un sigillion l'annexion du monastère ruiné des Amalítains 161. Une lettre de ce même patriarche nous apprend que le prôtos en fonction s'adressa à lui lorsque, malade, il se rendit à Constantinople : il le sollicitait d'intervenir

<sup>(134)</sup> Sur la question de l'élection d'un higoumène, cf. A. Hergès, Élection et déposition des higoumènes au XII slècle, EO, 3, 1899/1900, p. 40-49; B. Granic, Die rechtliche Stellung und Organisation der griechischen Klöster nach dem justinianischen Recht, BZ, 29, 1929, p. 12-13; De Meester, De monachico statu, art. 33 et 34, et p. 216-225. On pout dire qu'en général le fondateur d'un couvent devenalt son premier higoumène, qu'ayant sa mort celui-ci désignait son successeur, mais qu'ensuite les higoumènes étaient choisis par les moines (parfois par les moines notables seulement) du couvent. C'est de cette façon que la succession se faisait aussi au Mont Athos, cf. lypikon d'Athanase, p. 107-109; diatypôsis d'Athanase, ed. MEYER, Haupturkunden, p. 128; Dölgen, Schalzkammer, nº 35, l. 30-31; Acles Xénophon, nº 1, 1, 241-244; Acles Kullumus, nº 26, 1, 49-51, nº 29, 1, 64-65.

<sup>(135)</sup> Cf. Hunger, Kaiser Johannes, p. 358, l. 6: δν έξελέξασθε. Darrouxes, Sigillia, p. 140 § 1: έκλεγείς παρά των ένασκουμένων τῷ 'Αγίω "Ορει (...) Ιερομονάχων καί μογαχών, § 3 : παρά μηδενός έτέρου την έκλογην τοῦ πρώτου γίνεσθαι λέγομεν, εί μη παρά των ένασχουμένων έκεῖσε μοναχών, p. 143 § 1 : έξελέγη μέν είς την προστασίαν ταύτην παρά πάντων των ένασκουμένων. L'interprétation de Meyer (Hauplurkunden, p. 32), selon laquelle le prôtes était désigné par l'empereur a été déjà réfutée par Hungen, Kaiser Johannes, p. 360, note 9.

<sup>(137)</sup> Cf. De Meester, De monachico statu, p. 233-237, Balsamon (Rhalli-potli, Suntagma, 2, p. 236) déclare nulle la clause que certains typika contenaient, dispensant leurs higoumènes de la consécration par une autorité supérieure : De Meester, ibid., p. 105-107. Les higournènes étalent confirmés soit par l'évêque du lieu (couvents épiscopaux), soit par le patriache (couvents patriarcaux), soit par l'empereur (couvents impériaux). Dans ce dernier cas, il pouvait y avoir deux cérémonies : une pour la consécration ecclésiastique (sphragis) et une pour la remise du bûten par l'empereur ; c'est le cas, en ce qui concerne l'Athos, pour l'higoumène de Xénophon, en 1083 (cf. Acles Xénophon, nº 1, 1. 244-247), et probablement pour celui de Vatopédi à la même époque (ibid., 1. 94-96).

<sup>(138)</sup> Cf. Hungen, Kaiser Johannes, p. 358, 1. 6-7 : δυ έξελέξασθε και άπεστείλατε ένταϊθα είς το γενέσθαι πρώτον του 'Αγίου "Ορους. Danrouzes, sigiliia, p. 143 § 1 : έλθων δέ ένταυθα έχειροτονήθη παρά τῆς ἡμῶν μετριότητος είς πρώτον.

<sup>(139)</sup> Lypikon de Monomaque (Acte nº 8), voir note 141.

<sup>(140)</sup> Acte nº 11, 1, 77-79.

<sup>(141)</sup> Acte nº 8, l. 34; voir le texte et un commentaire de ce passage, ci-dessus, p. 103, notes 80 et 84.

<sup>(142)</sup> Acles Χέπορλοπ, nº 1, 1. 13-14 : ἀρχῆς εδωρήσατο (l'empereur) και ἡμῖν τὸ ἀξίωμα, βακτηρίαν ποιμαντικήν παρέσχε και "Όρους του 'Αγίου πρώτον κατέστησε (voir cl-dessous, liste des protoi, nº 18 et note 203.

<sup>(143)</sup> Acles Chilandar Suppl., nº 3, 1. 6.8 : καθά δή και πρώτοι τυγχάνοντες και την εξουσίαν παρά τών (...) βασιλέων καλώς είληφότες. Citons aussi un passage de Théodore Hyrtakènes qui écrit au prôtes vers le début du XIV° S. : οδ (de l'Athos) σε προεστάναι Θεὸς και βασιλεύς ἐδικαίωσαν : Notices et extraits des mes de la B.N., 6, 1800, p. 25 (N. Oikonomidès a attiré notre attention sur cette lettre).

<sup>(144)</sup> Actes nos 11 et 12.

<sup>(145)</sup> On ne comptera pas comme interventions les documents patriareaux dont le contenu concerne le patrimoine de la Grande Eglise (par ex. Acles Lauras, nº 8 = GRUMEL, Regestes, nº 802).

<sup>(146)</sup> GOUDAS, Valopédi, nº 1, p. 115, l. 17-21 (cf. GRUMEL, Regestes, nº 815). De telles lettres pouvaient être plus fréquentes que ne le suggère le nombre des documents conservés.

<sup>(147)</sup> GRUMEL, Regestes, nº 975; édition avec commentaire et liste de mas par J. Koden, Das Fastengedicht des Patriarchen Nikolaos III. Grammatikos, Jahrbütcher der Österreichischen Byzantinistik, 19, 1970, p. 203-241. Voir aussi ci-dessous, p. 133, note 211.

<sup>(148)</sup> GRUMEL, Regestes, nos 982-984.

<sup>(149)</sup> Sur cette question, voir Acte nº 10, notes et texte. Pour d'autres actes possibles de ce patriarche concernant la même affaire, cf. GRUMEL, Regestes, nos 958-959.

<sup>(150)</sup> Cf. Acles Kullumus, nº 2, l. 12-13; LAURENT, Regestes, nºs 1328 bis et 1781.

<sup>(151)</sup> Actes Laura, II, non 80, 81; cf. LAURENT, Regestes, no 1507.

auprès de l'empereur afin qu'un émissaire envoyé au Mont Athos persuadât les Athonites d'élire un nouveau prôtos 152.

Le patriarche Athanase, ancien athonite, est en relation permanente avec les Athonites: il leur envoie des circulaires 153, écrit au prôtos 154, intervient dans les querelles intérieures de Lavra et dans l'élection de ses higoumènes 155, envoie des exhortations aux moines de Saint-Paul 156 et des condoléances à tous pour la mort du prôtos<sup>157</sup>. De toutes ces missives, la plus importante est celle qu'il adressa à tous les moines vers 1306-1309 : les Athonites étant incapables, dit le patriarche. de se mettre d'accord pour choisir un prôtos, l'empereur en a désigné un de son choix; le nouveau prôtos, nommé Athanase, a insisté pour recevoir non seulement le bâton des mains de l'empereur, mais aussi la bénédiction du patriarche; il s'est engagé à ce que ses successeurs fassent de même158. Plus loin, le patriarche tente de persuader les Athonites d'accepter la consécration du prôtos par l'évêque d'Hiérissos, mais sans trop insister : l'important est, dit-il, que la consécration ait lieu, peu importe que ce soit par l'évêque d'Hiérissos, par le métropolite de Thessalonique ou par le patriarche 159. On voit que le patriarche Athanase a beaucoup œuvré pour préparer la réforme de 1312. Le prôtos Athanase qui, vers 1306-1309, engageait ainsi ses successeurs, peut-être parce qu'il sentit le besoin d'asseoir plus largement son autorité, doit être le prédécesseur immédiat de Théophane, le prôtos qui recut, en novembre 1312, la consécration du patriarche (sphragis)160. Celui-ci, d'ailleurs, ne s'était guère empressé : bien qu'il fût déjà en exercice en novembre 1310161. il ne se rendit à Constantinople pour recevoir la consécration du patriarche que deux ans plus tard162. Mais il l'a fait, et ses successeurs respectèrent l'usage, car cette subordination était devenue indispensable, eu égard au rôle important que la Montagne jouait au xive siècle dans l'Église et dans l'Empire183.

(152) LAUBENT, Regestes, nº 1501, document édité par S. Eustratiadès, Γρηγορίου τοῦ Κυπρίου, Ἐπιστολαί και μύθοι, Alexandrie, 1010, nº ρξ', p. 165-167: ni le nom du pròtos, ni le nom de la sainte montagne (ἐρρὸν ὅρος) d'où il venuit n'y figurent; mais le contexte (il faut placer une ponctuation forte avant ἔτερον p. 156, l. 10, la suite concernant une autre affaire) laisse facilement deviner qu'il s'agit de l'Athos. Le prôtos en question semble être Idanniktos; voir ci-dessous, liste des prôtoi, nº 43.

(153) LAURENT, Regesles, nos 1590, 1595, 1604.

(154) Ibid., nos 1602, 1605, 1658; cf. aussi no 1780.

(155) Ibid., nos 1596, 1615, 1617, 1618, 1619 (2), 1659, 1756,

(156) LAURENT, Regestes, nº 1640, éd. Actes Xèropotamou, Appendice II.

(157) LAURENT, Regesles, nº 1656.

(158) Ibid., nº 1657; analyse et édition partielle Laurent, dans REB, 28, 1970, p. 109-110. Co moino Alhanase semble être un ancien alhanilo (cf. Ibid., p. 109, 1. 7-9: τον και γνώριμον τοῖς πολλοῖς και, τῷ "Όρει ἐν εὐλαδεία και ἀρετῆ δικπρέψει τεθραμμένον μονακικῶς); li flu certainement chois! parce qu'il aute cecplé le principe d'une confirmation ecclésiastique (cf. Ibid., 1. 13-15: ὁποτίθεται [l'empereur] τούτω μὶ παρακοῦσαι τῆς 'Εκκλησίας, πιστευούσης αὐτῷ τὰ τῆς προστασίας τοῦ "Όρους), confirmation qui avait διό Jusqu'iel obstinément refusée par ses prédécesseurs (cf. Valic. gr. 2219, f. 257r: τῆ βασιλεία μάλλον περιωπῆ, άλλ' οὐ τῆ 'Εκκλησία προστρέχειν περί τοιούτων κατά καιρούς ἀπαθαδείασθέντες ἐδείχθησαν = Laurent, Regestes, n° 1650.

(159) REB, 28, 1970, p. 110, l. 10-20,

(160) Sur la sphragis, symbole et expression d'une dépendance spirituelle, voir Acte n° 11, notes et l. 132-135, 153. Avant 1312, le pròtos, confirmé dans ses fonctions par l'empereur, ne recevait pas la sphragis (cf. lbid., 1, 77-79; Acto n° 12, l. 91-99; Vaile. gr. 2219, f. 265°: είτα δδε ἀναδραμεῖν τοῦ κομισασθαι βακτηρίαν ἐκ βασιλείου χειρός, τοῦ κυριωτέρου ἀγιασμοῦ, τοῦ ἐξ ἀρχιερατικῆς δεξιᾶς, πῶς οὐκ οίδα, μηδένα λόγον ποιούμενοι = Laurent, Regestes, n° 1657).

(161) Sur le prôtos Théophane, voir ci-dessous, liste des prôtoi nº 51.

(162) Cf. Actes 11 et 12, de novembre 1312,

(163) Cette question est hors du cadre de notre travail. L'introduction aux t. II et III des Aeles Lavra que prépare P. LEMERLE en donnera un aperçu.

Il faut se garder de penser que, le prôtos étant dorénavant sous la dépendance spirituelle du patriarche, il y eut un transfert de responsabilité de l'empereur sur la personne du patriarche; le chrysobulle et le sigillion de 1312 sont formels sur ce point : la nouvelle disposition ne fait que combler un vide, tous les privilèges de la Montagne restent inviolables 124. On dut appliquer à l'Athos la procédure employée pour l'élection des higoumènes dans quelques couvents impériaux : octroi de la sphragis par le patriarche et du bâton par l'empereur 1265. Sans doute ne connaissons-nous pas pour l'Athos d'exemples de confirmation par l'empereur et de consécration simultanée par le patriarche; mais en 1374, l'empereur Jean V reçut le nouveau prôtos, Gérasimos, et le confirma dans ses fonctions « suivant l'usage établi dès le début 1266, et une vingtaine d'années plus tard, en 1391 et 1392, deux actes patriarcaux consacrent le prôtos par la sphragis 167.

Les actes de confirmation. Les trois documents que nous venons de citer nous conduisent à poser le problème de l'existence d'un acte de confirmation après l'élection d'un nouveau prôtos. On sait que normalement l'installation d'un nouvel higoumène se faisait par un acte; nous en avons maints témoignages<sup>168</sup>, mais nous ne connaissons que deux documents de ce type qui soient conservés<sup>169</sup>. A notre avis, de la même manière, la nomination de chaque nouveau prôtos devait être accompagnée d'un acte de l'empereur, et à partir de 1312, également d'un acte du patriarchel<sup>170</sup>. Outre le fait que parfois les prôtoi omettaient sans doute de notifier à Constantinople le changement intervenu et d'aller chercher un acte de nomination, les documents qui ont existé ont disparu, car ils perdaient très vite leur utilité. Il est à noter que les trois documents mentionnés plus haut sont conservés parce qu'ils avaient été copiés dans des manuscrits<sup>171</sup>. Nos sources contiennent des allusions à des actes impériaux qui furent, selon nous, délivrés à cette fin : en 1083, le prôtos Paul dit que l'empereur l'institua prôtos des monastères de l'Athos « au moyen des chrysobulles anciens

(164) Acte nº 11, l. 139-142; Acte nº 12, l. 155-157.

(166) HUNGER, Kalser Johannes, p. 358. Le titre de la copie (conservée dans un ms. du milieu du xve s.) qualifie l'acte de prestagma, mais le texte ne porte aucune définition et le copiste ne mentionne pas l'existence d'un secau ; l'acte porte une adresse.

(167) Edités par Darrouzès, Sigillia, p. 137-145; voir ci-dessous, liste des prôtoi, nº 69 et 70.

(168) Acles Rossikon, nº 6, p. 56: χαρτί ήγουμενείας et χαρτί τής ήγουμενείας τοῦ τελευτήσαντος ήγουμένου. Acles Χέπορhon, nº 1, l. 95: προστάξει βασιλική, cf. aussi le typikon du Pantocrator de Constantinople (Dmitrievski),

Tupika, p. 674-675 = REB, 32, 1974, p. 69, l. 659; διά πιτιακίου πατριαρχικού).

(170) On pout même dire que le sigillion de Niphón constitue l'acte de consécration du prôtes Théophane. En effet, la confirmation pouvait se faire dans un acte plus général : par ex. le chrysobulle de Jean VI Cantacuzêne pour Méga Spélaion confirme le couvent dans toutes ses possessions et en même temps son higoumène, Marc, dans sa charge à vie (Zéros, Jus. p. 593-595 — Délaga, Regesten, nº 2939).

(171) L'acte de Jean V dans le Vindob. phil. gr. 241; l'acte d'Antoine de 1391 dans Alhos Dionysiou 226 et Alhen. Bibl. Nat. 1474, celui de 1392 dans Alhen. Bibl. Nat. 1474.

<sup>(165)</sup> Cf. J. Verderux, Ps.-Kodinos, Trailé des Offices, Paris, 1966, p. 282-283; Zéros, Jus, p. 677, l. 5-12, et 681, l. 16-26 (= Dölder, Regesten, n° 2341 et 2633); Daittrievskij, Typika, p. 775 (confirmation par l'empereur et le métropolite de Chalcédoine); voir aussi ci-dessus, p. 124, note 137.

<sup>(169)</sup> Sigillion d'un patriarche nommant l'hiéromoine Mélétics higoumène du couvent Spèlaièteu (inédit de Vatopédi, photo au Collège de France); prestagma d'Andronic III nommant un higoumène de Saint-Jean-Prodrome (Acles Prodrome, n° 23). Ce dernier couvent étant patriarch, c'est le patriarche qui devait consacrer son higoumène (cf. ibid., n° 9, 1. 53-57, n° 10, 1. 56-61, n° 24, 1. 62-67, n° 26, 1. 43-48). Mais dans son typikon, écrit en 1332, le second kitlôr du couvent, loakeim, métropolite de Zichnai, engage chaque higoumène nouvellement étu às rendre, si possible, à Constantinople pour recevoir de l'emprerur le hâton et un prostagma d'investiture (bid., p. 175, 1. 9-11). C'est, ponsons-nous, pour se conformer à cette injonction qu'en 1334 les moines du Prodrome demandèrent à l'empereur et requient de lui un prostagma qui confirme dans ses fonctions l'higoumène en service; renarquons qu'autour de cette date, certains documents qualifient le couvent de βασίλεις μονή. Voir aussi note suivante.

et (d'autres adressés) à lui personnellement p<sup>172</sup>. Nous comprenons qu'il existait des chrysobulles délivrés à l'occasion de la confirmation d'anciens prôtoi, et qu'un chrysobulle fut adressé nommément à Paul. En 1198, l'empereur Alexis III Ange mentionne un « chrysobulle particulier que possède le prôtos, lequel lui subordonne les établissements et les couvents de la Montagne p<sup>173</sup>. Ce chrysobulle avait été, nous semble-t-il, lui aussi délivré à l'occasion de la confirmation du prôtos en exercice en 1198.

La durée du mandat du prôtos. Sur ce point nous sommes réduite à des hypothèses fondées sur le nombre d'années durant lesquelles le même prôtos figure dans nos sources. Nous sommes tentée de supposer qu'à l'origine le mandat du prôtos, comme celui des higoumènes, était un mandat à vie. En esset, nous connaissons des prôtoi en exercice pendant cinq ou dix ans<sup>174</sup>, durée normale si l'on pense qu'on portait généralement au protat des moines avancés en âge. D'autre part, le premier ancien prôtos n'apparaît qu'en 1262 (voir liste des prôtoi nº 41). Plusieurs raisons pouvaient conduire le prôtos à se démettre, la plus importante étant l'insubordination de ses administrés. Ainsi, les périodes de troubles correspondent généralement à une succession rapide des prôtoi eltre 1093 et 1109175; c'est la période qui correspond à l'assaire des Valaques<sup>176</sup>. Une autre période trouble est la première décennie du xive siècle<sup>177</sup>. Les choses rentrent dans l'ordre avac le prôtos Isaac (nº 52), qui resta à la tête de la Montagne une trentaine d'années, mais, pour les dix années qui séparent le prôtos Isaac du prôtos Dorothée, on peut énumérer à nouveau huit prôtoi<sup>178</sup>.

A la fin de ce siècle s'instaure une nouvelle règle : le mandat du prôtos paraît être devenu annuel<sup>179</sup>. Il est vrai qu'au début du xve siècle se succèdent deux prôtoi (nº8 76 et 77), dont chacun est resté en place au moins deux ans, mais nous ignorons s'il n'y eut pas renouvellement annuel de leur mandat. Trois ans est d'ailleurs, à une exception près (nº 95), la durée d'exercice de ce mandat la plus longue que nous trouvons dans toute l'époque posthyzantine. Souvent le prôtos en charge une année donnée signe comme ancien prôtos l'année suivante. Être ancien prôtos ne constitue sans doute pas une fonction réelle, mais est peut-être plus qu'un titre honorifique : le nombre de documents signés à cette époque par des anciens prôtoi est particulièrement élevé; trouver sur le même document les signatures de deux anciens prôtoi est chose fréquente, et il existe même un acte qui fut signé par quatre anciens prôtoi<sup>18</sup>; il arrive qu'un ancien prôtos continue à mentionner dans sa signature ce titre de nombreuses années après qu'il ait exercé la fonction du prôtos<sup>181</sup>.

L'institution du prôtos survécut, tant bien que mal, de deux siècles à l'Empire byzantin :

le dernier prôtos connu et probablement le dernier prôtos tout court apparaît en 1593; suit une période d'une cinquantaine d'années durant laquelle il n'y eut plus, semble-t-il, de prôtos élu<sup>182</sup>, bien que la correspondance extérieure continuât à être adressée au « très vénérable prôtos »<sup>183</sup>. On peut dire que la fonction du prôtos était éteinte longtemps avant qu'une réforme ne vint doter l'Athos d'une nouvelle forme de gouvernement<sup>184</sup>.

Des tentatives ont été faites plus tard pour restaurer cette institution qui avait si bien servi les intérêts de l'Athos; mais les circonstances avaient changé, et ces efforts furent voués à l'échec<sup>186</sup>.

#### 4. LISTE DES PRÔTOI

Dans la liste qui suit, nous avons abrégé les noms des couvents athonites (liste explicative, p. 274). A l'exception de Darrouzès, Prôtes (= Dar)<sup>186</sup>, nous ne renvoyons qu'aux sources. Les éditions des actes sans référence sont celles citées p. x; pour les autres nous n'indiquons, en principe, qu'une édition, la meilleure ou la plus accessible. Les photos des actes inédits se trouvent au Collège de France. Notre recherche dans ces inédits s'est limitée aux relevés prosopographiques. L'étude complète de l'ensemble des actes de chaque dossier n'étant pas encore faite, il est impossible d'affirmer que telle mention ne nous a pas échappé, que tels documents qui ont les apparences d'être des copies ne sont pas des faux.

Sous la rubrique « mention », nous consignons les témoignages postérieurs aux dates connues de l'activité d'un prôtos. Pour les prôtoi qui ne sont connus que par des mentions, nous n'indiquons pas de dates, lorsque celles-ci ne feraient que répéter la dernière date connue de leur prédécesseur et la première de leur successeur. Nous utilisons l'expression « ancien prôtos » pour signaler la présence, au moment où l'on établissait l'acte. d'un πρώγη πρώτος.

- 1. Andné, février 908 : Pro nº 2, 1, 17. Mention : Vie de Blaise, § 25, p. 668 d (?)187. Dan, 1.
- 2. STÉPHANOS, 958-959<sup>188</sup>. Mentions : Vie d'Alhanase A, p. 19, l. 18-19; typikon d'Alhanase, p. 104, l. 5-6. Dar, 2.

<sup>(172)</sup> Acles Χάπορλοπ, n° 1, l. 15-16 : διὰ χρυσοβούλλων παλαιγενών καὶ ίδίων πλείστων ένεχείρισεν έχειν με τὴν ἀρχήν.

<sup>(173)</sup> Acles Chilandar, nº 4, 1. 83-85: χρυσοβούλλου γραφής ίδικῶς τῷ πρώτφ τοῦ τοιούτου ὅρους προσούσης καὶ πάντα τὰ ἐν τῷ τοιούτφ ὅρει σεμνεῖα καὶ μοναστήρια τῆ αὐτοῦ ἰξουσία καθυπαγούσης.

<sup>(174)</sup> Par ex. Thomas connu entre 980 et 985; Jean entre 991 et 996; Nicephore entre 1007 et 1019; Paul entre 1070 et 1083; voir ci-dessous, liste des protoi nes 4, 5, 8, 18.

<sup>(175)</sup> Voir ci-dessous, liste des prôtoi nos 20-24.

<sup>(176)</sup> Sur cette affaire, voir IIº Partie, Appendice I.

<sup>(177)</sup> Cf. LAURENT, Regestes (numéros cités dans les notes 153-157).

<sup>(178)</sup> Voir liste des prôtoi nºs 53-60.

<sup>(179)</sup> Gt. Acles Dionysiou, p. 69.

<sup>(180)</sup> Acles Kullumus, nº 53 et planche.

<sup>(181)</sup> Voir par ex, liste des prôtoi nºs 103, 104, 105, 110.

<sup>(182)</sup> La vingiaine de documents de cette époque que nous possédons ne portent que les signatures des représentants des couvents.

<sup>(183)</sup> Septembre 1597, avril 1609, juin 1639; actes inedits de Vetopédi (cf. 'Ελληνικά, 3, 1930, p. 49, 50, 53); mai 1641; Actes Philothéou, n° 14, 1. 4.

<sup>(184)</sup> Une dude approfondie des institutions athonites à cotte époque ne pourra pas être entreprise avant que les nombreux actes et registres du xvi et du xvi es. soient publiés.

<sup>(186)</sup> Ainst, solon l'historion Sergios Makraios, vers 1781, le patriarche Gabriel désigna comme prôtos le skévophylax d'Esphigménou Ignatios. En même tomps un nouveau typikon fut rédigé, mais il no fut pas appliqué, ef. Smynnakės, Alhos, p. 292, 312-315; D. A. Ρέππακακος, Τό μοναχυκόν πολίτευμα τοῦ άγιου όρους "Αθω, Leipzig, 1925, p. 49 n. 3). — Signatons qu'en 1809, le patriarche Kallinikos V adresse ainsi un acto: 'Οσιάπατε πρῶτε τοῦ άγιονόμου όρους καὶ οἱ λοιποὶ ἱερομόναχοι καὶ γέροντες τῆς συνάξεως (Dölgen, Schaitkammer, nº 99).

<sup>(186)</sup> L'étude du P. J. Darrouzès nous a été d'une grande utilité en raison de la précision et du caractère exhaustif, ou égard à la documentation alors disponible, de la liste des prôtoi qu'elle donne, et des nombroux autres renseignements qu'elle contient. Le renvoi aux numéros de Darrouzès aidera le lecteur à établir une correspondance entre cette liste et la nôtre. Nous nous rapportons en note à cette liste, comme à celle de Gédén (Ephémérides) et de Mois (Protat). lorsque les dates des prôtoi font problème.

<sup>(187)</sup> Voir ci-dessus, p. 52, note 64.

<sup>(188)</sup> Sur les dates de ce prôtes, voir ci-dessus, p. 72 et note 88.

- 3. Athanase, 972 : Pro nº 7. Dans le même acte, après le prôtos et Athanase de Lavra, signe Christopoulos, higoumène du prôtos180. — Dar, 3.
- 4. Thomas, soft 980 : Zo  $n^{o}$  1; avril 982 : Iv inedit; janvier 985 : Iv = Smyrnakės, Alhos, p. 36-39, - DAR, 4.
- 5. Jean Phakenos, novembre 991 : La nº 9; octobre 996 : La nº 12. Mentions : Vie d'Alhanase A, p. 91, l. 26; Vie d'Athanase B, p. 71, l. 12100; La no 17 (1012), l. 4 apparat et notes; Iv inédit (1013); La inédits (1614 et 1621). — DAR, 5.
  - 6. Nicépнore, septembre 998 : Va inédit. Mention : La nº 17 (1012), І. 4-5. Dar, 6.
- 7. Paul, décembre 1001 : Va = Goudas, Valopédi, nº 1. Mentions : La nº 17 (1012), l. 5 apparat et notes; Kut nº 1 (1012), l. 3; Phi nº 1 (1087), l. 35, 38<sup>101</sup>. — Dar, 7.
- 8. Nicsphore, décembre 1007 : Iv inédit; avril 1010 : La nº 15 et Xèr nº 2, l. 3; avril 1012 : La nº 17; juillet 1012: Kut nº 1; avril 1013: Iv inédit; juillet 1014: Iv inédit; avril 1015: Iv = Dölger, Schalzkammer, no 103103, et Iv inédit; février 1016 : La no 19; août 1016 : Xèr  $n^{o}$  3; mai 1017 : La  $n^{o}$  21; avril 1018 : Va inédit; décembre 1018 : Va inédit; 1019 (?) : La nº 23108. Mention : Va inédit (1499). — DAR, 8.
- 9. Léontios, décembre 1020 : Iv inédit; février 1024 : La nº 25. Dar, 9. En février 1030, probablement durant une vacance du protat, un acte (Ro nº 1) est signé en premier par : Gérasimos, higoumène du prôtos194,
  - 10. Michel, décembre 1030 : La nº 28. Mention : Iv inédit (1056). Dan, 11.
  - 11. Nicéрнопе, décembre 1034 : Es nº 1105.
- 12. Théoktistos, higoumène d'Esphigménou, avril 1035 : La nº 29; avril 1037 : La nº 30; décembre 1037 ; Es nº 2186. — DAR, 12.
  - (189) Voir Acte nº 7, notes.

(190) Nous pensons que Phakènes (nem que dennent les deux Vies d'Athanase) est le patronyme de Jean (voir ci-dessus, p. 89), plutôt que le nom de son couvent comme cela se rencontre plus tard, par ex. δ Καπρούλης, δ

(191) On a identifié le personnege à Paul, higoumène de Xèropotamon (= Saint-Paul) et prolongé le protat de ce Paul jusqu'en décembre 1009 (cf. Darnouzas, Prôles, p. 410). Mais des 1007 c'est Nicephore qui est prôles (nº 8), et Paul de Xèropotamou ne fait, en décembre 1009, que présider une commission et signer en premier (Παῦλος μοναχός) l'acte qu'elle a établi (Actes Chilandar, nº 1). Le même cas s'est présenté en avril 1013 (acte Inédit d'Iviron). D'autre part, Acles Laura, nº 17, qui mentienne la protos Paul (l. 5 et apparat) et Paul de Xèropotamou (l. 14), ne fait aucun rapprochement entre les deux personnages, ce qui serait étonnant si ce dernier était l'ancien prôles. L'examen des signatures autographes n'est pas concluant, car il se réduit pratiquement à la comparaison du seul

(192) Cet acte se trouve inséré dans une lettre synodale du patriarche Cyrille, de mai 1622 (Vatopédi inédit). (193) Cet acte, daté dans l'édition : 1018-1019 (7), doit être de 1019, car l'higoumène de Xèropetamou / Saint-Paul qui y signe s'appolle Nil; or, en décembre 1018, Paul était encore higoumène de ce couvent (cf. ci-dessus, p. 68, note 56). Mais l'acte est quelque peu suspect, cf. Acles Lavra, p. 169.

(194) Voir au nº 3 de cette liste et IIº Partie, Acte nº 7, notes. Nous nous refusons à voir en ce Gérasimes un protos, comme le font l'éditour de l'acte (Actes Rossikon, p. 9) et Dannouzès (Prôtes, p. 412 n° 10). Dans la containe de protoi connus par leurs signatures, nous n'avons aucun exemple d'un protos qui utilise son titre d'higoumène d'un couvent dans sa signature; un seul mentionne son couvent d'origine, voir nº 19 et note 206.

(195) Un faux daté de mars 1030 (Actes Laura, Appendice IV) porte la signature d'un prétes Nicéphore. Ce doit être le Nicephore des années 1007-1019 (n° 8) qui a servi de modèle au faussaire, car en trouve à Lavra des actes

(196) Théoktistos, l'higoumène d'Esphigméneu qui établit l'acte de décembre 1037, se dit prêtes l. 38; sur le personnage, of. Acles Esphigmenous, p. 16-19, 30.

- 13. Léontios, 1040/41 : Es nº 3.
- 14. JOSEPH. Mention: Xén nº 1 (1083). l. 162107. DAR. 14.
- 15. Тнеорнуцактов, septembre 1045 : Pro nº 8; mars 1047 : Kas nº 1; mai 1048 : Ro nº 3; avril 1049 : Zo nº 3, l. 8108; août 1051 : Zo nº 4 et Do = Krénas, Prôlos, nº 21108 a. -
- 16. GÉRASIMOS, higoumène de Xénophon, curopalate. Mention: Xén nº 1 (1083), l. 200-201199; Xén (Laurent 20) (ca 1322) = E. Kurrz, dans Viz. Vrem., 18, 1911, 3e partie, p. 97, 1, 17-25; reprise du passage de Xén nº 1. - DAR, 15.
- 17. HILARION, avril 1056: Xèr nº 5; avant août 1056 et septembre 1056: Iv. inédit; mai 1057 : Ro no 4 (N.E. 5); avril 1059 : Va inédit; avant avril et avril 1066 : Va inédit<sup>200</sup>. Mentions : trois actes de Va inédits (1296, mai et septembre 1597)201.
- 18. PAUL, higoumène de Docheiariou, novembre 1070 : Ro nº 5 (N.E. 6) et Pa inédit; mai 1071 : Va = Néos Hell., 9, 1912, p. 218-219 (édition défectueuse); janvier 1076 : Chi Suppl nº 1202; octobre 1080203 : Iv = Dölger, Schalzkammer, nº 104; avril 1081 : Xèr nº 6; mai 1083 : Xén nº 1, l. 74-102204; juillet 1083 : Xén nº 1. Mentions : Xén inédit (Laurent 11) (1316); Kas nº 3 (1317), l. 41, 54, 58; Es nº 24 (1353 ?-1356 ?), l. 14206, — DAR, 16.

(197) Joseph est prôtes à une époque où à la tête du couvent de Xénophon se trouve un Dionysies; mais cet higoumène n'est pas autrement connu. Sur la place que nous assignons à Joseph dans la liste, voir note 199.

(198) Nous ne tenons pas compte de l'acte de Zographou de « mai 1049 » (cf. Mošin, Akti iz svetogorskih arhiva, Spomenik, 91, 1939, p. 171 sq.); à notre avis, c'est un faux fabrique sur Acles Zographou, nº 3.

(198 a) L'acte de Dochelariou est une copie de l'acte de Zographou faite par Kténas en 1920 (cf. Kténas, Prélos,

p. 251 note). (199) Le prôtes Gérasimes, qui était aussi higoumène de Xénophon, n'est connu que par cette mention. Nous connaissons les dates de cinq higoumènes de Xénophon au x1° s. : Théodore (I), 1018-1035 ; Grégoire, 1047 ; Théodore (II), 1059-1071; Nicolas, 1076; Symeon, ca 1078-1089. Les vides de cette liste, combinés avec ceux de la liste des protoi (nºs 8-18), invitent à placer : l'higoumène et protos Gérasimos entre Grégoire et Théodore (II), donc dans la liste des prôtoi entre Théophylaktos et Hilarion; l'higoumène Dionysios entre Théodore (I) et Grégoire, donc le protos Joseph entre Leontios et Théophylaktos, la possibilité de le placer entre Théoktistos et Léontios n'étant pas

(200) En juin 1065, le prôtos se trouvait à Constantinople (cf. Vie de Georges l'Hagiorile, p. 138-139) : il n'est pas nommé, mais il doit s'agir d'Hilariôn.

(201) D'après ces actes, un protos Hilarion avait établi un périorismos, à l'occasion d'un litige; or, l'acte de 1059 contient une délimitation qui correspond à peu près à la région que concernent les actes de 1296 et de 1597.

(202) L. 2 de cet acte, le protos est ainsi désigné : Παϋλος μοναχός και πρώτος και καθηγούμενος μονής του Δοχειάρη, Paul de Dochciariou signe deux actes inedits de Valopedi : en 1059 (de sa main, même écriture que celle du protes Paul), et en 1066 (la signature nous paraît être écrite de la main du scribe, moine de Dochciariou). En 1087, un Paul higoumène de Docheiariou, signe dans Actes Philothéou, nº 1, 1. 156. Son écriture étant différente de celle du prôtes Paul, il est probable qu'un autre Paul prit la succession du premier à la tête du couvent.

(203) Dans Acles Xénophon, nº 1 (1083), 1. 5-16, Paul, qui est le prôtes en exercice, dit que l'empereur Nicephore Botaniate l'institua protes et lui donna le baton, insigne de ses fonctions (... εδωρήσατο και ήμιν το άξιωμα ... και βακτηρίαν ποιμαντικήν παρέσχε ... πρώτον κατέστησε) ; le début de son protat ne pourrait donc se situer qu'après juin 1078 (couronnement de Botaniate). Cependant, d'après les signatures, identiques, le protes des années 1070-1076 et celui des années 1080-1083 sont la même personne. Deux hypothèses : a) une interruption dans sa fonction intervenue entre 1076 et 1080; mais, dans le passage mentionné plus haut, Paul ne fait pas allusion à un premier protat (voir aussi ci-dessus, p. 128); b) c'est à l'occasion d'un voyage à Constantinopie, que Paul aurait reçu du nouvei empereur une confirmation dans les fonctions qu'il exerçait déjà : voir ci-dessus, p. 127.

(204) Prostagma d'Alexis Ier Comnène adressé au prôtos et inserre en entier dans cet acte.

(205) Il y est question d'un acte établi par le prôtos Paul « deux cent ans et plus » auparavant. Comme nous ne connaissons pas de prôtos Paul après 1083, nous considérons qu'il s'agit du nôtre, l'auteur n'ayant tenu compte que des siècles et ayant englobé les quelque soixante-dix années dans l'expression vague « et plus ».

- 19. Sabas, higoumène de Xèrokastrou, août 1087 : Phi nº 1206, Dar. 17.
- 20. Gabriel, novembre 1093 (?). Mention: Meyer, *Haupturkunden*, p. 183, l. 32: il aurait adressé une requête à l'empereur<sup>207</sup>. Dar, 18.
- 21. IÓANNIKIOS (Balmas, de Lavra?), septembre 1096: Pro 8, l. 198<sup>208</sup>; sans date: dans plusieurs manuscrits, un écrit attribué au patriarche Nicolas III est adressé au prôtos Ióannikios<sup>208</sup>. Mention: Meyen, *Haupturkunden*, p. 181, l. 32, 34: récit sur Ióannikios Balmas<sup>210</sup>. Dan, 19.
  - 22. Kosmas, 1101/02: La nº 54. DAR, 20.
- 23. Jean Tarchaniôtès, novembre 1107 : Pa nº 1; septembre 1108 (?) : La nº 57; sans date : au moins trois écrits du patriarche Nicolas III lui seraient adressés<sup>all</sup>. Mention : Meyer, Hauplurkunden, p. 163, l. 5, p. 170, l. 1 : récit de Jean Trachaniôtès<sup>ala</sup>. Dar, 21.
- 24. HILARIÓN. Mentions: MEYER, Haupturkunden, p. 172, l. 29, p. 173, l. 6: lettre de l'empereur adressée au prôtos Hilariôn<sup>213</sup>; MEYER, ibid., p. 177, l. 20-21: requête du prôtos Hilariôn adressée à l'empereur<sup>214</sup>. DAR, 22.

(206) Il signe: Σάβας (...) πρώτος ὁ Ξηροκαστρίτης. Comme higoumène, il est connu en 1076: Actes Chilandar Suppl., n° 1, 1. 69 (lire πρεσδύτερος καὶ ἡγούμενος, au lieu de προηγούμενος), et en 1081: Actes Xèropalamou, n° 6, 1. 60.

(207) Le problème de la chronologie de la Diègèsis mériké (éd. Meyer, Haupturkunden, p. 163-184) et des documents qu'elle contient (voir II° Partie, Appendice Ia, notes) a été longuement débattu par Dölger, Regester, new 1517, 1226, 1248, 1265; GRUMELI, Regester, new 505, 981, 982; l'Der, Les protes de la Sainte Montagne de l'Athos sous Alexis Ier Commène, REB, 5, 1947, p. 200-217; Darnouvès, Frôtes, p. 413-417. Les cossiers athonites inédits ne contenant pas d'étôments nouveaux, nous ne voyons pas d'intérêt à reprendre la discussion. Nous suivons pour les deux prôtoi qui font vraimont difficulté (Gabriel et Hilarion), l'ordre qui leur a été donné par Darrouvès (Ibid.), ordre qui leur a été donné par Darrouvès (Ibid.), ordre qui leur a été donné par Darrouvès (Ibid.), ordre qui leur a été donné par Darrouvès (Ibid.), ordre qui leur confirmation, comme l'édition Moyer l'a fait croire; souls furent confirmés sept des documents qu'elle contient (voir II° Partie, Appendice la notes), le récit de la Diègèsis au sujet d'un faux fabriqué par le prôtes Nicolas III a yant bel et bion extaté (voir II° Partie, Acte n° 10, notes), le prôtes n'avait pas à en fabriquer une, ni à s'en repentir au moment de la mort du putriarche.

(208) Gomme le P. Darrouzès, et pour les mêmes raisons, nous ne relenons qu'un seul prôtes Ioanniklos durant le règne d'Aloxis 1er (cf. Danrouzès, Prôtes, p. 415, 416-417; Actes Laura, Introduction par Lemente, p. 54, 55; voir note précédente).

- (209) Sur ce sujet, voir nº 23 et note 211.
- (210) Voir notes 207 et 208.
- (211) L'un d'oux serait le typikon en vers (cf. Grumer, Regestes, nº 975); J. Koder, qui a étudié ce texte (voir ci-dessus, p. 125, note 147), pense que la date de sa composition se situe vors 1107-1108 et que le destinataire en serait le prôtes Jean Tarchaniólés et non pas le prôtes Idennikies. Les autres sont des réponses du patriarche aux moines althonites sur des points canonico-liturgiques (cf. Grumer, Regestes, nº 982, 983, 984).
- (212) Le récit mis dans la bouche de Jean Tarchaniètés couvre les pages 163, 1. 10 à 170, 1. 25; cf. aussi, p. 39.
   En janvier 1142, un acte inédit du Pantocrator (copie) est signé entire autres par un Jean, δήθεν μοναχός ὁ qui, ayant abandonné as charge, vivait en simple moine sur la Montagne? Il est difficile de le croire, car les prôtos étaient cortainement choisis parmi des moines avancés en âge.

(213) On connaît cet acte par une paraphrase que contient la Diègèsis mérikè (Meyer, Haupturkunden, p. 172, 30-173, 4); l'acte est daté par Dőloen (Regeslen, nº 1250); « octobre 1109 ? », car Dólger le met en rapport avec un prostagma (Meyer, Ibid., p. 172, l. 1-12) qu'il date de cette année (Regeslen, nº 1248 — notre Appendice Ia); mais

(214) La réponse de l'empereur, connue par une paraphrase (Meyen, Hauplurkunden, p. 177, l. 22-31), est datée par Déleur (Regesten, n° 1265) : printemps 1113 ou printemps 1116 (?) », mais voir el-dessus, note 207.—Gaurel (Regestes, n° 958) suppose qu'un «pittakien patriarchiken» (Meyen, Ibid., p. 174, l. 19 - p. 175, l. 29) fut adressé au prôtes Hilarión; cela nous paraît fort incertain.—D'après un récit tardif cel-dessus, p. 6, note 28), ibid., p. 165, l. 24).

- 25. Ngophytos, higoumène de Docheiariou, vers 1118 ou peu après : Do = Kténas, *Prôlos*, no 22<sup>315</sup>. Dar, 23.
- 26. Gabriel, juin 1141: La nº 61; février 1142: Pa inédit; septembre 1143: il délivre une copie d'un acte de 1034<sup>216</sup>; octobre 1153: La nº 62. Mention: La nº 63 (1154), l. 22: décédé. Dar. 24.
  - 27. Nicéphore, higoumène de Lavra, novembre 1154 : La nº 63, l. 18-20. Dar, 25.
  - 28, Antoine, après 1159. Mention : Va inédit (1296)217.
  - 29. JEAN, août 1169 : Ro no 7 (N.E. 8). DAR, 26.
  - 30. Dorothée, juin 1177 : Ro no 7, p. 80 (N.E. 8), verso : confirmation. Dar, 27.
  - 31. Метпорнаме, septembre 1182 : Ro nº 7, p. 80 (N.E. 8), verso : confirmation. Dan, 28.
  - 32. MARTINIANOS, mars 1188: Ro no 7, p. 80 (N.E. 8), verso: confirmation. Dar, 29.
- 33. Grasimos, août 1194 : Ro nº 7, p. 80 (N.E. 8), verso : confirmation<sup>218</sup>; avril 1195 : Do inédit<sup>210</sup>; peu avant juin 1198 : Chi nº 3; juin 1198 : Chi nº 4, l. 24, 37, 42<sup>220</sup>. Mention : Do inédit (1312). Dar. 30.
- 34. Dometios le Hiérosolymite, février 1200<sup>221</sup>. Mentions : Dj. Daničić, *Živol sveloga Simeuna i sveloga Save*, Belgrade, 1865, p. 87, l. 26, p. 188, l. 7; Kut no 2 (1257), l. 3<sup>228</sup>. Dar, 31.

(215) L'original de ce document est mutilé de la sin (cf. Κτένλε, Prétos, p. 254 et phote de la pièce); la copie publiée par Kténas ne porte ni date ni signature. Nous ignorons où Uspenskui [Islorija, III, ], p. 200 et Ukazatel, p. 38 ne 3 = Kounilas, Calalogue, ne 13) a trouvé la date (inexacte) 6600 (1092), transformée par le traducteur gree en 6660. Néophylos est connu comme higoumène en septembre 1108 (Actes Laura', ne 57, 1. 45), en févrior 1112 et décembre 1117 (Inédits de Dochelariou). Dans son testament, il déclare être depuis plusieurs années à la tôte de son couvent (en tout eas après 1037, date à taquelle l'higoumène est Paul : voir et-dessus, note 202); il sut donc prêtos entre 1118 et 1141, mais plus près de la première date que de la seconde. L'original du talement porte une protaxis autographe : + (...) Νεόφυτος ὁ τῆς τοῦ Δοχεικρίου μονῆς καθηγούμενος καὶ πρώτος τοῦ 'Δγίου "Όρους (...).

(216) Cf. Acles Esphigmenous, p. 37.

(217) Cet acte nous apprond que les moines de Vatopédi présentèrent deux périorismoi : l'un établi par le prêtes Hilarièn, l'autre par le prêtes Anteine; cent ans et plus plus tard ; le premier acte étant celui de 1059 (voir n° 17 et note 201), Anteine fut prêtes un pou après 1159, à une date jusqu'à présent inconnue.

(218) Ces quatre derniers prôtel (n° 30-33) confirment le même document (Actes Rossikon, n° 7, p. 78, 80, 6tabil par le prôtes Jean = n° 29) par une formule de garantie datée du ménologe, chacun très probablement lau début de son protat; les deux première apposent leur signature au verse de l'original, les deux autres au verse d'une copie qui reproduit en plus du texte les deux premières confirmations. Les signatures des prôtei n° 30-32 précédant celle de Gérasimes, comm en 1195, leur chronologie respective peut être établie avec certitude (cf. A. Soloviev, dans Byz., 8. 1933. n. 220-221).

(219) L'acte étabil par le prôtes Gérasimes en 1195 au sujet d'un différend entre Dochelariou et Kochilara est mentionné dans un acte inédit de Dochelariou de 1312. Actuellement ce document est représenté dans les archives de Dochelariou par deux « copies », toutes deux falsifiées (indication de N. Oikonomidés).

(220) Chi nº 4 no donne pas le nom du prôtos, mais on sait par Chi nº 3 que ce fut le prôtos Gérasimos qui signa la requête adressée par les Athonites à l'empereur, pour lui demander d'autoriser la création d'un couvent serbe. L'histoire est aussi relatée dans la Vie de S. Sava de Serbie (éd. Dj. Daničić, Zivoi svetoga Simeuna i svetoga Save, Belgrade, 1865, p. 162-168).

(221) Sava celébra le premier anniversaire de la mort de son père en présence du prôtes Dométies; er, Syméen Némanja mourut le 13 février 1199 (cf. F. Bantšté, Hronološki problemi oko godine Nemanjine smrti, Hitandarski

(222) τοῦ (...) πρώτου ἐκείνου τοῦ ἡγιασμένου κῦρ Δομετίου τοῦ Ἱεροσολυμίτου, et l. 12 τὸν Ἱεροσολυμίτην. Il faut comprendre que Dométios n'était pas originaire de Jérusalem, mais qu'il avait fait le polerinage des Lieux-Saints.

- 35. Théortistos. Mention: Chi nº 2 (entre 1219 et 1233), l. 24223 = Chi slave nº 1, l. 19 et 63 (notice postérieure). - DAR. 33.
  - 36. Eusèbe, après 1219 avant 1233 : Chi nº 2, l. 10 = Chi slave nº 1, l. 8224. Dan, 34.
  - 37. Daniel, ca 1233 (?)226. Mention: Kut no 2 (1257), l. 13, 17, 21: décédé. Dar, 32,
- 38. Théodore, entre mars et août 1253 (?) : Stojanović, Zapisi, III, nº 4931 : notice dans un ms. slave<sup>226</sup>; avant décembre 1257 : Kut nº 2, l. 15-16; décembre 1257 : Kut nº 2; sans date : Chi nº 1, 1, 55-58 : il délivre une copie d'un acte de 1009. - DAR, 35.
- 39. ARSĖNE, janvier 1262: Do = Krėnas, Prôlos, no 23227; 1262/63: Stojanović, Zapisi, I. nº 20 : notice dans un ms. slave; 1263/64 : ibid., III, nº 4933 : notice dans un ms. slave. Mention : Xèr nº 13 (1295), l. 4 : décédé. - DAR. 36.
- 40. Kosmas, ca 1264; ca 1268228. Mentions: Kut no 3 (1287), l. 2; Kut no 9 (1312-1314), l. 28; Kas nº 3 (1317), l. 13. — DAR. 37.
  - 41. Niphôn, de Phakènou. Ancien prôtos, après 1262 : Do inédit<sup>229</sup>.
  - 42. Syméon. Mention : Kas nº 2 (1310), 1, 30, 34230
- 43. IOANNIKIOS, higoumène d'Alôpou, 1284/85 : Lampros, Galalogue, I, p. 4-5 = L. Politès, dans 'Ελληνικά, 16, 1958/59, p. 135: notice dans un ms. du Prôtaton. Mentions: Kas nº 2 (1310), l. 22, 31-32 : décédé; Kas nº 3 (1317) l. 24231. — DAR, 38.
- 44. JEAN, février 1287 : Kut nº 3; août 1287 : La II nº 79; octobre 1287 : La II nº 80, l. 1; août 1288: Chi no 10. Mention: La (1762) = P. Lemerle, dans EEBS, 23, 1953, p. 565. — Dar, 39.

(223) Dans la copie publice, il faut corrigor πρώην en πρώτου, leçon que donnent l'original (?) mutilé de la fin et une autre copie ; voir note suivante.

(224) Les copies de cet acte, signé par Sava archevêque de Serbie, portent la date erronée : indiction 1, 6701 (1193). Entre 1219 (date de l'intronisation de Sava) et 1233 (date de son abdication), on peut proposer diverses solutions: 1227/28, seule indiction 1 de son épiscopat, date choisie par Mošin (Protai, p. 89); ou 1219, date que préfère Darrouzės (Prôtes, p. 419-420); ou corriger εψ[λ]α' indiction [1]α', solution vers laquelle s'oriente F. Barišić qui prépare l'édition du dossier de Chilandar (communication orale),

(225) Date proposée par N. Oikonomides (Actes Dionysiou, p. 70) V. Laurent introduit deux fois dans ses Regestes l'ordonnance patriarcale que ce prôtes avait obtenue : sous le nº 1328 bis (patriarche Manuel II) et sous le nº 1781, parmi les documents d'attribution incertaine,

(226) La notice de ce ms. (Vie de saint Sava par Domentijan) porte la date 6751 (1242/43), qui, solon Mošin (Protal, p. 89), est erronée. On doit, croil-il, ajouter foi à la notice d'un autre ms. de cette Vic (Stojanovic, Zapisi, III, nº 4932) qui porte la date : 6762, indiction 11, dont les éléments ne sont pas contradictoires, car de nombreux écrits serbes du XIII° s. placent le début de l'année en mars (cf. aussi Papaguryssanthou, Euthyme, p. 235 et note 5).

(227) La copie éditée porte l'année 6703 = 1195, mais l'original n'est daté que par le ménologe, janvier indiction 5, qui doit correspondre à l'année 1262, date déjà proposée par Mosin (Protat, p. 89), et acceptée par N. Oikonomidés qui prépare l'édition du dossier,

(228) 1264 : cinquante ans avant la rédaction d'un acte établi entre septembre 1312 et avril 1314 (cf. Acles Kullumus, nº 9, 1, 27-28; sur la date de ce document, voir ci-dessous, note 240}; 1268 : cinquante ans avant la rédaction d'un acte de 1317 (cf. Acles Kastamonilou, nº 3,1. 27 : πεντηχοστόν ήδη χρόνον).

(220) L'original du seul acte connu d'Arsène (nº 39) porte une addition : l'ancien prôtes Niphôn, ayant en sa qualité de grand économe assisté à la rédaction de l'acte, garantit son contenu. Étant donné que dans le texte le grand économe n'est pas qualifié d'ancien prôtos, en peut déduire que Niphon devint prôtes après Arsène et probablement même après Kosmas. Niphôn est le premier πρώην πρώτος que notre documentation révèle.

(230) D'après cet acte, Syméon fut prôtes à l'époque où le futur prôtes Idannikies (nº 43) était higoumène d'Alòpou; mais la seule mention de l'higouménat d'Ioannikies est de ca 1264, sous le prolat de Kosmas (nº 40); Acles Kuttumus, nº 9, 1, 27.

(231) Cette mention pout se rapporter à cet loanniklos-ci aussi bien qu'au nº 46. — Vers 1286/87, le prôtes, probablement Idannikios, se trouvait à Constantinople : voir ci-dessus, p. 126, note 152,

- 45. Jacques, 1289. Ancien prôtos, 1310. Mention: Раснумете, Bonn, II, p. 139, l. 11-12989.
- 46. IOANNIKIOS, novembre 1294 : Chi nº 9: août 1296 : Va inédit: mai 1297 : Va inédit<sup>288</sup>: 1300/01: R. Devreesse, Le Fonds Coislin. Paris, 1945, p. 203 = L. Politès, dans 'Ελληνικά, 16, 1958/59, p. 136 : notice dans un ms. de Paris; entre septembre 1300 et août 1302 (?) : Chi slave no 10, 1. 33284. Mention: Kut no 6 (avril 1306?), 1. 2: décédé235. — Dar, 40.
  - 47. Antoine 1303/04. Mention : bande de copies de Kastamonitou<sup>236</sup>.
  - 48. HILARIÓN. Mention: Ro nº 8, p. 90 (N.E. 10), et Va inédit (1312)287. DAR, 41.
- 49. Luc, avril 1306 : Va = Dölger, Schalzkammer, no 105; même date (?) : Kut no 6, l. 12238. Mention: Ro no 8, p. 90 (N.E. 10), et Va inédit (1312). — DAR, 42.
- 50. Athanase, après avril 1306-avant septembre 1309 : Laurent, Regestes, nº 1657 = REB, 28, 1970, p. 109, l. 10: lettre du patriarche Athanase aux Athonites280.
- 51. Тнеорнаме, novembre 1310 : Kas no 2; avant mars et mars 1312 : Do inédit; avril 1312 : Ro nº 8 (N.E. 10) et Va inédit; août 1312 : Chi suppl nº 3; septembre 1312 - avant avril 1314 : Kut no 9240; novembre 1312 : Pro no 12, l. 139. - DAR, 43.
- 52. Isaac, higoumène (?) d'Anapausa<sup>241</sup>, avant mai 1316 : Va, éd. dans Es nº 12, l. 36; mai 1316: Va, éd. dans Es nº 12, et Xén inédit (Laurent 11); août 1317: Kas nº 3; 1317/18 (?): Chi slave nº 17, l. 178-18022; entre 1319 et 1325 : Chi nº 44 et Va inédit 243; février 1322 : Kut nº 11,

(232) Sur ce protos et ses dates, cf. notre article, Hiérissos, métropole éphémère au xive siècle, Tr. ci Mém.,4, 1970, p. 397-398,

(233) Ce document signé par plusieurs témoins, lates et moines, parle de : δ αὐθέντης μας δ πρώτος, expression

unique à notre connaissance; le prôtes y signe au verse sur les kallèmala.

(234) Les données chronologiques de cet acte ne concordent pas et on sait que plusieurs actes slaves de Ghilandar ont subi des remaniements. V. Mošin (Povelja kralje Milutina. Diplomaticka analiza, Islorijski Časopis. 18, 1971. p. 62-63) considère ce document comme authentique.

(235) Sur la date de cet acte, voir note 238. (236) Cette bande de copies (cf. Oikonomides, Calalogue Kas, nº 19, 0') mentionne un document qui aurait été établi en 6812 (= 1303/04) et signé par le protes Antoine et l'higoumène de Lavra Maxime. Or, en 1304 l'higoumène de Layra s'appelle bien Maxime (Acles Laura, II, nº 98, et LAURENT, Regestes, nº 1615).

(237) D'après ces documents qui relatent la même affaire, le protos Luc avait à statuer de nouveau sur une donation faite par le prôtes Hilarion. Mais rien ne prouve que celui-ci ait été le prédécesseur immédiat de Luc; l'octroi pouvait dater de plusieurs années.

(238) La fin de l'acte, avec l'indiction et l'année, a disparu. Le protat de Luc ayant été très court (solon Laurent, Regestes, nº 1656, il serait mort avant le printemps 1307), l'acte est probablement à dater du 15 avril 1306. L'éditeur le datait « environ 1300 », ce que l'existence, maintenant connue, du prôtos Antoine en 1303/04 permet de préciser.

(239) Athanase est probablement le successeur immédiat de Luc, mais une vacance assez longue a précédé sa nomination falte par l'empereur et le patriarche Athanase (donc avant septembre 1309), voir ci-dessus, p. 126 et note 158.

(240) L'original porte : indiction 11, année 6822 (= 1313/14); il y a erreur d'une unité, soit dans l'indiction (6822 est une indiction 12), soit dans l'année. En tout cas, l'acte doit être antérieur à avril 1314, car, dans une affaire qui occupa l'assemblée de Paques de cette année, on ne fait pas mention du protos, et l'acte qui s'en suivit, de juin 1314, est signé par les seuls higoumènes (cf. Acles Xèropolamou, nº 17, 1, 12-14, 39-49). La vacance se prolongea au moins jusqu'en juillet 1315 (cf. Actes Esphigménou2, Appendice B, l. 81-84).

(241) Cf. Acles Kullumus, no 15, 1, 44-59. (242) Scion Mošin (dans Glasnik Skopskog naučnog drušiva, 19, 1938, p. 59-78, Godišnjak Skopskog philoz. fak., IV, 4, 1939/40, p. 180-184, et récemment dans Islorijski Casopis, 18, 1971, p. 64-65), cet acte est authentique, mais ful rédigé en 1316; cf. cependant l'avis contraire de F. Dölgen, dans BZ, 39, 1939, p. 482-483, et 40, 1940, p. 508.

(243) Après septembre 1318 (date d'Actes Chitandar, nº 39) et avant mai 1325, quand l'higoumène de Vatopèdi n'est plus Niphôn (comme dans Actes Chilandar, nº 44, l. 24), mais Thomas. Yu la montion d'un couvent constantinopolitain (lbid., 1. 11-14), il est probable que ces deux actes réciproques ont été établis à Constantinople, donc en 1322. l. 15. et Xén nº 8. l. 33 (Laurent 19)244: 1322, vers juillet : il est l'émissaire d'Andronic II auprès d'Andronic III245: avant avril - après août 1322 : Chi nº 77 et Chi nº 78, l. 8246; ca 1322 : Xén (Laurent 20) = E. Kurrz dans Viz. Vrem. 18, 1911, 3e partie, p. 96-99247; juillet 1323 : Chi nº 91, l. 2; février 1324 : Karakallou = Dölger, Schalzkammer, nº 106; mai 1325 : Va inédit; peu après mai 1325 : Chi nº 111248: septembre 1325 : Kut nº 12; peu avant décembre 1325 : Iv inédit; décembre 1325 : Iv = Dölger, Schalzkammer, nº 93, l. 14; ca 1325-1326 : Chi nº 80240; mai 1326 : Chi nº 110, l. 10; septembre 1329 : Kut nº 15; avant avril 1331 : Xèr nº 24, l. 12-16; avril 1331 : Xèr nº 24250; juillet 1333 : Kas nº 4; septembre 1333 : Zo nº 30 = Dölger, Schalzkammer, no 18, l. 1; juillet 1334 : Kut no 17; 1339 ou 1340 : PG, 150. col. 1236 λ = Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ, Συγγράμματα, Β΄, Thessalonique, 1966, p. 576, l. 18-19 : tomos hagioreitikos<sup>251</sup>; mars 1342 : il arrive à Constantinople à la tête d'une délégation athonite<sup>252</sup>. Enfermé au couvent de Pétra, il continue au moins pendant trois ans de porter le titre288 et de superviser les affaires de l'Athos : vers 1343-1344, il donne son accord pour instituer à l'Athos un directoire composé de quatre membres<sup>254</sup>; peu avant juin 1345, il autorise la vente d'un kellion<sup>255</sup>; en juin 1345, au moment où l'on rédige l'acte de vente, Isaac est toujours prôtos<sup>256</sup>. Durant son long protat<sup>257</sup>, Isaac a délivré des copies de plusieurs documents : copie de Karakallou

(244) L'acte de Xénophon est contemporain de celui de Kutlumus, comme le montre leur contenu. Il nous apprend qu'Isaac, cédant aux prières des moines de Xénophon, avait accepté de se charger à vie de l'éphorie de leur couvent (Acles Xénophon, nº 8, 1, 33-37).

(245) Cf. CANTACUZENE, Bonn, I, p. 152, l. 20-21; 154, l. 4; 163, l. 12-13; 165, l. 18-19; Dölgen, Regesten, nºs 2477, 2670, 2671,

(246) Un différend entre Chilandar et Esphigménou obligea le prôtos à intervenir plusieurs fois et l'empereur à émettre au moins deux prostagmata (Dölgen, Regesten, nºs 2476 et 2481); l'affaire ne fut pas pour autant réglée et une décision (Actes Chilandar, nº 79) fut rendue par le Conseil durant l'assemblée d'août (? : cf. ibid., 1, 15); le prôtos, qui n'y figure pas, n'était probablement pas à ce moment rentré de Constantinople.

(247) E. Kurtz date cet acte de 1086, V. Mošin (Prolai, p. 90) de 1316; nous acceptons la date proposée par

(248) L'inédit de Vatopédi étant l'acte du prôtos qui octroic les terres de Skorpiou à Chilandar, l'acte Chi nº 111 a dù être établi peu après mai 1325.

(249) Sur la date de cet acte, cf. Živojinović, Kelije, p. 74 n. 21.

(250) Le nom du prôtos et la date y sont restitués, mais l'argumentation de l'éditeur est solide.

(251) Sur la date du lomos, cf. J. MEYENDORFF, Introduction à l'étude de Grégoire Palamas, Paris, 1959, p. 74,

(252) Cf. Cantacuzène, Bonn, II, p. 209-213, surtout p. 209, l. 17, 213, l. 5-7; cf. aussi lettre de Grégoire Palamas, éd. dans *EEBS*, 32, 1963, p. 364 sq. = Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ, Συγγράμματα, Β', Thessalonique, 1966, p. 533, l. 8 sq.; on trouve une version édulcerée (la détention du prôtes à Pétra et celle de Sabas à Chôra n'y sont pas mentionnées) dans la Vie de Sabas i'Hagiorite par Philothée (éd. A. Papadopoulos-Kérameus dans 'Ayélekto Τεροσολυμιτικής Σταχυολογίας, V, Saint-Pétersbourg, 1898, p. 321-326). Cf. Μεγενδοκff, op. cit., p. 100, 102,

(253) Cf. un acte de Dochelariou = Krėnas, Prôlos, nº 26 (juin 1345), p. 270, l. 29-34 : ἐν τἢ βασιλευούση (...) ἀποδεδημηκέναι τότε τὸν (...) πρώτον (...) καὶ τῶν τριῶν ἐπέκεινα χρόνων ἐκεῖσε διάγοντα.

(254) Ibid., 1. 35-40; sur ce sujet, voir liste des dikaioi, p. 163 et note 482.

(255) Ibid., p. 271, l. 34-37; sur la date et sur l'affaire, voir ci-dessous, note 482,

(256) Voir note 253. L'original de cel acte est signé sculement par sept higoumènes, en tête celui de Lavra. La signature d'un « prôtos Théodoret » (DAR, 45), ajoutée sur la copie interpolée que publie Kténas, est sans valeur (remarque dejà falle par N. Oikonomides : Actes Dionysiou, p. 9 n. 36). Isaac étant prôtos en 1345, le problème que pose un acte de Chilandar (nº 133 = Dölgen, Regesien, nº 2893), adressé à un successeur d'Isaac, est à repenser. A notre avis, cet acte pourrait bien dater de 1374, époque à laqueile Chilandar a des difficultés avec les prôtoi grees au sujet de ses kellia (par ex. Actes Chilandar, nº 156).

(257) Il est probable qu'Isaac mourut à Constantinople, comme le pense Darrouzès (Prôles, p. 425), peu de temps après juin 1345; en tout cas, en avril 1346, c'est un autre protes, dont neus ignorons le nom (Niphon ?), qui s'est rendu à Skopje pour assister au couronnement de Stefan Dušan (G. Soulis, Tsar Stephen Dušan and Mount Athos. Harvard Slavic Studies, 2, 1954, p. 129).

= DÖLGER, Schalzkammer, nº 38 (1294); de Xén nº 7 (Laurent 14) (1320) : délivrée entre 1320 et 1325258; de Chi nº 58 (1321); de Chi nº 70 (1321); de Kut nº 11 (1322) : délivrée entre 1325 et 1339250; de Chi nº 124 (1334)260. Mentions : Do inédit (1350-1353)261; Es nº 24 (1353 ?-1356 ?), l. 7; Va = Goudas, Valopédi, no 15 (1356), l. 18 : décédé; Do inédit (1361)202; Kas no 5 (1362), l. 15; Zo no 43 (1369), l. 33, 38, 41; Chi no 162 (1561), l. 23, 37; Chi no 163 (1562), l. 31; GRÈGORAS, Bonn, III, p. 541, l. 20; archim. VLADIMIR, Sistemaličeskoe opisanie rukopisej Moskovskoj sinodal'noj biblioleki, Moscou, 1894, p. 78: notice dans un ms. provenant du couvent de Philothéou: L. Polites dans Έλληνικά. 23, 1970, p. 33 : ms. de commémoraisons (βιβλίον παρρησίας) du Prôtaton; Gouillard, Synodikon, p. 116, l. 24, et p. 281 : acclamation dans le synodikon d'Andrinople<sup>268</sup>. — DAR, 44.

53. Niphôn, higoumène, février 1347 : ММ, I, 249, l. 29 : lomos synodikos<sup>264</sup>; mars 1347 : Va inédit; décembre 1347 : Chi nº 135 (?)265. Ancien prôtos, septembre 1350 : MM, I, p. 297, l. 10-11266. Mention: Chi nº 156 (1375), l. 12: décédé. — DAR, 46.

54. Antoine<sup>267</sup>, février 1348(?): Kut nº 23 (signature slave)<sup>268</sup>; mai 1348: Zo nº 38 (signature

(258) Cette copie, où nous restituons le nom du prôtos, disparu avec un morceau du papier, est signée aussi par l'évêque d'Hiérisses Théodose, connu en 1323 ; en mai 1325 l'évêque s'appelle Niphon (acte inédit de Valopédi). Signalons, cependant, que sur cette copie ni la signature de l'évêque ni celle du prôtes ne ressemblent à celles que nous connaissons par ailleurs.

(259) Copie signée aussi par l'évêque d'Hiérissos Niphôn, connu en 1325, et l'higoumène de Lavra Ioannikies; en 1339-1340 l'évêque s'appelle Jacques et l'higoumène de Lavra Théodose.

(260) Cf. Dölgen, Regesten, nº 2811.

7

(261) Un acte du patriarche Kallistos rédigé probablement durant son premier patriarcat a dû exister dans les archives de Dochelariou ; il relatait l'affaire de la capture du directoire athonite par les pirates et donnait quelques détails qu'on ne trouve pas dans l'acte de 1346 (voir note 258) ; aujourd'hui cet acte a disparu ; il n'en reste qu'une copie, quelque peu suspecte, signée par un évêque d'Hiérissos, Sergios, inconnu par ailleurs. Néanmoins, l'authenticité du contenu, en ce qui concerne l'affaire des pirales, ne fait aucun doute.

(262) Ch. Κτέκλε ('Η ... μον) τοῦ Δοχεικρίου ..., Athènes, 1926, p. 27) cite un passage de ce document

d'une façon qui donne à tort l'impression qu'Isaac était alors présent à la rédaction de l'acte.

(263) Le nom du prêtes n'est pas très sar; si la présence d'Isanc dans le synodiken d'Andrineple se trouvait confirmée, cela significrait sans doute qu'il était originaire de cette ville.

(264) Le prôtes n'y est pas nommé, mais il nous paraît certain que ce fut Niphon qui, à la tôle d'une délégation alhonite, alla à Constantinople pour assister au synode palamite (cf. aussi Dannouzes, Prôles, p. 427).

(265) L'acte est conserve par deux copies : la première, mutilée à la fin, ne porte, dans son état actuel, que des signatures d'higoumènes ; dans l'autre, la dernière signature se lit ; 'Ο ελάχιστος εν Ιερομονάχοις Νίφων, La formule et la place ne sont pas celles de la signature du protos; cependant, un acte de 1375 (cf. mention) attribue à Niphon l'octroi du kellion de Plaka (= Chi 135). Mošin (Protat, p. 91) croit, sans raison à notre avis, que Niphon signe ici en ancien prôtos.

(266) Niphon, accusé de messalianisme, fut acquitté trois fois : la première, quand 11 était encore higoumène, par un tribunal athonite, présidé par le prélat d'Hiérisses et le dikaies de l'Athos Kallistes (MM, I, p. 296-297), très probablement en 1344 (cf. Darnouzès, Prôtes, p. 426); la deuxième fois durant son mandat de prôtes (MM, 1, p. 297, 1. 10-20) par un tribunal athonite, ayant à sa tête le métropolite de Thessalonique Grégoire Palamas, et qui a du sièger entre septembre 1347 (cf. R.-J. Loenerz, dans Orientalia Christiana Periodica, 21, 1955, p. 208-209, 23, 1957, p. 127, 140 : mais il nous paratt peu probable que ce Niphon puisse être identifié à l'ancien higoumène de Lavra, expulsé de son couvent vers 1855-1363 : Acles Laura, III, nº 135) et le début de 1348 (prôtes Antoine) ; la troisième fois en septembre 1350, à Constantinople où il avait suivi le patriarche Kallistes : l'acte d'acquittement est conservé, MM, I, nº 133, p. 296-300. Nicephore Gregoras, hostile à Kallistos et à ses amis, au nombre desquels comptait Niphon, omet son titre de prôtes, mais lui prête un nom : Skorpies (Bonn, III, p. 259, l. 5-6; 260, l. 6, 20; 261, l. 15; 540, l. 12; etc.); serail-ce son nom de famille, ou s'agit-il d'un jeu de mot?

(267) V. Mošin identific le protos Antoine au bašta de la tour de Chilandar : cf. Ostnoconsky, Serska oblasi,

(268) De la date ne subsiste que le mois, mais une des signatures effacées somble être celle de Kléonikes, higoumène de Xénophon, connu en 1347; or, en août 1348 ceiui-ci a été remplacé par Kallistratos (acte inédit de Xénophon).

1366 : Chi no 152: sans date : Stojanović. Zapisi. II. no 4231 : notice dans un ms. slave. Toutes les signatures de Dorothée, sauf la première<sup>277</sup>, sont en slave. Mentions : Kut nº 31 (1375),

octobre 1348 : Va inédit. Mention : Ro nº 10 (1363), p. 104 (N.E. 13)269 : décédé. -slave): DAR, 47.

- 55. ARSÈNE. Mentions: MM. I. nº 168 (1355-1356). p. 376. l. 34-35: décédé<sup>270</sup>: L. Politès. dans 'Ελληνικά, 23, 1970, p. 33: ms. de commémoraisons du Prôtaton. - DAR, 48.
- 56. Тне́орояв, ancien higoumène d'Alòpou<sup>271</sup>, avril 1353 : La III nº 133. Ancien prôtos. avril 1353 (?)-décembre 1356 (?) : Es nº 24, l. 9-10. Mention : Kut nº 31 (1375), l. 1-2; décédé. -
  - 57. Theodoulos (?), juin 1353 : Chi Suppl no 7278. DAR, 50.
  - 58. SILOUANOS. Mention: Kut no 31 (1375), l. 2: décédé<sup>273</sup>. DAR, 51.
  - 59. ISAAC (?), avril 1353 (?)-décembre 1356 (?) : Es nº 24274.
- 60. Théodose, d'Alòpou (pour la deuxième fois), entre janvier 1355 et décembre 1356 : MM, I, p. 377, l. 9-11275. Ancien prôtos, décembre 1356 : Chi nº 145, l. 61; janvier 1362 : Va inédit; octobre 1362 : Kas nº 5, l. 10; avril 1363 : Ro nº 10, p. 106 (N.E. 13); octobre 1364 : Chi nº 148, l. 36; janvier 1366 : Va inédit; novembre 1366 : Chi nº 152, l. 34; février 1369 : Kut nº 25 A, I. 23. Mentions : Kut nº 29 (1369/70), I. 9, 11 : décédé; Kut nº 30 (1370), l. 17; Kut no 31 (1375), l. 1; Kut no 36 (1378), l. 17. - DAR, 52276,
- 61. Dorothée, de Chilandar, décembre 1356 : Chi nº 145; avril 1357 : Pa nº 2, 1. 3-4; décembre 1361 : Do inédit; janvier 1362 : Va inédit; octobre 1362 : Kas nº 5; avril 1363 : Ro nº 10

(269) D'après les photos, les nos 9 et 10 des actes édités du Rossikon ne font qu'un document, le no 10 est l'original, le nº 9 une copie remaniée de celui-ci.

(270) La seule mention sûre de ce prôtos se trouve dans cet acte établi par le patriarche Kallistos, vers 1355-1356 (sur cette date voir note 275). Il y est dit que le prôtes Arsène intervint dans le conflit qui opposait les moines grees aux moines géorgiens d'Iviron, quelques années avant que le prôtos Théodose ne s'en occupat à son tour. La seconde copie d'un acte de décembre 1347 (Actes Chilandar, nº 135 : voir note 265) remplace les signatures de deux higoumènes par la formule aberrante : τω δσιωτάτω πρώτω το (lege των?) κατά το άγιον δρος σεδασμίων βασιλιχών μονών 'Αρσένιος Ιερομόναχος (ibid., l. 43 apparat). Une traduction slave d'un acte gree (Actes Chilandar slaves, nº 75) porte, en gree, la signature : Προτος του άγιου όρους Ιερομοναχος 'Αρσένιος, mais la date de cette pièce, mutilée, n'est pas établie sûrement : 1399-1400 (?), selon Mošin (Prolai, p. 93; impossible cf. ci-dessous); 1350 (?), selon Darnouzes (Prôtes, p. 427-428). Nous pensons, avec Darrouzes, qu'Arsène fut le successeur et non pas le prédécesseur d'Antoine (contra, Mošin, ibid., p. 91). Il n'y a pas de raison de le considérer comme serbe (contra, Mošin, ibid.).

(271) Sur Théodose avant son protat, voir liste des dikaioi, p. 162; en 1353, l'higoumène d'Alôpou est Gabriel ; cf. Acles Laura, III, no 133, et Acles Chilandar Suppl., no 7.

(272) L'acte est conservé par une copie du xv° siècle (?) sur laquelle la signature du prôtos, selon nous imitée, figure en dernière place, ce qui ne va pas sans créer une gêne ; cependant, au moins quatre des autres signataires sont bien attestés. Selon les éditeurs (p. 28), au grec Théodose aurait succédé un slave, Théodoulos du kellion de Saint-Sava à Karyés. On peut cependant penser à une erreur de lecture, Théodoules au lieu de Théodosies, comme le propose OSTROGORSKY (Serska oblast, p. 109 n. 25); mais corriger le nom ne change rien au fait troublant qu'il se trouve à une place anormale.

(273) Mention unique, mais qui situe expressément ce prôtes entre les deux protats de Théodose,

(274) Conservé par une très mauvaise copie du xvie siècle, cet acte, dans son état actuel, ne porte pas de date ; le nom même du protos, Isaac, y est sujet à caution (cf. Acles Esphigménous, p. 148-149). Si ce protos Isaac a existé, il peut aussi bien être place avant Silouanos qu'après.

(275) Co document mentionne Théodose comme le prôtos en exercice : τοῦ ἀρτίως εἰς τὴν τοιαύτην προστασίαν εύρισκομένου. Comme il se trouve parmi les actes du second patriareat de Kallistos (cf. J. Dannouzès, Le registre synodal du patriarcal byzantin au XIVo stècle, Paris, 1971, p. 109 no 29, et Offikia, p. 424), il a dù être émis entre Janvier 1355 (debut du second patriarcat de Kallistos) et décembre 1356 (date à laquelle le protos s'appelle Dorothée).

(276) D'après notre documentation, l'hypothèse sclon laquelle Théodose aurait été trois fois prôtes (cf. Dannouzès, Prôles, p. 429-430) ne paratt pas s'imposer.

l. 5 : décédé<sup>278</sup>: Saint-Paul (1400)<sup>279</sup> = 'Αγιορειτική Βιδλιοθήκη, 19, 1954, p. 154, l. 29, p. 225, l. 3880. - DAR, 53. 62. SABAS, juin 1368 : Va inédit; février 1369 : Zo nº 43, l. 7-8, et Kut nº 25 A; juillet 1369 : Va inédit: novembre 1369 : Kut nº 27; décembre 1369 : Kut nº 28; 1369/70 : Kut nº 29 A et C: novembre 1370 : Kut nº 30; décembre 1370 : Chi nº 153; janvier 1371 : Xén

63. Тне́орнане. Ancien prôtos, après 1371. Mentions : N. Dučić, Životopis starca Isaije, Glasnik Srpskog učenog društva, 56, 1884, p. 75, l. 10-15; Continuateur de Danilo, éd. Dj. Daničić, Zagreb, 1866, p. 382: une délégation de moines athonites slaves se rend auprès du natriarche Philothée281.

inédit (Laurent 33); juin 1371 : Va inédit. Toutes les signatures de Sabas sont en slave. - Dar, 54.

- 64. GERASIMOS, juin 1374: HUNGER, Kaiser Johannes, p. 358, l. 6282, et Chi nº 155 (signature au verso)288; janvier 1375 : Chi no 156, Kut no 31 et Va inédit. Mentions : Kut no 37 (ca 1380), l. 11, 13, 24 : décédé: Kut nº 39 (1387), l. 4. - Dar, 55.
  - 65. Théodose, de Vatopédi. Ancien prôtos, septembre 1376 : Va inédit<sup>284</sup>.
- 66. Charitôn, higoumène de Kutlumus, métropolite d'Oungrovlachie285, 1376 : Kut nº 35, l. 13-15; septembre 1376 : Va inédit; décembre 1376 : Va inédit; juillet 1377 : Chi Suppl nº 9 et Va inédit; septembre 1377 : Va inédit; juillet 1378 : Kut nº 36 (protaxis et signature), Do inédit et Zo nº 47, l. 18; septembre 1378 : Zo nº 48; peu après septembre 1378 : Zo nº 49,

(277) Mais la pièce que nous possédons (Chi nº 145) est-elle vraiment l'original ?

(278) δ έχ των Σέρδων κυρ Δωρόθεος. - Pour une mention attribuée à ce prôtes (Binon, Xèropolamou, n. 262 nº 7 : Dannouzès, Prôles, p. 430), voir ci-dessous, nº 67 et note 288.

(279) Voir ci-dessous, p. 141, note 300 a.

(280) δ πρώτος (...) Δωρ. από του Χιλανταρίου. Cf. aussi Acles Chilandar. nº 148, l. 5 : των πατέρων καί άδελφῶν μου τῶν Χελανταρηνῶν. On a proposé d'identifier ce prôtos avec un Dorothée mentionné dans un ms. (L. Polites, Griechische Handschriften der serbischen kaiserin Elisabeth, Byzantinoslavica, 2, 1930 p. 297); avec son homonyme l'higoumène de Chilandar (V. Mošin-M. Punković, Hilandarski igumani srednjega veka, Skopje, 1940, p. 78); l'objection qu'on a présentée à cette identification (cf. Ostnogorsky, Serska oblasi, p. 109-110 n. 27) n'est pas à retenir : il n'y a pas incompatibilité entre la fonction de prôtes et celle d'higoumène (cf. Acles Esphiaménou\*, nº 2 : Actes Laura\*, nº 63, 1, 18-19),

(281) Ce voyage doit se placer après 1371, puisque les deux sources serbes qui le mentionnent parlent du prince serbe Lazare (1371-1389); V. Mošin (Žitie starca Isali, igumena Russkago monastyrja na Afone, Sbernik Russk. arheal. obščestva v Jugoslavii, 3, 1940, p. 165-166) le date de 1375. Un des membres de cette délégation était l'ancien protos Théophane, qui est certainement un serbe (conira, Mošin, ibid.); d'après la Vie d'Isate le seul moine grec du groupe paraît être le bilingue Nicodème (sur lui cf. G. Cionan, Σχέσεις τῶν 'Ρουμανικῶν χωρῶν μετὰ τοῦ Αθω, Athènes, 1938, p. 43-47; mais Nicodème ne fut pas prôtes).

(282) Le prôtes s'est rendu à Constantinople pour recevoir son investiture de la main de l'empereur : voir ci-

dessus, p. 127.

(283) L'acte a élé établi à Constantinople où le prôtes se trouvait alors ; voir note précédente.

(284) Cet acle, signé par le prôtos Charlton, mentionne, parmi d'autres témoins, un moine de Vatopédi Théodose πρώην πρώτος. Or, en août 1375, un acte fut contresigné par quatre officiers du Protaton, dont Θεοδόσιος μοναχός και δικατος του 'Aylou "Ocous. Si t'on identific les deux personnages, Théodese a dû devenir protes après aout 1375 et le rester peu de temps (cf. nº 66). Il est copendant possible que nous ayons affaire à une simple synonymie et que le prôtos Théodose ait été en fonction avant Gérasimos et non après.

(285) Sur ce personnage important du monachisme athonite au xive s., cf. Acles Kullumus, p. 8-13.

- 1. 9-10; novembre 1378 : Chi nº 157, l. 12-13<sup>286</sup>; mai, ca 1380 : Kut nº 37, l. 1-2. Mention : L. Politrès, dans 'Ελληνικά, 23, 1970, p. 33 : ms. de commémoraisons du Prôtaton. Dan, 56.
- 67. Dorothée, de Xèropotamou, août 1384: Pa nº 6; août 1387: Kut nº 39; novembre 1387: Ε. Granstrem, Katalog grečeskih rukopisej Leningradskih hranilišč, Viz. Vrem., 19, 1961, p. 196, nº 187: notice dans un ms. de Leningrad<sup>287</sup>; sans date: Va inédit. Mentions: Pa inédit (1394), l. 5: décédé; Saint-Paul (1399) = Stojanović, Akli, nº 4, p. 49, l. 41<sup>288</sup>. Dar, 57.
  - 68. DAVID, janvier 1389; Chi nº 159. DAR, 58.
- 69. № 69-нутов, mars 1391 : Darrouzès, Sigillia, p. 140, l. 1-3<sup>289</sup>; mars 1392 : Zo nº 51. Darr. 59.
- 70. JERÉMIE, septembre 1392: Pa inédit; octobre 1392: DARROUZÈS, Sigillia, p. 143, l. 1-3<sup>200</sup>; novembre 1392: Pa nº 13<sup>201</sup>; décembre 1392: Chi nº 160; février 1393: Es nº 30. Mentions: Pa nº 8 (janvier 1394), l. 16-17; Pa nº 9 (juin 1394), l. 27-28 = MM, II, p. 216, l. 29-30 (date erronée). DAR, 60.
  - 71. Gennadios, 1393/94392. Mentions: Dio no 23 (1427), l. 5, 22; Dio no 24 (1430), l. 5.
- 72. Је́ве́мие<sup>203</sup>, octobre 1394: Pa inédit; novembre 1394: Dio nº 7; juin 1395: La III nº 154; août 1395: Chi Suppl nº 10; sans date: il délivre une copie d'un acte de 1394<sup>224</sup>.
- 73. Jean le Kalybite, novembre 1395: Dio nº 8 (signature grecque de la main du scribe au reclo, autographe slave au verso). Mentions: Dio nº 23 (1427), l. 12, 22; Dio nº 24 (1430), l. 12225.
- 74. JÉRÉMIE (le nº 72 pour la deuxième fois)206, juin 1398 : Kut nº 42. Mention : Dio nº 9 (1400), l. 1 : décédé. DAR, 60.
- 75. Néophytos (le nº 69 pour la deuxième fois), septembre 1398 : deux actes de Va inédits; octobre 1398 : Va inédit<sup>207</sup>; novembre 1399 : Saint-Paul = Stojanović, Akti nº 4, p. 49-50<sup>208</sup>;

(288) Les acles de Zographou nes 47 et 49, aussi bien que l'acte de Chilandar, ne mentionnent pas le nom du prôtos, mais lui donnent son titre de métropolite. Un ms. de Kulturus (Lawrens, Catalogue, 1, p. 285 n° 3202, du XIV° s.) porte (f. 360) le monocondyle : « Le métropolite d'Oungroviachie et prôtos Cheritôn ».

(287) Κάγὸ (...) Κόριλλος ήλθα είς τοῦ Ξηροποτάμου το μοναστήριν τῷ ἔξακισχιλιοστῷ ὁκταχοσιοστῷ ἐνενηκοστῷ ἔκτφ ἔτος, μήνα Νοέμθριον (...), διὰ συνεργείας τοῦ πανοσιωτάτου καὶ δευτέρου κτήτορος (...) Δωροθέου καὶ τοῦ καθ λιάζ ἀγίου δρους πρώτου υννγώνοντος.

(288) Sur cet acte, voir ci-dessous, no 75, note 298. Mošin (*Protal*, p. 92) attribue comme nous cette mention à ce prôtes; Darrouzès la cite deux fois: l'une, p. 430, à propes du prôtes no 53 (notre no 61), l'autre, p. 432, à propes du prôtes no 57 (notre no 67). En réalité, l'acte no 7 de l'Inventaire de Saint-Paul (Binon, *Xèropolameu*, p. 262-263), connu sculement par sa mention dans l'acte de 1399, n'est attribué au prôtes Dorothée de Chilandar (vers 1365) que sur une affirmation non justifiée de Villente, p. 270).

(289) Le prôtos est confirmé par le patriarche, voir cl-dessus, p. 127.

(290) Voir note précédente.

(291) La date que donne l'édition (1398) est erronée : cf. Actes Dionysiou, p. 69. Les archives du Pantocrator contiennent deux exemplaires originaux de cot acte (photos au Collège de France).

(292) Sur la date, of. Acles Dionysiou, p. 69, 75, 130.

(293) Autre que le nº 70 : cf. Acles Dionysiou, p. 69.

- (294) Acles Pantocrator, nº 8; la signature est identique à celles d'Acles Dionysiou, nº 7.
- (295) Dans les deux actes, il est dit : κῦρ Ἰωάννης ὁ Σέρβος.

(296) Cf. Actes Dionysiou, p. 69.

- (297) Noophytos y cerit : έπει ούν και έγω δευτερεύσας είς το πρωτάτον άνήχθην.
- (298) L'original, mutilé de la fin, est inédit. Stojanovié a publié une traduction slave qui porte la date : novembre, indiction 8, 6909; données qui ne concordent pas. C'est l'année qu'il faut corriger en 6908 (cf. déjà V. LAURENT, dans Revue histor. du Sud-Est Européen, 22, 1945, p. 282), car en octobre 1400 le prôtos s'appelle Gennadios. Binon (Xèropolamou. p. 271 nº 12) date cet nete de 1392.

janvier 1400 : Dio nº 9. Mention : Saint-Paul inédit<sup>290</sup> (septembre 1403) : décédé. — Dar, 59.

- 76. Gennadios<sup>300</sup>, octobre 1400 : Saint-Paul = 'Αγιορειτική Βιδλιοθήκη, 19, 1954, p. 153-156, 222-226<sup>300 a</sup>; décembre 1400 : Pa inédit; septembre 1403 : Saint-Paul inédit<sup>301</sup>; octobre 1403 : Saint-Paul = Dölger, Schalzkammer, nº 97, l. 7, 11, 14<sup>302</sup>. Ancien prôtos, août 1405 : Kut nº 43, l. 19. Dar, 61.
- 77. JÉRÉMIB<sup>303</sup>, juillet 1405 : La III nº 158; août 1405 : Kut nº 43; avril 1406 : Va inédit; avant août et août 1406 : Va inédit; avant juillet et juillet 1407 : Va inédit. Dar, 62.
- 78. Simón, novembre 1409 : Saint-Paul = Stojanović, Akti, nº 5, p. 50-51 \*\*\* sans date : E. Legrand, Lettres de l'empereur Manuel Patéologue, Paris, 1893, p. 109 titre, p. 110, l. 35, p. 112, l. 107 : lettre du thessalonicien Ivangos au prôtos \*\*\* Dar. 63.
- MACAIRE, août 1416 : Zo = M. Kovačev, Bălgarski klilori v Svela Gora, Sofin, 1943, fac-similé pl. XIV<sup>306</sup>.
  - 80. Malachias, mai 1423 : Saint-Paul inédit. Ancien prôtos, juillet 1424 : Do inédit.
  - 81. Gennadios, juillet 1424 : Do inédit. Dar, 64.
- 82. Daniel, novembre 1427: Dio nº 23; juin 1428: Kut nº 45, l. 1; janvier 1430: Ro nº 13 (N.E. 21) et Dio nº 24. Dar, 65 307.
  - 83. Théophane. 1430/31 ; Va inédit.
  - 84. Néophytos, février 1438 : Va slave inédit 867a.
- 85. Pachôme, après mars 1441 : Flegont Sminnov, Opisanie rukopisnih sbornikov XVI v. Novgorodskoj Sofijskoj biblioleki, Saint-Pétersbourg, 1865, Priloženija, p. 3-11 : lettre du prôtos adressée au grand prince Basile II (p. 3-7) et réponse du prince au prôtos Pachôme (p. 7-11)<sup>308</sup>.
- (299) On peut considérer cet acte comme inédit, car l'\*édition » photolithographique des autographes de C. Simonidès (Odessa, 1854), parmi lesquels se trouve la copie de cet acte, n'a été tirée qu'à quelques exemplaires.
  - (300) Ge Gennadies pourrait être le même que le prôtes nº 71, en fonction peur la deuxième fois. (300 a) Deux originaux dont l'un appartenait à Dionysiou : cf. Откомомиреs, Gatalogue Die, nº 55.
- (301) Your note 299. Cet acte du patriarche Matthieu confirme en même temps un acte du prôtes Néophytes (Saint-Paul, novembre 1399) et l'acte d'octobre 1400 de Gennadies.
- (302) Les deux documents de 1403 ne donnent pas le nom du prôtos, mais leur contenu montre que le prôtos dont ils parient est celui qui avait établi l'acte d'octobre 1400, et que la délégation athonite qu'il avait conduite à Constantinople s'y trouvait encere en octobre 1403; sur l'affaire qui les y avait amenés, voir ci-dessus, p. 107.
  - (303) A distinguer du prôtos nos 72 et 74, décédé avant 1400.
- (304) L'édition reposs sur une traduction slave; l'original, conservé, est inédit. Le prôtes s'appelle Simôn et non pas Syméon, nom que donne l'édition.
- (305) Malgré son litre, la publication de E. Legrand contient des écrits d'autres personnes que Manuel II (cf. p. xx-xxi), Un pamphlet inédit (N. Olkonomidès en prépare l'édition), conservé dans le cod. Rome Vallic., F 20 (Martini nº 86), fl. 277-292, mentionne Ivangos et son ami l'« hiéromoine Simén »; on peut se demander si ce Simén
- n'est pas le prôtes qui reçeit la présente lettre. (306) L. Mavromalis a résumé cet acte pour nous ; excepté la signature du prôtes, il est écrit entièrement en
  - (307) Voir ci-dessous, note 313.
- (307 a) Comme tout le document (copie), la signature du prôtos est en slave. Le problème de l'original, slave ou gree, sera abordé par L. Mavromatis qui prépare l'édition de cet acte, le seul du fonds slave de Vatopédi encore inédit, nour Hilandarski Zbornik, n° 4.
- (308) Dans la copie qui nous est conservée la lettre du prôtes, un adversaire de la politique de l'Union, ne porte ni date ni nom d'expéditeur ; la réponse du grand prince est adressée à « notre père le prôtes Pachôme» (p. 7). Elle n'est pas datée, elle non plus, mais elle a été écrite après la déposition du métropolite de Kiev Isidore, qu'elle mentionne.

143

- 86. Dorothée, de Simonopétra. Ancien prôtos, juillet 1452 : Xén inédit (Laurent 35). Dar, 66.
  - 87. [Néophytos] 309. juillet 1452 : Xén inédit (Laurent 35). Dar. 67.
  - 88. Sérapión, ca 1460. Mention : Va inédit (1471)810.
  - 89. Kallistos, mai 1462 (?) : Dio no 29811.
  - 90. Dorothée, 1466/67 : Chi Suppl nº 12. DAR, 68.
- 91. Daniel, de Lavra, avril 1471: Kas nº 7; octobre 1471: Va inédit. Ancien prôtos, juillet 1472: Dio nº 31, l. 19-20<sup>312</sup>. Mentions: V. Grecu, Viața sfântului Nifon, Bucarest, 1944, p. 52, l. 8, 23; Νέον Έκλόγιον, 2º éd., Constantinople, 1863, p. 349 = Dουκακὰs, Mégas Synax., décembre, p. 169, l. 19, 21, 33: Vie de Nectarios, moine athonite, Dar, 65<sup>313</sup>,
  - 92. PAUL. Ancien prôtos, octobre 1488 : Dio nº 35, l. 20.
- 93. Kosmas, de Kutlumus<sup>314</sup>. Ancien prôtos, août 1492 : Gr. Nandris, *Documente slavo-române din mănăstirile Municlui Alhos*, Bucarest, 1936, p. 36, nº 4, l. 4; février 1502 : Ro nº 70, p. 444, l. 16<sup>315</sup>. Dar, 70.
  - 94. Manassès, janvier 1481 : Dio nº 34 B<sup>816</sup>.
- 95. Ignatios, du Pantocrator, juin 1483: Zo nº 55 et Kas Appendice III<sup>316</sup>a; octobre 1488: Dio nº 35; 1493/94: Dio nº 36; entre 1494 et 1496: Dio nº 37; sans date: Do inédit. Ancien prôtos, mai 1496: Do inédit; 1504/05: Do = Krénas, *Prôtos*, nº 28, p. 279, l. 2<sup>817</sup>. Mention: Va inédit (après 1500)<sup>818</sup>. Dan, 69.
  - 96. GRÉGOIRE, mai 1496 : Dio nº 39 et Do inédit. DAR, 71.
- 97. Kosmas, de Vatopédi, décembre 1498 : Ε. Stamatiades, Ἐκκλησιαστικὰ Σύλλεκτα, Samos, 1891, p. 43, 44<sup>810</sup>; mars 1499 : Va inédit. Ancien prôtos, juin 1501 : Pa inédit<sup>280</sup>; mars 1503 : Va inédit; mars 1510 : Va inédit (Kassianos); avril 1510 : Va inédit (id.)<sup>281</sup>.
  - (309) La lecture du nom est peu sûre.
  - (310) Douze ans avant octobre 1471,
- (311) L'acte est daté : dimanche, 30 mai. En raison de son contonu l'éditeur le place en 1462, mais il n'est pas exclu qu'il soit de 1451 ou de 1456, cf. Actes Dionysiou, p. 159.
  - (312) Της άγίας Λαύρας Δανιήλ Ιερομόνανος και πρώην πρώτος.
- (313) Cf. Darrouzes, Prôtes, p. 435, 436, et REB, 22, 1964, p. 281-282; il y cut, en effet, deux prôtei Daniel entre 1427 et 1471.
  - (314) Cf. Acles Kullumus, p. 19-20, 232 nº 4.
- (315) Ce protos, comm sculement par des documents roumains, est à placer avant Ignatios (n° 95) qui exerça la fonction au moins de 1483 à 1496; il se place probablement aussi avant Manassès, mais le contraire n'est pas exclu. On pout faire la même remarque aussi pour le prôtes Paul.
- (316) Cet acte est connu par trois extraits de procès-verbaux, dont un seulement porte la date complète (cf. Actes Dionysiou, p. 170-173).
  - (316 a) Photographie faite sur l'acte de Zographou : cf. Oikonominès, Calalogue Kas, nº 13.
- (317) Il signe : 'Από τον Παντοκράτορα Ίγνάτιος ο πρώην πρώτος, Il est certainement à identifier avec l'higoumène du Pantocrator connu en 1471 (acte de Vatopédi inédit).
- (318) Co document, qui no porte ni date ni signature, est une note, datable de peu après 1500 : elle mentionne deux anciens protei : Γινι est le πρώτος ἀπό τὸ μοναστήρι τοῦ Παντοκράτορος Τργάτιος Ιερομόναχος τὸ ἐπίκλην Ζαγρήφας. Ρουι l'autre νοτί ποίε 324.
- (319) Nous devons cette référence à N. Olkonomidès. Le document, publié dans cet ouvrage d'après une copie tardive, est un sémeiôma de la chancellerie patriarcale : il relate la même affaire que l'acte du patriarche Tôakeim (éd. MEYER, Haupturkunden, p. 210-212) et porte la même date, décembre indiction 2, mais donne en plus l'an du (Notes 320, 321, page suivante).

- 98. Kosmas, de Chilandar, juin 1500 : Pro nº 14<sup>323</sup>. Ancien prôtos (?), 1500/01 : Va inédit <sup>323</sup>. Mention : Va inédit (après 1500)<sup>324</sup>.
  - 99. BESSARIÓN, 26 septembre 1500 : Iv (?) = Gédéon, Éphémérides, p. 5-7826.
- 100. Leontios, de Dionysiou, juin 1501 : Pa inédit. Ancien prôtos, mai 1504 : Pa inédit; 1527/28 : Xèr inédit<sup>226</sup>.
  - 101. Marc, mai 1504 : Pa inédit (signature slave).
  - 102. Moïse, 1504/05 : Do = Krénas, Prôlos, no 28 (signature slave). Dan, 73.
- 103. MÉTROPHANE, mai 1506: Kut nº 50 et La inédit. Ancien prôtos, avril 1510: Va inédit; 1511/12: Dio = Oikonomidès, Calalogue Dio, nº 71 a et pl. 34; 1527/28: Kut nº 53, l. 38, et Do inédit<sup>237</sup>. Toutes les signatures sont en slave. Dan, 74.
- 104. Païsios, de Lavra, août 1507: Va inédit et Pa inédit; fin 1508: Snošenija Rossii s Vostokom po delam cerkoonym, SPB, I, 1858, p. 12-13: lettre du prôtos Païsios au grand prince Basile III; juin 1509: ibid. p. 20-21: deux lettres du grand prince au prôtos Païsios <sup>328</sup>. Ancien prôtos, juin 1513: Barlaam, Monè Grègoriou, p. 48, l. 19-20<sup>329</sup>. Dar, 75.

monde: ἐδδομηκοστῷ ἐδδόμφ (Inute évidente pour ἐπταχιοχιλιοστῷ ἑδδόμφ). Ces deux documents donnent le terminus ante quem de la rédaction du prétendu typikon (Νόμος και Τόπος, voir el-dessus, p. 95, note 3) el probablement aussi sa raison d'être : en effet, les deux documents de 1408 mentionnent un γράμμα στγλλιώδες παλαιόν, ου σιγλλιον (Μεγει, ibid., p. 210, 1. 28-27, p. 211, 1. 8, 31, p. 212, 1. 23; STΑΜΑΤΙΛΙΣΕ, ορ. ell., p. 43, 44), qui avait été longtemps «caché», mais qui venait. d'être «retrouvé» et apporté au patriarche par le prôtos Kosmas; le patriarche par sa décision «remet» en vigueur les clauses de ce sigillion; c'ost-à-dire du prétendu typikon. — Gédéon (Ephémérides, p. 11), qui dit que le prôtos Kosmas se trouvait en «1490» à Constantinople, connaissait sans doule le document de décembre 1498 publié par Stamatladès.

(320) Nous n'avons aucun moyen pour décider si cette mention se rapporte au prôtos n° 97 ou au prôtos n° 98. (321) En 1503, le couvent de Valopédi reçoit une somme de cinq milles aspres pour cotroyer un adelphaton, dans la lour de Kolitzè, à : ὁ πατης γίμον ανά δελεφός τῆς καθ' γίμος (...) μονῆς τοῦ Βατοπεδίου Κοσμᾶς Ιερομόναχος καὶ πρόην πρῶτος, ot plusicurs fois dans la suite de l'acte, il est dil : ὁ πατης γίμον παπά κῦρ Κοσμᾶς. Α cause des troubles survenus, et sur intervention du patriarche Pachôme (acte liciti de mars 1510), on annule cet adelphaton en a vrili 1510 : le bénéficiaire abandonne la tour de Kolitzè et reprend esc cinq mille aspres. On voit qu'on 1503 et 1510 il s'agit de la même affaire, et que le bénéficiaire doit être la même personne. Cependant, dans les actes de 1510, il n'est pas appelé Kosmas, mais Kassianos; on peut supposer qu'il y a une erreur sur le nom, ou, ce qui paratt plus probable, qu'entre-temps Kosmas devint mégaloschémos sous le nom de Kassianos (même initiale).

(322) Que deux protoi Kosmas se soient succèdé ressert de leur appartenance à deux couvents différents (voir notes 321 et 324). Nous attribuons l'acte de Juin 1500 au second, un serbe, car il a été rédigé par le prôtos (cf. l. 5 : κάμοῦ δλαχίστου Κοσμά και πρώτου) dans un gree très barbare (voir II - Partie, Acte n - 14). Nous ne pouvons rien tirer des signatures, car si l'acte de 1499 est signé, on gree, dans celui de 1500 la signature du prôtos a disparu avec la nactie gruphe du bas du document.

(323) Cet acto, qui ne porte pas de signature de protos, mentionne Kosmas dans un contexte où il est peu clair si Kosmas est encore au moment de la rédaction de l'acte le protos en exercice. Si c'était le cas, l'acte aurait été rédigé entre le 1° et le 26 septembre 1500 ; cf. n° 99.

(324) Sur co document, voir cl-dessus note 318; il y est question do πρώτον ἀπό το Χελαντάρι τον Κοσμάν το ἐπίκλην Βραγωτζήμι.

(325) Généon (Éphémérides, p. 5-9) public doux documents, écrits sur la même pièce, sans rien dire de leur provenance, mais les actes qu'il public plus loin (p. 14-53) proviennent des archives d'Iviron. Cependant, ni Dolger ni Lefort-Mayromatis n'y ont trouvé cette pièce.

(326) En 1504, il signe: Λεόντιος ἱερομόναχος και πρώην πρώτος άπό του κυρού Διονισίου. En 1527/28 (acto connu per une mauvaise copie), on fait appel au témoignage du moine nonagénaire de Dionysiou Λεοντίου ἱερομονάζοντος (sie) καὶ πρόην τοῦ (sie) πρώτου χρηματίζοντος.

(327) Sur ces signatures d'ancien prôtos, voir nº 106 et note 332.

(328) La lettre du pròtos a été apportée par les moines du monastère russe de l'Athes, qui arrivèrent à Moscou en janvier 1509 (cf. N. V. Sinicyna, dans Viz. Vrem., 26, 1965, p. 116); elle a donc été écrite à la fin de l'année 1608. Ces documents as trouvent actuellement aux archives centrales de l'État (CGADA, fonds 52; renseignement de B. L. Fonkië).

(329) Il signe : Παίσιος καὶ πρώην πρώτος ἀπὸ τὴν ἀγίαν Λαύραν.

- 105. Symbon, de Vatopédi, avril 1510 : Va inédit 330. Ancien prôtos, septembre 1515 : La inédit<sup>831</sup>. — DAR. 79.
- 106. MÉTROPHANE, de Makrou. Ancien prôtos. 1512/13 : Kas nº 8, l. 34: 1513/14 : Do = KTÉNAS, Prôlos, nº 29, p. 279, l. 11; 1527/28: Kut nº 53, l. 42. Ses signatures sont en slave382. - DAR. 76.
- 107. Sabas, de Chilandar, 1512/13 : Zo nº 56 et Kas nº 833; mai 1513 : addition à Zo nº 55. Kas Appendice III333a et Do inédit; juin 1513 : BARLAAM, Monè Grègoriou, p. 47-48334. Toutes les signatures sont en slave. - DAR, 77.
- 108. JOSEPH, 1513/14: Do = KTÉNAS, Prôlos, nº 29, p. 280, l. 3: mention dans le texte; l'original est signé par les seuls mots 'O  $\Pi P\Omega TO\Sigma$ , en ligature qui rappelle une tugra; sans date : même signature au bas de l'acte Va inédit (1507), après une formule de malédiction contre un éventuel voleur du document<sup>835</sup>. — Dar. 78.
- 109. Garrier, septembre 1515: La inédit: mai 1516: Dio inédit = Oikonomidès, Calalogue Dio, nº 75 et pl. 35; janvier 1518: Kut nº 51; avril 1518: La inédit. Mentions: T. SIMEDREA. Viața și traiul sfântului Nifon patriarhul Constantinopolului, Bucarest, 1937, p. 28, l. 31, p. 29, 1. 3 = Grecu. Viata, loc. cit., p. 164, l. 12, 22 : le prôtos Gabriel se rend à Curtea de Arges en août 1517886: Grecu, op. cit., p. 32, l. 10-12387, -- DAR, 80.
- (330) Une lottre du grand prince Basile III, datée du 15 mars 1515, est adressée au prôtos Semion (cf. D. OBOLENSKIJ, Akty kasaluščiesja do priezda Maksima Greka v Rossiju, Vremennik imper, Moskov, obščeslva islorii.... 5, 1850, Smes', p. 32, 1, 6-7); le prince demande l'envoi en Russie du moine lettré Sabus de Vatopédi. A notre avis, la lettre n'a pas valeur de reference pour l'existence à cette date d'un protes Syméon; elle montre seulement que le prince connaissait l'existence, à uce date antérieure à celle de sa lettre, d'un prôtos de ce nom, probablement par les dires des moines athonites en visite à Moscou, ou par une lettre du prôtos les recommandant à lui. Encore moins de valeur a le renseignement de la Vie de Maxime le Grec (Afonskii Palerik, I. Moscou, 1890, p. 173), selon laquelle ce fut le prôles Suméen qui, en répense à cette lettre, envoya à Moscou le moine Maxime : la lettre du grand prince n'arriva au Mont Athos qu'au printemps 1516 (cf. E. Denissorr, Maxime le Grec et l'Occident, Paris, 1943, p. 341). Or, au moins depuis septembre 1515 et jusqu'en 1518, le prôtes est connu, et il s'appelle Gabriel (nº 109),

(331) Il signe: Συμεών Ιερομόναχος και πρώην πρώτος του Βατοπεδίου. On le trouve higoumène de ce couvent en 1501 : acte de Vatonédi inédit.

(332) L'existence de deux prôtei Métrophane (nes 103 et 106) est sûre, car tous deux signent le même acte en 1527/28. Le second n'est connu que comme ancien prôtos. Nous l'avons placé après Syméon, car cette place nous a paru être la scule possible. Toutes les signatures que nous lui ayons attribuées nomment son couvent : « Makro (ou -kria) »; Métrophane de Makrou est connu avant son protat (Gépéon, Éphémérides, p. 7 : acte de 1500); en 1525, il signe une fois (Grancon, ibid., p. 8-9) sans mentionner son titre d'ancien prôtes (mais cela est peut-être du à une omission de la copie).

(333) L. 2-3 : δ ἐκ τῆς μεγάλης μονῆς τοῦ Χιλανταρίου,

(333 a) Voir ci-dessus, p. 142, note 316 a.

(334) L'édition de cet acte ne donne pas le nom du prôtos, mais cf. Acles Dionysiou, p. 215.

(335) Une formule identique se trouve au bas de l'acte du Pantocrator qui porte la même date (août 1507) que le document de Vatopédi (voir au nº 104) et qui tratte de la même affaire. Elle était suivie de la signature en ligature du prôtos Joseph, mais celle-ci a disparu avec le bas de la pièce; il n'en reste que quelques traces. -- Un acte (Xonophon, Laurent 36), date sculement d'août indiction 6, porte la signature 'Ο ΠΡΩΤΟΣ, mais l'écriture et la forme des lettres sont différentes de la signature en ligature de Joseph, Même si l'acte est une copie, la signature de l'original ne pourrait pas être celle de Joseph, car celui-ci n'est plus prôtos en 1518 (= ind. 6). D'après une notice du verso l'acte a été établi en 7069, mais l'année 1560/61 est une indiction 4,

(336) Cet événement, postérieur à la mort du patriarche Niphôn, n'est connu que par la version roumaine de la Vie du patriarche.

(337) Le prôtes Gabriel fut l'auteur d'une Vie de Niphôn, perdue aujourd'hui, G. Gioran (ouvrage cité ci-dessus, p. 139 n. 281), place la rédaction de cette œuvre entre 1517 et 1519, durant le séjour du prôtos en Valachie (p. 34).

- 110. GRÉGOIRE, février 1519 : Va inédit<sup>338</sup>. Ancien prôtos, janvier 1526 : Kut nº 52, l. 17.
- 111. Niphôn, du Pantocrator, avril 1522: La inédit. Ancien prôtos, 1527/28: Kut 53, l. 38380.
- 112. Gabriel, 1525/26: Millet, Inscriptions, no 7: inscription dans le parekklèsion du Prodrome de l'église du Prôtaton<sup>340</sup>; octobre 1525 : Iv (?) = Gédéon, Éphémérides, p. 8-9<sup>341</sup>; janvier 1526 : Kut nº 52; juin 1527 : Es1 nº 25343. Ancien prôtos, 1527/28 : Kut nº 53, 1, 39, Do inédit et Pa inédit 848, - DAR, 80.
- 113. Kallistratos, 1527/28 : Kut nº 53, deux actes de Do inédits, Pa inédit et Xèr inédit. Ses signatures sont en slave. - DAR, 81.
- 114. Anthimos, sans date: Papadopoulos-Kérameus, Ίεροσολυμπική Βιβλιοθήκη, Saint-Pétersbourg, I, 1891, p. 390 note<sup>844</sup>.
  - 115. EUTHYME, juin 1533: Sta = Grèg. Pal., 2, 1918, p. 371-374 (signature slave). Dan, 83.
- 116. Gabriel (le nº 112 pour la deuxième ? fois) 345, 1533/34; S. Matić, Pismo Gavrilogo o Luteru, Bogoslovlje, 9, 1934, p. 8: lettre du prôtos Gabriel au roi de Hongrie<sup>346</sup>. Ancien prôtos, 1534/35: Stojanović, Zapisi, III, no 4962 : notice dans un ms. slave.
  - 117. Eustratios347. Ancien prôtos, juillet 1539 : Xèr inédit.
  - 118. Sérapheim, janvier 1538 : Pa inédit<sup>948</sup>. Ancien prôtos, janvier 1541 : Sta = Grèg. Pal.,

(338) La date de cet acte n'est pas parfaitement lisible.

(339) II signe : δ πρώην πρώτος Νίφων έχ τοῦ Παντοχράτορος μονής.

- (340) Une autre inscription sur icone, non datee (MILLET, Inscriptions, nº 28), dit que l'icone est un don du protos Gabriel. Il est probable qu'il s'agit du même Gabriel, car cette icone se trouve dans le parekklesion restauré par le prôtos nº 112.
  - (341) Addition à un acte de septembre 1500 (voir au nº 99).

(342) La nouvelle édition, par J. Lefort, no contient pas les documents postbyzantins. Nous renvoyons à L. Petit et W. REGEL, Actes Esphigmenou, Viz. Vrem., 12, 1906, Priloženie 1.

(343) Nous avons attribué à la même personne les trois signatures d'anciens prôtoi que nous trouvons en 1527/28, bien qu'elles soient formulées différemment : Γαδριήλ ὁ πρώην πρώτος (Kutlumus); ὁ πρώην πρ. Γ. Ιερομόναχος (Docheinriou); ὁ πρώην πρ. Γ. Ιερομ. και πρωτοσύγκελλος (Pantocrator); voir aussi note 345.

(344) Le choix de cette place pour le protat d'Anthimos est assez arbitraire. Le seul renseignement que nous possedons sur lui figure dans un manuscrit du xvi\* s., où se trouve (f. 170) une lettre que le prôtes Anthimes avait envoyée à Manuel Sébastianos κτήτορι τοῦ καθόλου Αγίου "Όρους, Manuel Sébastianos, notable de Thessalonique, signe un acte en juin 1531 (BZ, 7, 1898, p. 73); d'autre part, vers le milieu du xvi s., nous connaissons trois notables athonites du nom d'Anthimos, dont l'un aurait pu devenir le protos qui écrivit la susdite lettre.

(345) Ayant attribué au prôtos nº 112 la signature de l'ancien prôtos Gabriel qui en 1527/28 se dit « protosyncelle » (voir note 343), nous pouvons proposer d'identifier ce prôtes avec le nº 116 qui lui aussi se donne ce titre (voir note 346). Cependant, d'autres identifications ne sont pas à exclure, par ex. celle du nº 109 avec le nº 116; il est aussi possible que les trois prôtoi Gabriel, voire même les quatre (en comptant le n° 119), soient une seule personne.

(346) La lettre du protos, qui à cette occasion se donne le titre de « protosyncelle du patriarche de Constantinople », mutilée à la fin, ne porte pas de date ; mais elle est la réponse à une lettre du roi Jean Japolya au sujet de la doctrine de Luther, qui, elle, porte la date de 7042 (1533/34).

(347) Cet ancien prôtos doit être placé avant Sérapheim (nº 118).

(348) La signature de ce prôles mérite d'être citée : Ὁ πρώτος τοῦ Αγίου "Όρους Σεραφείμ ὁ θυηπόλος καὶ ἡγούμενος τῶν ἡγουμένων καὶ πατήρ πατρῶν καὶ μέγας πρωτοσύγκελλος πατριαρχικός. — Gridson, dans Ephémérides, p. 12, place Sérapheim en 1530 et en 1538, tandis que dans Alhos, p. 210, il le place entre 1540 et 1550, d'après une note de Nicodème ('Ακολουθία άσματική ..., Hermoupolis, 1847, p. 101), selon loquel Sérapheim avait écrit «πρό 250 έτων» un récit sur le miracle de "Αξιόν έστι (cf. Νέον Μαρτυρολόγιον, 3° éd. Athènes, 1961, p. 294 : Σεραφείμ του θυηπόλου ύπόμνημα περί του θαύματος ...); mais ce miracle se trouve aussi bien sous le nom d'un prêtre Isaac que comme anonyme (cf. Lampros, Galalogue, I, nº 335, f. 65 a; II, nº 5711,112, nº 5713.1. Avant de quitter sa charge, donc avant 1541, Sérapheim a restauré l'église du Prôtaton (cf. Vie du moine Théophile, p. 508 : ώκοδόμησε τον νάρθηκα του πρωτάτου έκ βάθρων και το καμπαναρεΐον, και την έκκλησίαν Ιστόρησεν). Uspenskij (Istorija, III, 2, p. 407, et Pervos Putesestoie, II, 2, p. 273-274) affirme que cette restauration avait été exécutée par

- 4, 1920, p. 173, l. 39-40, et Pa inédit<sup>349</sup>; octobre 1543 : Sta = Grèg. Pal., 4, 1920, p. 229, l. 33. Mentions: Doukakes, Mégas Synax., juillet, p. 506, l. 16-35, et Afonskij Palerik, Moscou, 1890, II, p. 73 : Vie de Théophile, moine athonite; ΑσΑΡΙΟΝ LANDON, Νέος Παράδεισος, Venise, 1872, p. 328 a = Doukakes, *Mégas Synax.*, janvier, p. 543, l. 26-34, et *Afonskij Palerik*, l, p. 202, 203 :
  - 119. GABRIEL, juillet 1539 : Xer inédit.
- 120. Misakl, janvier I541: Sta = Grèg. Pal., 4, 1920, p. 171-173, et Pa inédit (signatures slaves). Mention: Sta (1819) = Grèg. Pal., 4, 1920, p. 306, l. 22. — Dar, 84.
- 121. GRÉGOIRE, de Lavra, mars 1542 : Iv (?) = GÉDÉON, Éphémérides, p. 7 : confirmation d'un acte de 1500361; sans date : Millet, Inscriptions, nº 29 : inscription sur une icône 359. Ancien protos, octobre 1543 : Sta = Greg. Pal., 4, 1920, p. 229, l. 17253. — DAR, 85.
- 122. Moïse, septembre-octobre 1543 : La inédit<sup>354</sup>; octobre 1543 : Sta =  $Grèg.\ Pal.,\ 4$ , 1920, p. 227-229, et La inédit. Ses signatures sont en slave. — Dar, 86.
- 123. Sôphronios, mai 1547 : Kut nº 56; juin 1547 : Pa inédit. Ancien prôtos, sans date : MILLET, Inscriptions, nº 12: inscription sur le trône épiscopal de l'église du Prôtaton 355. — Dan, 87.
- 124. JEAN, de Chilandar, 1552/53: Pa inédit (signature slave). Ancien prôtos: juillet 1553: Do inédit (sign. slave) 368.
- 125. Christophoros, de Dionysiou, juillet 1553 : Do inédit. Ancien prôtos, août 1556 : Sta = Grèg. Pal., 5, 1921, p. 859 (= 16), I. 16357. — DAR, 88.
  - 126. Antoine, août 1556 : Sta = Grèg. Pal., 5, 1921, p. 858 (= 15)-859 (= 16). Dar, 89.
- 127. Dionysios, de Chilandar, 1557/58: Sta = Grèg. Pal., 5, 1921, p. 16-17 (sign. slave) 358. - DAR, 90.

le peintre Manuel Pansélènos, dont il croit déchiffrer le nom dans une inscription (mais Miller, *Inscriptions*, nº 5, nie l'existence de cette inscription), laquelle, selon lui, est celle qu'a vue au Prétaton le chevalier Ricaut (il renvoie A RICAUT, Histoire de l'Estat présent de l'Église greeque, Amsterdam, 1698); Uspenskij la date de 1534 (1698 — 164 = 1534). Mais si Ricaut dit (p. 256) que « l'église (...) Int réparée, il y a environ cent soixante-quatre ans, comme on le volt par une inscription qui se tronve sur l'une des murailles », il ne donne aucun nom ; d'autre part, il ne visita pas

Je Mont Athes en 1698, mais entre 1670 et 1677, ce qui reporte la date de l'inscription aux années 1606-1513. (349) L'éditeur de l'acte de Stavronkèta a lu : Σεραφείμ ὁ Σιμονοπετρίτης. On ne distingue rien sur la photo publica par Oikonomioès (Catalogue Sia, pl. 48); il est probable qu'il y faut lire, comme dans l'acte du Pantocrator,

(350) La Vie de Dionysios nous apprend que le prôtes Sérapheim «accompagné des higoumènes» se rendit, à une date inconnue, en Valachie κατά τὸ σύνηθες.

(351) Voir au ne 99. Un acte de Valopédi inédit est une lettre du patriarche Jérémic adressée au prôtos, sans mention du nom; mais en mars 1542, il ne peut s'agir que de Orégoire. (352) Comme le remarque Dannouzès (Prôles, p. 441), cette inscription pourrait bien se rapporter au prôtes

(353) Il signo : 'Ο πρώην πρώτος ό Λαύρας Γρηγόριος Ιερομόναχος.

(353) 11 signo : Ο πρωην πρωτος ο εικυρας ερηγοριος εκρυμονέχος.
(354) Cet acte daté : ζνδ' est antériour à l'acte de Lavra d'octobre 1543, qui le mentionne.

(355) Nous attribuons cette inscription au seul protos connu de ce nom (cf. aussi Dannouzes, Protes, p. 442). (356) Généon (Ephémérides, p. 12) a probablement vu l'acte du Pantocrator dont il a résolu l'abréviation Iω<sup>H</sup> en 'Ιωνᾶς, mais dans l'acte de Dechciariou, la signature est claire : {...} ωt Hilandara proi rot' Ioan'. (357) II signo : Ο Διονυσίου Χριστόφορος Ιερομόναχος πρώην πρώτος.

(358) Cr. p. 17, l. 2-3 : δ πανοσιώτατος πρώτος έχ τῆς μονῆς τοῦ Χιλανδαρίου Διονόσιος Ιερομόναχος. La signature (ibid., 1. 13) est traduite en grec.

- 128. Eustratios, de Zographou. Ancien prôtos, 1560/61 : Va inédit (sign. slave) 359.
- 129. Cyrille, higoumène de Kutlumus. 1560/61 : Va inédit: iuillet 1561 : Chi nº 16280. Ancien prôtos, 1561/62: La inédit; avril 1562: Chi nº 163, l. 13, 33; juillet 1562: Esl nº 27, l. 41-42, 109. Mention: Kut nº 66 (1625), l. 3: ancien prôtos en 1564/65341. — DAR, 91.
  - 130. Gabriel, de Stavronikėta, 1561/62 : La inédit; iuillet 1562 : Es¹ nº 27362. Dar. 92.
  - 131. Néophytos, août 1566 : Sta = Grèq. Pal., 5, 1921, р. 17 note 303. Dar, 93.
- 132, Iôannikios, de Zographou, février 1568 : Kas inédit = Oikonomides, Calalogue Kas. nº 22 b. Ancien prôtos, novembre 1568 : Xén inédit (Laurent 38)864. — Dar. 94.
  - 133. Рицотибе, novembre 1568 : Xén inédit (Laurent 38); mai 1569 : Xèr inédit. Dan, 95.
- 134. Kallinikos, de Philothéou, mars 1574: La inédit 365. Ancien prôtos, 1575/76: Lampros, Calalogue, I, p. 163 : notice sur un ms. de Philothéou.
- 135. Païsios, de Chilandar, octobre 1578 : Do = Ηιέποτητέος Docheiaritès, Τδ μονύδριον τοῦ Καλλιγράφου, Athènes, 1929, p. 53-54388; avant mai 1579 : deux actes de La inédits, signés en slave<sup>367</sup>. Ancien prôtos, juillet 1579 : Pa inédit<sup>368</sup>. — DAR, 96.
  - 136. Ептнумв, de Vatopédi, juillet 1579 : Pa inédit 369
- 137. Dionysios, de Lavra, février 1580 : Phi nº 12370; ca février 1580 : La inédit; 1581/82 : Do = Hiérothéos, op. cil., p. 54-57871. — Dar. 97.
- (359) Il signe : Eustratie proi prot at 1 Zougraf. Nous le plaçons immédiatement avant le prôtes dont il signe l'acte.
- (360) Les deux actes établis par Cyrille portent une indiction erronée :  $\gamma'$  au lieu de  $\delta'$ . (361) Il signe l'acte de Lavra : (...) πρώην πρώτος τοῦ Κουτλουμουσίου. Il est mentionné dans l'acte de
- Kutlumus comme higoumène de ce couvent.
- (362) Il est dit dans cet acte qu'il appartenait au « couvent patriarcal » (1. 67 : τῷ ἐχ τῆς πατριαρχικῆς μονῆς ὑπάρχοντι); seul Stavronikėta (restauro par Jérémie Ier) peut être désigné ainsi.
  - (363) Addition marginale à un acte de 1557/58 (voir nº 127).
  - (364) τὸν πρώην πρώτον κῦρ Ἰωαννίκιον ἐκ τοῦ Ζωγράφου.
- (385) Parmi les actes du dossier qui concernent le changement de régime à Lavra (qui d'idiorrythmique devient conobilique), cet acte est le seul inédit et le seul qui donne le nom du prôtes. D'après la notice d'un ms., Kallinikes était prohigoumène de Philothéou.
- (366) Dans cet acte (extrait des procès-verbaux ?) la signature du prôtos est écrite en grec, sans doute de la main du scribe
- (367) Ces deux actes, non datés, ne doivent pas être très éloignés d'une lettre du patriarche Jérémie, de décembre 1678, adressée au protos (il ne peut s'agir que de Païsios) ; ils sont mentionnés dans un autre acte du même patriarche, de mai 1579. Le dessier complexe de la querelle entre Lavra et Philethéou pour le possession de Mylopotames, dessier auquel appartiennent ces documents parmi un grand nombre d'autres, n'est pas encore étudié.
- (368) Il signe : prwi prwt of Hi(lan)d'rski Pais(ie) ierwm(ona)h; c'est probablement lui qui signe, sans le titre d'ancien prôtes, en 1581 (Acles Chilandar, nº 164) comme prohigoumène de Chilandar, et comme higoumène de ce couvent en 1583/84 dans un acte de Lavra inédit.
  - (369) έχ της βασιλικής μονής του Βατοπεδίου.
  - (370) Il signe : 'Ο πρώτος Διονόσιος Ιερομόναχος Λαυριώτης.
- (371) Entre février 1580 et 1581, le prôles Dionysies a signé d'autres documents, sur lesquels il n'a pas trouvé nécessaire de mentionner sa fonction de prôtes; ainsi, il signe en mars 1581 (Acles Chilandar, nº 164) : δ Λαύρας Διονόσιος Ιερομόναχος. A notre avis, c'est aussi le cas d'un acte de Simonopétra, de décembre 1580, édité en partie per SMYRNAKES (Alhos, p. 133-134); celui-ci, comme il le fait souvent, ne donne que le titre des signataires. Après la signature du « métropolito de Drama », on trouve : « ὁ καθηγούμενος τῆς Λαύςας ». Dionysios a dû apposer ici une signature semblable à celle qu'on trouve dans Ghi nº 164. Une lettre du patriarche Métrophane III. datée de mai 1580 (Lavra inédit), et une autre du patriarche Jérémie II, datée d'août 1581 (Actes Philoihéou, nº 13, 1, 3), doivent aussi être destinées à ce prêtes.

- 138. Расноми, septembre 1583 : Snošenija Rossii s Voslokom, p. 137-138 : lettre du prôtos Pachôme adressée au tsar Ivan IV le Terrible<sup>272</sup>. Dan, 99.
  - 139, LAVRENTIOS, 1588/89 : Pa inédit 373.
- 140. Риплотийн, février 1591 : Sta = Grèg. Pal., 7, 1923, p. 272-273 (date erronée). Dar., 100.
  - 141. Bessarion, avril 1592: La = P. Lemerle, dans EEBS, 23, 1953, p. 562-563 (daté 1502).
  - 142. Kallistos, septembre 1593, Iv = Grèg. Pal., 2, 1918, p. 499 (date erronée). Dar, 101,

Nous ajoutons à cette liste une liste complémentaire, classée alphabétiquement, qui comprend :

- a) les prétendus prôtoi que l'on trouve dans des documents faux ou falsifiés, ou qui résultent de la mauvaise interprétation d'un texte;
- b) des prôtoi mentionnés par erreur à une époque autre que celle à laquelle ils ont véeu; mais nous ne retenons que les mentions dont les dates prétendues sont assez éloignées de la date réelle pour faire croire à l'existence d'un prôtos différent,

Arkadios, mai 943: Mošin, Prolal, p. 87: mauvaise interprétation sur une mauvaise lecture (Uspenskij, Islorija, III, 1, p. 53, 59, ne tient pas pour prôtos le « moine athonite » Arkadios qui n'a d'ailleurs jamais existé, voir II » Partie, Acte nº 4, l. 1-3.)

Arsène, janvier 1195 : Kténas, *Prôlos*, nº 23 : datation erronée (en réalité 1262, voir nº 39 et note 227).

Arsène, 1399-1400 (?): Mošin, Protat, p. 93: datation erronée (voir nº 55 et note 270).

Bèssarion, avril 1502 : P. LEMERLE, dans *EEBS*, 23, 1953, p. 562-563 : d'après une copie mal datée (en réalité 1592, voir nº 141).

Dométios, mai 1394 : Meyer, Haupturkunden, p. 196, l. 10 : faux typikon de Manuel II Paléologue.

Dométios, 1407 : Uspenskij, Vloroe pulešeslvie po svjaloj gore, Moscou, 1880, p. 268 : traité historique de Kastamonitou, qui repose ici sur un document faux\*\*\*4.

Eusèbe, 1192/93 : Chi nº 2 = Chi slave nº 1 : datation erronée (en réalité après 1219, voir nº 36 et note 224).

Euthyme l'Ibère : Mošin, Proiai, p. 87, d'après la paraphrase de la Vie géorgienne (Νέον Έκλδγιον, éd. 1863, p. 197 a, et Afonskij Palerik, I, p. 409) qui, se rapportant à une époque comprise entre 1016 et 1028, dit qu'Euthyme avait regu τὴν προστασίαν (...) δλου τοῦ 'Αγίου 'Όρους : affirmation sans fondement.

Euthyme de Docheiariou : J. Κομνένος, Προσκυνητάριον τοῦ άγίου δρους τοῦ "Αθωνος, éd. Venise 1745, p. 89 : confusion probable avec Néophytos de Docheiariou (voir nº 25).

Gabriel, après 1483: Mošin, Prolat, p. 94: datation erronée (en réalité 1515-1518, voir nº 109).

Gabriel, 1490: Smyrnakės, Alhos, p. 652: datation erronée (en réalité 1562, voir nº 130)<sup>876</sup>.

Gérasimos, mars 1030: Ro nº 1 et Darrouzès, Prôles, nº 10: mauvaise interprétation (voir après le nº 9).

Germanos, décembre 1347 et avril 1348 : Chi nos 136 et 137 : documents faux.

Gourias 376, de Chilandar, 1528 : Gédéon, Éphémérides, p. 12.

Grégoire Palamas, ca 1335 : E. AMAND DE MENDIETA, Le Mont Athos, Paris, 1955, p. 39 : mauvaise interprétation d'un passage de la Vie de Palamas (PG, 151, col. 581 d).

Iôannikios, 1021 et 1141 : Acles Lavra1, nº 22 = La, Appendice III : document faux.

Iôannikios, mai 1338 : Chi nº 128 : document faux,

Isaac, 1086 : E. Kurrz, dans *Viz. Vrem.*, 18, 1911, 3° partic, p. 96 : mauvaise date (en réalité ca 1322, voir n° 52).

Isaac, juillet 1350 : Smyrnakės, Alhos, p. 689 ; placé aussi en 1320 : Actes Kullumus, p. 17 n. 99, Darrouzės, Prôles, p. 424 : document faux, cf. Actes Kastamonilou, Appendice I a.

Isaac, mai 1399 : Krénas, Prôlos, no 27; placé par Gédéon (Éphémérides, p. 11) en 1359, et par Mošin (Prolai, p. 94) en 1424 ou 1409 : document faux.

Jean, higoumène de l'Athônos, « précurseur du prôtos », 881 : Lake, Early days, p. 74; 942 : Dölger, Schalzkammer, nº 107, p. 289 (voir ci-dessus, p. 63).

Jean, 1025/26: Généon, Alhos, p. 162, et Éphémérides, p. 10: datation erronée (en réalité août 1287, voir nº 44).

Jérémie, juin 1415 : 'Αγιορειτική Βιόλιοθήκη, 19, 1954, p. 19; 1585 : S. Eustratiades, dans 'Ελληνικά, 2, 1929, p. 349 μ' : datation erronée (en réalité juin 1395, voir nº 72).

Jones, 1553 : Gérréon, Ephémérides, p. 12 : mauvaise lecture (en réalité Jean, voir nº 124 et note 356).

Kallistos, 1528: Chr. Krénas, dans EEBS, 5, 1928, p. 106; placé par Mošin (Prolai, p. 94), qui a mal interprété Kténas, en 1450 (?): mauvaise lecture (en réalité Kallistratos, voir nº 113).

Kosmas. ca 1045: Kas, Appendice II et n. 8: traité historique de Kastamonitou qui confond

ici le moine Kosmas, envoyé à l'Athos en 1045 pour établir un typikon, avec un prôtos.

Macaire, 1504 : Gédéon, ibid., p. 11.

Moise, 1582 : Gédéon, ibid., p. 12.

Néophytos de Dochciariou, 1092 : Uspenskij, *Islorija*, III, l, p. 200 : datation erronée (en réalité vers 1118 ou après, voir nº 25 et note 215).

Nicéphore, mars 1030 : La, Appendice IV : document faux.

Nicodème, ca 1374: N. Jonga, Muntele Athos in legătură cu țerile noastre, Anal. Acad. Rom. Mem. Sect. Isl., 2° série, 36, 1914, p. 456; G. Cioran, Σχέσεις τῶν 'Ρουμανικῶν χωρῶν, p. 44 et

<sup>(372)</sup> Le texte russe de cette lettre se trouve actuellement aux archives centrales de l'État (GGADA, fonds 22; renseignement de B. L. Fonkić, auquel nous devons aussi la date exacte: 1583, au lieu de 1584). Génžen (Ephémérides, p. 12) place Pachème en 1582, date qu'il donne aussi à un prôtos Moise que nous ignorons. En septembre 1583, un acte de Lavra (inédit) est signé par le δικπέος τοῦ 'Αγίου 'Όρους Παχώμιος. En 1586 et en 1588, les actes connus sont de nouveau signés par un dikaios (cf. listre des dikaioi). Il est done probable que Pachème fut sculement dikaios, mais que pour une lettre envoyée à l'étranger, il a prétéré utiliser le titre mieux connu de prôtos.

<sup>(373)</sup> C'est le dernier protos que connaît Gadeon (Ephémérides, p. 12).

<sup>(374)</sup> Pour ce traité, voir ci-dessus, p. 6, note 28, et Actes Kasiamonitou, Appendice II ; le document est publié par Dölger, Schalzkammer, nº 52.

<sup>(375)</sup> C'est peut-être le même acte que Smyrnakès cite (p. 339) avec la date (également fausse): avril 1492.
(376) Nous soulignons ce nom, comme ceux de Macaire et de Moïse, car ils se trouvent dans la liste des prôtoi de Généon (Éphémérides, p. 9-12), dont nous ignorons les sources. Nous ne connaissons aucun moine athonite qui se nomme Gourfas.

L'ORGANISATION CENTRALE DE L'ATHOS

Index: mauvaise interprétation d'un passage de la Vie du moine athonite serbe Isaïe (voir nº 63 et note 281).

Niphôn, 1582: Eustratiadès, *loc. cil.*, p. 371 6': datation erronée (en réalité 1522, voir nº 111). Païsios, 1520-1522: Mošin, *Prolat*, p. 95: datation erronée (en réalité avant mai 1579, voir nº 135).

Sérapheim, 1514 (?): Mošin, *Prolat*, p. 95, avec renvoi à « Žitije Maksima Greka u Af. Pat., I, 175 »: la référence est erronée.

Sérapheim, 1550 : SMYRNAKÈS, Alhos, p. 320 : sans référence; le même (p. 693) place Sérapheim en 1534 (voir nº 118 et note 348).

Sôphronios, 1584 : Uspenskij, *Pervoe putešestvie*, II, 2, p. 271, et Smyrnakės, *Athos*, p. 698 : à placer plutôt en 1547 (voir nº 123).

Théodoret, juin 1345 : Krénas, *Prôlos*, nº 26, p. 273, l. 19 : signature ajoutée sur la copie d'un acte dont l'original est signé seulement par des higoumènes (voir au nº 52 note 256).

Théônas, mars 1300 : Krénas, *Prôlos*, nº 24; placé par Mošin (*Prolat*, p. 93) en 1400-1401 (?) : document faux.

#### 5. LES OFFICIERS DU PRÔTATON

Nous appelons par commodité «officiers du Prôtaton» les moines qui aidaient le prôtos à administrer les affaires communes. Le rôle du Prôtaton était multiple — église, unité monastique, centre administratif —, mais nous n'envisagerons ici que les subordonnés du prôtos qui exerçaient des fonctions essentiellement administratives.

La fréquence de signatures d'un officier du Prôtaton est le seul critère qui nous permette d'estimer si telle fonction était en vigueur à un moment donné, ou si elle tombait en désuétude. Ainsi peut-on dire que les officiers qui ont joué un rôle important et durable dans le fonctionnement de l'organisation centrale athonite sont l'économe, l'épitérète, le dikaios et l'ecclésiarque : nous en parlons plus bas. Deux autres titres, épistèmonarchès et dékarchos, n'apparaissent qu'une seule fois. Les fonctions de l'épislèmonarchès étant ailleurs comparables à celles de l'officier qu'on appelle à l'Athos l'épitérète, on peut se demander si Hilariôn, qui signe en 1316 avec ce titre<sup>377</sup>, n'est pas un épitérète qui voulut user d'un terme moins banal<sup>378</sup>. Quant au dékarchos, qui figure dans un acte de 1395, N. Oikonomidès se demande s'il ne s'agit pas d'un laïc, d'un « sous-officier placé à la tête d'une police locale <sup>379</sup>. Quelle que fût cette charge elle n'eut qu'une vie très courte; on n'en trouve pas trace dans les nombreux actes connus du xvº siècle<sup>380</sup>.

Les titres des officiers du Prôtaton sont tous empruntés à l'organisation de l'Église et à celle des couvents. Si nous connaissons la fonction principale de chacun, nous sommes loin d'avoir une idée claire de l'ensemble de leurs attributions et du contenu de chacune d'elles. Des chevauchements apparents, par exemple entre la fonction de surveillance de l'économe au xº siècle (voir ci-dessous) et celle de l'épitérète, font croire à une évolution de ces fonctions, qui se seraient adaptées progressivement aux besoins et aux conditions de vie de la communauté athonite.

Nous youdrions encore attirer l'attention sur un caractère propre aux actes de l'administration athonite à partir du xive siècle : les signatures, exception faite pour celle du prôtos, peuvent être ou ne pas être autographes. Dans les actes plus anciens, une formule signalait le plus souvent qu'une signature était apposée par la main du scribe ou d'une autre personne : (...) ὑπέγραψα τὸν τίμιον σταυρόν τὸ δὲ ὕφος διὰ χειρὸς τοῦ (...). Cette formule disparut et, comme il est évident que tous les moines n'étaient pas pour autant devenus lettrés, il faut conclure que l'on passait sous silence le fait qu'une signature n'était pas autographe. Ceci expliquerait l'impression, que donnent certains documents, de groupes de signatures, deux ou trois signatures consécutives étant de la même écriture. Il y a plus; vers le milieu du xive siècle se dessine une tendance qui va en s'amplifiant ; excepté la signature du prôtos, et parfois celles d'un ou deux moines (higoumènes ou officiers), toutes les signatures sont, dans certains documents, de la main du scribe (ou d'une autre personne). sans pour autant que l'on puisse qualisser l'acte de copie; l'habitude de délivrer des extraits des procès-verbaux (cf. Acles Dionysiou, p. 171-174) pourrait avoir un rapport avec cette pratique. Les choses se compliquent encore en raison de l'habitude qu'ont prise les scribes d'utiliser une «écriture de signature»: les lettres plus grandes, aux formes variées, les nombreuses ligatures, font qu'à première vue on croit avoir affaire à des signatures autographes.

Nous ne faisons ici qu'indiquer cette question, pour avertir que dans les listes qui suivent, certaines des identifications ou, au contraire, des distinctions que nous proposons, sont incertaines.

#### a) L'économe

Les fonctions de l'économe du Prôtaton ne différent pas sensiblement de celles de l'économe d'un couvent<sup>381</sup>, d'un évêché, ou, toute proportion gardée, de l'économe du patriarcat<sup>382</sup>: il était en premier lieu l'administrateur des biens de la communauté athonite<sup>383</sup>. Il veillait également à la bonne tenue des moines qui habitaient ou qui se rassemblaient à Karyés. Il devait enfin, assisté de trois ou quatre higoumènes, régler sur place les litiges qui éclataient entre les moines et qui mettaient en péril le bon ordre de l'Athos<sup>384</sup>.

<sup>(377)</sup> Acto inédit de Xénophon (Laurent II): 'Ίλαρίων μοναχός και τάχα έπιστημονάρχης τῆς (...) λαύρας τῶν Καρεῶν. Sur ce Hiro, cf. B. Stěphanidès, Ol δροι ἐπιστήμη καὶ ἐπιστημονάρχης παρὰ τοῖς Βυζανπνοῖς, ΕΕΒS, 7, 1930, p. 163-168.

<sup>(378</sup> Nous avons préféré cependant ne pas l'inclure dans la liste des épitérètes.

<sup>(379)</sup> Cf. Actes Dionysiou, n° 8, 1. 22, 23 et noies. Le διαχονητής que ce document mentionne dans la phrase : μήτε τοῦ (...) πρωτεύοντος, μήτε τοῦ ἐπιτηρητοῦ, μήτε δεκάρχου, μήτε διαχονητοῦ τινος τοῦ πρωτάτου, pour-rait se rapporter à une fonction précise, comme la peuse N. Olkonomidès (Ibid.), ou n'être qu'un titre général désignant n'importe quel officier du Prôtaton, cf. l'expression διαχούν (ου διαχούνημώ τοῦ πρωτάτου (ου τοῦ πρωτείου, ου τῆς Μέσης), par ex.: Actes Kultumus, n° 15, 1. 83; 31, 1. 4, 13; 36, 1. 30; Actes Esphigménou\*, n° 15, 1. 73; et le sens du mot διαχονητής dans Acte n° 13, 1. 32; Dòlger, Schaltkammer, n° 104, 1. 2-3; Dmitrievskij, Typika, p. 631, 643, 645, 726.

<sup>(380)</sup> Nous ne tenons pas compte de titres comme celui de pneumatikos (nombreuses mentions du xive au

xvi\* s.), dont les attributions ne peuvent être que purement spirituelles, ou de domesiikos (deux mentions au xiv\* s.), de ekklèsiastikos (une dizaine de signatures, xiv\*-xv\* s.; voir ci-dessus, p. 123 et note 127) et de parekklèsiarchès (une mention en 1316), dont les fonctions sont exclusivement ecclésiastiques. Sur la seule mention d'un koubouklèsios, voir II\* Partie, Acte n° 7, notes.

<sup>(381)</sup> Cf. DE MEESTER, De monachico statu, Index s.v. occonomus.

<sup>(382)</sup> Sur les fonctions de ce dernier, cf. Dannouzès, Officia, p. 303-309.

<sup>(383)</sup> Per ex. Discoun, Schattkammer, no 103 (1015), 1. 33 : les économes font planter des vignes; Acte no 8, 1. 73-74 : lls gérent les fonds de la communauté; Actes Laura, no 57 (1108), 1. 31-32 : lls ont le droit de rettrer à un couvent un blen que le Conseil lui avait octroyé; mais en 1357 (Acte du Pantocrator inédit), dans un contexte analogue, o'est l'épitérête qui est cité ét non pas l'économe.

<sup>(384)</sup> Acte nº 7, 1, 125-131, art. xxi.

Si l'on en jugeait par la rareté des documents établis par un économe<sup>885</sup>, on serait tenté de conclure que celui-ci n'usait que très modérément de ce dernier droit, mais certains documents nous autorisent à penser que le règlement des questions mineures ne donnait pas toujours lieu à la rédaction d'un acte écrit<sup>385</sup>. Quant à la fonction de surveillance de l'économe à Karyés, nous croyons qu'au moins une partie de cette responsabilité échut à l'épitérète, lorsqu'apparut cet officier (voir plus loin).

ACTES DU PRÔTATON. PREMIÈRE PARTIE : LE MONACHISME ATHONITE

Le mandat de l'économe était annuel. A la fin de l'exercice, il devait rendre compte de ses activités devant l'assemblée générale, et pouvait être reconduit pour l'année suivante. Ces dispositions ont été prises par le rédacteur du typikon de Tzimiskès (972)387. Nous n'avons pas de renseignements pour l'époque postérieure, mais nous n'avons aucune raison de supposer que les choses aient changé. La liste des économes semble le confirmer : fréquents changements d'une année à l'autre, rares cas où le même nom revient plusieurs années de suite; dans certains cas, d'ailleurs, il pourrait s'agir d'une simple homonymie. Au dernier quart du xe siècle, l'assemblée étant annuelle et ayant lieu en août, l'élection de l'économe se faisait obligatoirement à cette date 388. Un exemple, jusqu'à présent unique, pourrait suggérer que les Athonites continuèrent à élire l'économe en août, même quand il y eut plusieurs assemblées par an<sup>889</sup>. Dans les premiers documents où l'on relève des signatures d'économes, on constate que ceux-ci se désignaient simplement comme οἰχονόμος 300. Très vite cependant, pour éviter sans doute la confusion avec les économes des couvents, ils commencèrent à préciser : τῶν Καρεῶν<sup>301</sup> ou τοῦ ('Αγίου) "Ορους<sup>302</sup> ou, un peu plus tard, τῆς Μέσεως<sup>303</sup>, C'est après la coupure de l'occupation latine que nous trouvons pour la première fois, en 1262, le titre de μέγας οἰχονόμος 394, qui subsistera jusqu'à la disparition de la fonction, et qui n'implique aucunement que celle-ci ait pris plus d'importance. C'est même le contraire qui se passa, comme on le constate en examinant les fonctions des autres officiers du Prôtaton, et comme le prouve la création d'un économe de Komitissa.

En effet, en raison sans doute de l'importance que revêtait pour l'Athos la gestion des biens communs sis à Komitissa 395, on enleva au xive siècle (première mention connue en 1325) 396 l'administration des biens de cette région à l'économe de la Mésè pour la confier à un nouvel officier,

le grand économe de Komitissa. Nous possédons très peu de signatures de cet officier<sup>807</sup>; le dernier, en 1366, est en même temps grand économe de Karyés<sup>308</sup>. Il est probable qu'à partir de cette époque l'administration de Komitissa fut assumée de nouveau par l'économe du Prôtaton.

Ce ne fut pas pour longtemps: tandis que nous rencontrons régulièrement des économes jusqu'en 1377, nous ne trouvons qu'un ancien économe en 1395, et aucun après cette date<sup>390</sup>. On peut supposer que l'amoindrissement de la fortune du Prôtaton rendit la fonction d'économe superflue, et que, sans être jamais abolie, elle tomba progressivement en désuétude.

Comme le prôtos, l'économe peut cumuler la fonction d'économe avec celle d'higoumène (voir liste). Dans les listes de signatures, on trouve celle de l'économe à des endroits fort variés; cela signifie, nous semble-t-il, que le détenteur de la fonction ne changeait pas de rang dans la hiérarchie athonite (au contraire du prôtos), mais conservait celui de son couvent; il signait sans doute généralement à la place qui revenait à celui-ci.

Voici la liste des éconmes connuos400

Luc, 972: Pro nº 7, 1. 169401.

Arsene, avril 982 : Iv inédit. Ancien économe, décembre 984 : Iv = Dölgen, Schatzkammer, no 108, 1, 56.

ARSENE, novembre 991 : La nº 9, l. 51; octobre 996 : La nº 12, l. 29-30402.

CYRILLE, higoumène, septembre 998 : Va inédit.

MICHEL, décembre 1001 : Va = Goudas, Valopédi, nº 1, p. 118, l. 50.

Georges, décembre 1007 : Iv inédit; avril 1010 : La nº 15, l. 26; juillet 1012 : Kut nº 1, l. 39.

Sabas, juillet 1014 : Iv inédit.

Nicéphore, higoumène de Stavronikèta, avril 1015 : Iv inédit403.

BARTHOLOMAIOS. Ancien (?) économe, avril 1018 : Va inédit.

(397) Nous les donnons à leur date dans la liste des économes du Prôtaton.

(398) Valopédi inédit : Νικόδημος μοναχός και μέγας οίκονόμος τῶν Καρυῶν και τῆς Κομιτίσσης.

comme μοναχός και οἰκονόμος τῆς λαύρας. Il nous semble plus probable que counter est int representant de Carve pluidt que l'économe de Karyés : on ne désigne jamais le Profution par l'expression « ἡ λαύρα » tout court, et dans aucune signature antérieure à la fin du κιτι» s. n'apparaît l'expression « ἡ λαύρα τῶν Καρεῶν».

(402) Il est très probable qu'Arsòne, économe en 996, est le même que celui de 991 ; l'identification avec l'économe

de 982 paraît moins vraisemblable.

4(33) Deux actes d'Iviron ont été dressés au même moment en avril 1015 : l'un (inédit) est signé par Νικηφόρος δ Σεραδονικήτας και διανόμος τοῦ "Oρους, l'autre (Dötora, Schalzhammer, n° 103, 1, 44) par Νικηφ. δ Στραδονικήτας, Mêmes cas, dans Actes Rossikon, n° 5, p. 42, où est mentionné l'économe Théodose, higoumène de Thessalonikéôs, mais Théodose signe (p. 40) sans ce titre; Κτένλες, Prôtos, n° 23, p. 2, 56, 1, 6-7 : mention du grand économe Niphôn de Phakènou, p. 260, 1, 5-6 : signature de Niphôn de Phakènou sans le titre d'économe. Ainsi l'absence du titre de l'économe dans une liste de signatures ne significa-t-elle pas nécessairement que l'économe n'avait pas signe l'acte. — Nicéphore, higoumène de Stavronikèta, est aussi connu par d'autres documents : Actes Laura², n° 17 (1012), n° 10 (1016), n° 21 (1017); Yatopédi inédit de 1018.

<sup>(385)</sup> En 1142, l'économe, assisté des épitérèles et d'higoumènes, dresse l'inventaire des biens du couvent de Xylourgou (cf. Actes Rossikon, n° 6); en 1311, l'économe et quelques higoumènes confirment un acte de 980 (Actes Zographou, n° 1, 1. 49 sq.); en 1348, l'économe de Komitissa rédige un acte (Actes Zographou, n° 33), mais il agit au nom du prêtos qui signe en premier le document.

<sup>(386)</sup> Cf. par ex. Acies Chilandar, no 9, 1, 5 sq., 1, 11 sq.; Acies Zographou, no 38, 1, 50-53.

<sup>(387)</sup> Acte no 7, I, 143-146, art. xxvi.

<sup>(388)</sup> Ibid., 1, 143-144,

<sup>(389)</sup> Kosmas en avril 1018, Élie en décembre 1018.

<sup>(390)</sup> Acte nº 7 (972), 1. 160; Iviron inedit (982); Valopedi inedit (998); Goudas, Valopedi, nº 1 (1001), p. 118, 1. 50; Actes Laura, nº 15 (1010), 1. 26; etc.

<sup>(391)</sup> Acies Laura2, no 12 (996), 1. 30,

<sup>(392)</sup> Iviron inedit (1007); Iviron inedit (1015).

<sup>(393)</sup> Iviron inedit (1018); Actes Rossikon, 110 4 (1057), p. 36; etc.

<sup>(394)</sup> KTÉNAS, Prôtos, nº 23, p. 259, 1. 7.

<sup>(395)</sup> Il s'agissait suriout de pêcheries le long de la côte qui allait de la presqu'ile de Platys jusqu'à Hiérissos peut-être. Sur les liens de Komilissa avec l'Athos, cf. G. Ostracoonsku, Komilisa i svelogorski manastiri, Zbornik Radowa Vizani. Inst., 13, 1971, p. 221-256.

<sup>(396)</sup> Acte inédit d'Iviron : on y trouve une allusion au titre, mais pas le nom du personnage.

<sup>(309)</sup> En 1561, un acte signé par le prôtes porte la signature de Σάδας μοναχός και μέγας οικονόμος τοῦ προπάτου. A une époque où l'institution du prôtes était elle-même sérieusement ébranlée, on a probablement pensé que la résurrection de la fonction d'économe redonnerait quelque prestige à l'organisation centrale. Si tel est bien le cas, la tentative n'eut pas de lendemain : on ne rencontre aucun autre économe dans les documents du xvre s., ni dans ceux du xvre s.

<sup>(400)</sup> Nous utilisons dans cette liste les mêmes abréviations que dans la liste des pròtoi.
(401) Nous écartons de la liste Euthyme qui signe en 980 (Actes Zographou, n° 1, 1, 44-45, mauvaise copie), comme μοναχός καὶ οἰκονόμος τῆς λαύρας. Il nous semble plus probable que celui-ci est un représentant du couvent

Kosmas, avril 1018 : Va inédit404.

ÉLIE, décembre 1018 : Va inédit.

Georges, mars 1030 : La nº 26, l, 34.

Dionysios Peithianos, décembre 1034 : Es nº 1, 1, 37,

ANTOINE, de Kalè Ammos, mai 1048 : Ro no 3, p. 26.

GERMANOS, mai 1057 : Ro no 4, p. 36 (N.E. 5).

MICHEL, de kyr Dométiou, avril 1066 : Va inédit406.

Théodose, higoumène de Thessalonikéôs, novembre 1070 : Ro nº 5, p. 42 (N.E. 6).

Kosmas, higoumène de Plaka, avril 1081 : Xèr nº 6, l. 62406.

Thomas, juillet 1083 : Xén nº 1, 1, 307.

Syméon, de Chilandar, juin 1141: La nº 61, 1, 49.

ARSÈNE, décembre 1142 : Ro nº 6, p. 50 (N.E. 7).

HILARIÔN, higoumène de Docheiariou, août 1169 : Ro nº 7, p. 76 (N.E. 8).

LÉONTIOS (?), higoumène de Kaletzè, avril 1195 : Do inédit407,

Тнеовопет, higoumène des Saints-Apôtres, peu avant juin 1198 : Chi nº 3, l. 80-81.

Мірно́м, de Phakènou, janvier 1262 : Do = Kténas, Prôlos, nº 23, p. 259, l. 7408.

Joseph, d'Alôpou, août 1288 : Chi nº 10, l, 38-39, 92-93400,

Kosmas, higoumène de Néakitou, novembre 1294 : Chi nº 9, l. 12-13, 139, 156; août 1296 : Va inédit: mai 1297 : Va inédit<sup>410</sup>

Bartholomaios, higoumène de Kastamonitou. Ancien économe, novembre 1310 : Kas nº 2. l. 1341.

Dosithéos, juin 1311 : addition à l'acte Zo nº 1, l, 51-52412.

GERMANOS, higoumène de Néakitou, avril 1312 : Ro nº 8, p. 90 (N.E. 10), et Va inédit; septembre 1312 - avant avril 1314 : Kut nº 9. l. 49413.

(404) Cet acle signé par l'économe de la Mésè Kosmas a été écrit par l'économe de la Mésè Bartholomaios. Comme Il n'y a nucun indice qu'll ait jamais existé doux économes à la fois, nous pensons que le scribe est un ancien économe, tandis que le signataire est l'économe en fonction au moment de la signature de l'acte.

(405) Michel, higoumène des Saints-Apôtres de Dométiou, signe en 1071 un acte de Vatopédi = Néos Hell., 9, 1912, p. 219, l. 9.

(406) L'higoumène de Plake Kormes signe encorn Adre Chilingia Guerla et March 1988.

(406) L'higoumène de Plaka Kosmas signe encore : Acles Chilandar Suppl., nº 1 (1076) ; Acles Philothéou, nº 1 (1087) ; et peut-être aussi Acles Lavra<sup>a</sup>, nº 57 (1108).

(407) Bien que les copies falsifiées qui représentent aujourd'hui ce document dans les archives de Dochelariou se fondent sur un acte authentique (voir ci-dessus, p. 133, note 219), un doute peut peser concernant l'existence de cot économe, qui n'est pas connu par ailleurs : les faussaires introduissient souvent ans leurs pièces des moines imaginaires ou empruntés à des documents de date éloignée de celle que portait l'acte falsifié (voir par ex, ci-dessous, p. 155).

(408) Sur la date de cet acte, voir ci-dessus, p. 134, note 227. Niphón est le premier grand économe connu; sur la modification du litre, voir ci-dessus, p. 152.

(409) Joseph, mofne d'Alôpou, signe aussi : Acles Kultumus, n° 3 (1287) ; Acles Lavra, 11, n° 79 (1287). Un Joseph est higoumène d'Alôpou en 1310 : Acles Kastamonilou, n° 2 ; en 1312 : Acles Rossikon, n° 8 ; en 1312-1314 : Acles Kultumus, n° 9 ; en 1314 : Acles Kropolamou, n° 17.

(410) Il avait été auparavant épitérète : cf. la liste.

(411) (...) ὁ καὶ μέγας οἰκονόμος γενόμενος. La lecture n'est pas tout à fait sûre.

(412) La date de cette confirmation a été établie par N. Oikonomidés : Actes Kastamonilou, Introduction, note 12.

(413) Sur la date de cet acte, voir ct-dessus, p. 135, note 240. Germanos avait été auparavant épitérête : cf. la liste.

IÔAKEIM, mai 1316 : Va, éd. dans Es nº 12, l. 67, 147.

Theosteriktos, higoumène de Plaka, avril-août 1322 : Chi nº 77, l. 81-82444.

Mattheu, mai 1325 : Va inédit; peu après mai 1325 : Chi nº 111, l. 38415.

MACAIRE, mars 1347 : Va inédit.

Niphôn, grand économe de Komitissa, mai 1348 : Zo nº 38, l. 50-51, 64.

Тиборние, décembre 1356 : Chi nº 145, l. 75.

MALACHIAS, grand économe de Komitissa, janvier 1362 : Va inédit, signature au verso.

NICODÈME, grand économe de Karyés et de Komitissa, janvier 1366 : Va inédit.

JOSEPH. Ancien grand économe, février 1369 : Kut nº 25 A, l. 31; mai 1369 : Kut nº 25 G, apparat l. 2944.

Nicodeme<sup>417</sup>, higoumène de Saint-Onuphre<sup>418</sup>, février 1369 : Kut nº 25 A, l. 28; mai 1369 : Kut nº 25 C, apparat l. 29; juillet 1369 : Va inédit; novembre 1369 : Kut nº 27, l. 38; décombre 1369 : Kut nº 28, l. 29<sup>42</sup>, et Zo nº 45, l. 26.

Damianos, janvier 1375 : Kut nº 31, l. 38, et Va inédit.

Daniel, juillet 1377: Chi Suppl nº 9, l. 40.

Theodoulos. Ancien grand econome, août 1395 : Chi Suppl no 10, l. 25420.

SABAS, juillet 1561 : Chi no 162, l. 51421.

Signalons, aussi, trois prétendus économes dont les noms figurent dans trois actes faux : Iôannikios higoumène de Pharaklou, en 1021 ou 1141 : La, Appendice III, l. 45; Kosmas, mai 1338 : Chi nº 128, l. 75; Matthieu, décembre 1347 : Chi nº 136, l. 92. Un faux (cf. Ἑλληνικά, 2, 1929, p. 339 ε'), fabriqué sur un acte authentique (cf. Actes Lavra, II, nº 79, de 1287) est signé par l'« économe Syméon de Chilandar», lequel est connu en 1141 (voir ci-dessus).

## b) L'épitérète

Comme son nom l'indique, l'épitérète exerçait une fonction de surveillance, mais nous en ignorons tout, bien qu'on puisse présumer qu'elle était analogue à celle des surveillants des couvents<sup>422</sup>. Il semble que ce soit vers le milieu du xiº siècle que l'on ait senti le besoin de créer au Prôtaton l'office des épitérètes. En effet, il n'en est question ni dans le typikon de Tzimiskès, ni dans les actes antérieurs à 1045. La première mention des épitérètes se trouve dans le typikon

<sup>(414)</sup> Théostèrisktos, qui se dit dans cot acte ὁ Πλακᾶς, est l'higoumène de ce monastère, ef. Actes Esphigménou², nº 12, 1, 159.

<sup>(415)</sup> Sur la date de ce document, voir ci-dessus, p. 136, note 248.

<sup>(416)</sup> Joseph peut avoir été en fonction avant aussi bien qu'après 1366.

<sup>(417)</sup> Nous avons distingué doux Nicodème, un en 1366 et un autre en 1369, mais nous devons reconnaître que nous n'avons pas d'argument décisif pour le faire.

<sup>(418)</sup> Nicodème signe avec le seul titre d'higoumène de Saint-Onuphre en novembre 1366 : Acles Chilandar, nº 152, l. 57-58.

<sup>(419)</sup> Le nom est entièrement restitué.

<sup>(420)</sup> Il a écrit son nom : Δεόδουλος.

<sup>(421)</sup> Sur cet économe tardif, voir ci-dessus, p. 153, note 399.

<sup>(422)</sup> Les premières mentions des épitérètes dans les couvents athonites datent de la fin du x°s.: hypotyposis d'Athanase, éd. Μενεκ, Haupturkunden, p. 135, l. 28, p. 136, l. 26; Vic d'Athanase A, p. 80; Vie de Jean et d'Euthyme, § 35 p. 42, § 39 p. 43. Outre les ἐπιτηρηταί, Athanase instauro pur son hypotyposis deux ἐπιστημονάρχαι, uniquement

de Monomague<sup>428</sup> : ils comptent parmi ceux qui devaient procéder aux expulsions décidées par l'assemblée, contre les personnes indésirables à l'Athos; leur nombre n'est pas indiqué. Quatre ans plus tard, nous rencontrons les premiers épitérètes dont nous connaissons les noms : ils sont

Suit un silence d'un siècle, dû non pas sans doute à la suppression de la fonction, mais plutôt au fait que les épitérètes n'avaient pas encore pris l'habitude de mentionner leur titre dans leur signature<sup>425</sup>. Lorsqu'ils réapparaissent en 1142, les épitérètes ne sont plus quatre mais trois<sup>426</sup>. et quand ils commencent à signer (première signature connue en 1198), ils ne sont plus que deux427, Ils signent souvent, et cela jusqu'en 1347, tous deux le même document; à partir de cette date. on ne trouve que la signature d'un seul épitérète en exercice. Nous pensons donc qu'à partir du milieu du xive siècle il n'y avait plus qu'un détenteur du titre. D'ailleurs, dès la fin du siècle, les signatures d'épitérètes se font rares, et disparaissent après 1430. Comme pour la fonction de l'économe, il y eut, presque un siècle plus tard, en 1511/12, une brusque réapparition du titre, qui retomba aussitôt dans l'oubli.

Ajoutons cette remarque : aucun des épitérètes qui sont aussi higoumènes ne dirige un grand couvent<sup>428</sup>; du reste, nous ignorons tout du mode d'élection (ou de nomination) des épitérètes et de la durée de leur mandat. Comme l'économe, ils semblent signer au rang de leur couvent,

Voici la liste des épitérètes connus; nous avons groupé les mentions chaque fois que cela était possible.

Antoine, de Philothéou, Théodore, higoumène de Docheiariou, Léontios Kosmitzès et JACQUES, higoumène des Saints-Homologètai, avril 1049 : Zo nº 3, 1, 9-11489.

MÉTHODE, higoumène de Galiagra, GRÉGOIRE, higoumène de Rabdouchou, et THOMAS, higoumène de Saint-Elie, décembre 1142 : Ro nº 6, p. 50 (N.E. 7).

Dionysios, higoumène de Philadelphou, et Marc, higoumène de Papadè, peu avant juin 1198 : Chi nº 3, 1, 57-58, 61-62,

chargés de surveiller ses moines durant les offices (cf. MEYER, Haupturkunden, p. 135, l. 20-26); mais nous ne trouvens plus tard aucune trace de tels officiers dans les documents athonites. Sur les épitérètes, ef. De Meesten, De monachico sialu, Index s.v. epistemonarcha et epitereta.

(423) Acte nº 8, 1, 52-53.

(424) Actes Zographou, no 3 (1049), l. 9-11 : ils doivent regler un litige.

(425) L'acte de Zographou (note précédente) est signé par les quatre épitérètes qui sont mentionnés : aucun ne met dans sa signature son titre d'épitérète. Voir aussi ci-dessus, p. 153, note 403.

(426) Cf. Actes Rossikon, nº 6, p. 50 : ils font partie de la commission qui dressa l'inventaire de Xylourgou ; 1. 4 lire και αὐτῶν (et non ἀπάντων αὐτῶν) τῶν ἐπιτηρητῶν. Méthode et Thomas ne sont pas autrement connus ; Grégoire de Rabdouchou signe en juin 1141, Acies Laura\*, nº 61, 1. 50, et en janvier 1142, un acte inédit du Pantocrator (photo au Collège de France), sans le titre d'épitérète.

(427) C'est le nombre que donne aussi la Diègèsis mérikè (Meyen, Haupturkunden, p. 165, l. 25-26 : xal 860 επιτηρητάς, του Τζαίνου και του Φαλακρόν. Le dernier doit être l'higoumène de Phalakrou : Tzalnos n'est connu au Mont Athos ni comme nom de couvent ni comme nom de personne.

(428) Mirjana Živojinović (Sudstvo u grčkim oblastima srpskog carstva, Zbornik Radova Vizani. Inst., 10, 1967, p. 236) a déjà fait cette remarque; elle pense que la charge d'épitérèle était réservée aux représentants des petits couvents. N. Oikonomides nous suggère une autre possibilité : qu'on nommait à cette charge par préférence les higoumènes des monastères proches de Karyés.

(429) Théodore de Dochesariou signe : Acles Kaslamonitou, nº 1 (1047); Acles Rossikon, nº 4 (1057), p. 36; il ost mentionné dans Actes Xèropotamou, nº 5 (1056), l. 7. Jacques des Saints-Homologètal signe Actes Kaslamonilou, nº 1.

Théodoulos, d'Auxentiou. août 1287 : La II nº 79, l. 38.

Kosmas, [higoumène] de Néakitou, et Kosmas, de Dométiou, août 1288 : Chi nº 10, l. 103, 113430. Isaïe, higoumène de Plaka, et Théodose, higoumène de Sthlavandréou, novembre 1294 : Chi nº 9, 1, 15-17, 30, 140431.

Тиє́озтеліктов, higoumène de Kamèlavka, mai 1297 : Va inédit.

IGNATIOS, [higoumène] de Makrogénè (?), et GERMANOS, de Mènitzè (?), avril 1306 : Va = Dölger, Schalzkammer, nº 105, l. 35, 36432.

IGNATIOS, higoumène d'Auxentiou, novembre 1310 : Kas, nº 2, l. 15; avril 1312 : Ro nº 8, p. 90 (N.E. 10), et Va inédit; septembre 1312-avant avril 1314 : Kut nº 9, l. 48483.

Germanos, higoumène de Néakitou. Ancien épitérète, avril 1312 : Ro nº 8, p. 90 (N.E. 10), et Va inédit484.

Théornane, higoumène d'Ichthyophagou, mai 1316 : Va, éd. dans Es nº 12, l. 166.

Théodoulos, [higoumène] de Makrou, peu après mai 1325 : Chi nº 111, l. 6486.

Тикорние Plakas, septembre 1329 : Kut no 15, l. 108; mai 1330 (?) : Kut no 16, l. 58430; en 1342, vers 1343-1344, au printemps et en juin 1345 : Do = Krénas, Prólos, nº 26, p. 271, l. 9 : l'épitérète Théophile est un des membres du directoire de l'Athos<sup>487</sup>: mars 1347 : Va inédit; décembre 1347 : Chi nº 135, l. 54488. Mention : Do inédit (1350-1353)489.

Метноре, higoumène de Makrou, mars 1347 : Va inédit : octobre 1348 : Va inédit; juin 1353 : Chi Suppl nº 7, l. 58440.

(430) Tous deux signent Acles Lavra, II, nº 79 (1287). Sur la carrière ultérieure de Kosmas de Néakitou, voir liste des économes.

(431) Théodose est mentionné (l. 17) et signe (l. 142) sans le titre d'épitérète. Isate de Plaka signe un acte de Vatopédi inédit (1297).

(432) Dans cet acte, établi par le protes Luc, les signatures des deux épitérètes sont écrites de la même main. La chose aurait peu d'importance (voir sur ce point, ci-dessus, p. 151), si l'on ne trouvail, immédialement après, deux épitérètes qui ont les mêmes noms, mais qui appartiennent à des couvents différents. Il y a plus : un acte de 1312 nous apprend que le prôtes Luc avait résolu un conflit assisté par l'épitérête « d'alors et d'aujourd'hui » Ignaties, higoumène d'Auxentiou, et par l'épitérête « d'alors, et aujourd'hui grand économe », Germanos, higoumène de Néakitou (Actes Rossikon, nº 8, p. 90). Or, le protat de Luc fut trop court pour que la coincidence des noms ne soit pas étrange. Il semble difficile d'admettre que les épitérêtes ont changé tous deux de monastère ; nous croyons plutêt que les signatures de l'acte de 1306 sont erronées. A remarquer que, sauf le prôtes Luc, aucun autre signataire de cet acte n'est attesté par ailleurs.

(433) Voir note précédente.

(434) Germanos de Néakitou est mentionne dans l'addition à Actes Zographou, nº 1 (1311 : voir note 412). Plus tard, il devint économe, cf. la liste.

(435) Sur la date, voir ci-dessus, p. 136, note 248. Théodoulos signe cet acte (1. 39) et un autre de Valopédi inedit (mai 1325) sans le titre d'épitérète.

(436) Cette signature comme quelques autres de ce document fut peut-être ajoutée plus tard : cf. Acies Kullumus, (437) La copie publice donne par erreur Φιλόθεος au lieu de Θεόφιλος dans l'original. Ce Théophile est le même

que l'épitérète de 1329, car le patriarche Kallistos, dans un acte où il relate l'affaire qui fait l'objet du nº 26 de Kténas (voir ci-dessous, p. 163, note 482), l'appelle ὁ Πλακᾶς (voir note suivante). Mais on ne peut pas affirmer que Théophile fut sans interruption épitérète entre 1330 et 1342.

(438) Théophile, qui se dit tantôt ὁ Πλακᾶς tantôt ὁ ποτὲ Πλακᾶς et qui fut aussi higoumène de Ménilzò, signe après 1347 et jusqu'en 1377 une vingtaine d'autres documents ; voir aussi note precedente et ci-dessous, p. 163,

note 484.

(439) C'est l'acte du patriarche Kallistos mentionné dans la note 437 ; voir aussi ci-dessus, p. 137, note 261. (440) Il signe ce dernier acte (copie) : Μεθόδιος ὁ καθηγούμενος μονής του Μακρού και επιτηρητής, tandis que dans les deux autres il se qualific seulement de ἐπιτηρητής. S'il s'agit de la même personne, il a signé en décembre 1347 (Acles Chilandar, nº 135, 1. 55) avec le titre d'higoumène, mais sans celui d'épitérète.

L'ORGANISATION CENTRALE DE L'ATHOS

IOANNIKIOS Serbiòtès, janvier 1362: Va inédit<sup>441</sup>; janvier 1366: Ro nº 11, p. 114 (N.E. 14), et Va inédit<sup>442</sup>; novembre 1366: Chi nº 152, l. 55; février 1369: Kut nº 25 A, l. 29; mai 1369: Kut nº 25 C, apparat l. 29; juillet 1369: Va inédit; novembre 1369: Kut nº 27, l. 35; décembre 1369: Kut nº 28, l. 25, et Zo nº 45, l. 27; juin 1371: Va inédit. Ancien épitérète, janvier 1375: Kut nº 31, l. 39; août 1375: Ro nº 23, p. 186 (N.E. 15); septembre 1376: Va inédit; juillet 1377: Va inédit<sup>443</sup>.

Kallistos, janvier 1375 : Kut nº 31, 1. 40, Chi nº 156, 1. 47, et Va inédit; août 1375 : Ro nº 23, p. 186 (N.E. 15). Ancien épitérète, juillet 1377 : Chi Suppl nº 9, 1. 33, et Va inédit.

ІОАКЕІМ Serbiotès. Ancien épitérète, juillet 1377 : Chi Suppl nº 9, l. 32; août 1387 : Kut nº 39, l. 34; mars 1392 : Zo nº 51, l. 28444.

Joseph Kommatas, septembre 1376 : Va inédit445.

ÉLIE, décembre 1376 : Va inédit.

Joseph, juin 1377: Kut nº 35, l, 33, 37.

Ти́сорозе Plakas Serbiôtès, juillet 1378 : Do inédit446.

Kallistos, mars 1392 : Zo nº 51, l. 27. Ancien épitérète, juin 1398 : Kut nº 42, l. 17.

DANIEL, [higoumène] de Kaproulé, novembre 1395 : Dio nº 8, l. 27-28.

THÉODOULOS, juin 1398 : Kut nº 42, 1, 19.

ÉPHREM, higoumène de Psevdakè, septembre 1398 : deux actes de Va inédits; octobre 1398 : Va inédit.

DIONYSIOS, janvier 1400 : Dio nº 9, 1, 50,

PAUL, higoumène de Chrysostomou, juillet 1405 : La III nº 158, l. 24; août 1405 : Kut nº 43, l. 26; avant juillet et juillet 1407 : Va inédit<sup>447</sup>.

Païsios, novembre 1409 : Saint-Paul = Stojanović, Akti. nº 5, p. 51448.

Daniel, [higoumène] de Kaproulè, novembre 1427 : Dio nº 23, l. 37; janvier 1430 : Dio nº 24, l. 36449.

(441) Le même (?) signe en septembre 1377 (Vatopédi inédit): Ἰωανίκιος μοναχός ὁ γέρων ὁ Σερδιώτης, (442) En avril 1363, un épitérôte dont le nom est complètement effacé signe Actes Rossikon, n° 10 (N.E. 13, 1. 40); les éditeurs (p. 108) ent rapporté le titre à Joseph de Psevdakê qui signe au-dessus; la copie altérée (ibid., n° 9, p. 102, voir ci-dessus, p. 138, note 289), au moine Daniel qui signe deux lignes avant.

(443) Il n'y a ancune certitude que, de 1362 à 1371, l'épitérète Jéannikies seit toujours la même personne. Il se donne le nom de Σερδιόντης (sur la signification probable du nom voir note 446) une scule foie, en 1362 (voir aussi note 441). Les signatures ne sont sòrement pas toutes de la même main (sur ce point, voir ci-dessup, p. 151).

(444) Les remarques de la note précédente sont aussi valables pour l'épitérète Ioakeim. Le nom Σερδιώτης ne se trouve que dans la dernière signature, en 1392.

(445) Kommalas peut être un nom de famille, ou signifier higoumène τοῦ Κομματα. La seconde hypothèse a pour elle qu'en janvier 1375 nous trouvons la signature d'un autre « Kommatas », Jonas (Actes Chilandar, no 156. l. 46. et Valondeij inédit).

(446) L'original, déchiré à cet endroit, ne conserve que le nom Θεοδόσιος. C'est une copie tardive, assez médiocre, qui donne la signature: Θεοδόσιος μοναχός και Πλακάς ἐπιτρογτὴς ὁ Σερδιάτης. Théodose Plakas signe six autres documents entre 1869 et 1377, tantòl « μοναχὸς ὁ Πλακάς « tantòl « γέρο» ὁ Πλακάς», dans tesquels il n'est jamais dit « Σερδιάτης». Néanmoins, comme deux autres épitérètes, Ioannikios en 1362 et Ioakeim en 1392, se nomment Σερδιάτης, on peut se demander s'il n'existait pas, vers la fin du xive s., un petit delbissement dit τοῦ Σερδιάτου. Il nous paraît difficile de métire le mot en rapport avec le couvent de Chilandar : ses moines se qualifient de Σερδιάτου.

(447) Dans les deux premiers actes, il signe : Παϊλος μοναχός και έπιτηρητής, dans le trolsième : ὁ ἐπιτηρητής και ἡγούμενος τοῦ Χουσοστόμου Π. μον.

(448) Sur cette édition, voir ci-dessus, p. 141, note 304.

(449) Cet épitérète peut être ou ne pas être celui qui a rempli la charge en 1395.

GABRIEL, 1511/12: Dio = OIKONOMIDÈS, Calalogue Dio, nº 71 a et pl. 34.

Deux prétendus épitérètes figurent dans des actes faux : Athanase, higoumène de Rabdouchou, en 1021 ou 1141 : La, Appendice III, l. 36, et Théostèriktos, higoumène de Kamèlavka, en 1338 : Chi nºs 128, l. 10, 73, 128 bis, l. 10; d'autre part, dans un acte de 1363, le titre a été ajouté à la signature de Joseph, higoumène de Psevdakè, et à celle du moine Daniel (voir ci-dessus, note 442).

#### c) L'ecclésiarque

Les attributions de l'ecclésiarque, dans les églises des couvents, sont très étendues<sup>450</sup>. C'est peut-être la raison pour laquelle l'importance de l'ecclésiarque de Karyés s'accrut progressivement, au point que cet officier occupait au xiv<sup>o</sup> siècle une place prépondérante dans la hiérarchie de l'organisation centrale athonite. Cependant cette évolution fut très lente. En effet, après 972, date à laquelle l'ecclésiarque signa, comme les autres officiers du Prôtaton, le typikon de Tzimiskès<sup>461</sup>, aucun ecclésiarque n'est mentionné dans les documents athonites jusqu'à la fin du xiii<sup>o</sup> siècle. On pourrait en tirer la conclusion qu'il était alors considéré comme exerçant une fonction plus ecclésiastique qu'administrative, mais il faut se rappeler que l'épitérète est presque aussi peu représenté que lui dans les listes anciennes<sup>462</sup>.

Durant le xive siècle, non seulement l'ecclésiarque apparaît presque dans tous les actes, mais la place de sa signature prouve qu'il progresse dans la hiérarchie athonite. Certes, cette place est en rapport direct avec le rang qu'occupent dans la hiérarchie les couvents dont les représentants signent avec lui. Il n'empêche que la signature de l'ecclésiarque est parmi les cinq premières, avant celle du grand économe<sup>453</sup> et même, en 1356, 1362, 1364, avant celle du dikaios<sup>464</sup>, et qu'entre 1375 et 1398 l'ecclésiarque signe presque dans tous les actes immédiatement après le prôtos; une fois même, en l'absence de celui-ci, il signe en premier<sup>465</sup>. Mais à la fin du siècle la fonction commence à décliner : nous n'avons trouvé que neul mentions pour tout le xv<sup>6</sup> siècle, la dernière en 1481.

Un texte du xive siècle suggérerait que l'ecclésiarque n'était pas élu, mais nommé par le prôtosése; cependant, l'information vient d'une œuvre hagiographique qui a pu déformer les choses. Élu ou nommé, l'ecclésiarque restait, semble-t-il, en général assez longtemps en fonction. Il est intéressant de noter qu'on ne connaît pas d'ecclésiarque qui signe en slave, même durant l'époque où les « serboprôtoi » dominaient à Karyés.

<sup>(450)</sup> Cf. Du Cange, Glossarium... gracellatis, Paris, 1688, s.v.; P. Rhallès, Περὶ τοῦ ἀξιώματος τοῦ ἐκκλησιάρχου, Πρακτικὰ τῆς 'Ακαδημίας 'Αθηνών, 8, 1933, p. 306-311; V. Laurent, dans Θρησκευτικ ἡ καὶ 'Ηθική 'Έγχυκλοπ., 5, 1984, p. 520-521.

<sup>(451)</sup> Il signe à un rang modeste, 45° (Acte n° 7, 1. 172), loin après l'économe, 29° (ibid., 1. 169).

<sup>(452)</sup> Hors de l'Athes, la fonction de l'ecclésiarque, avant le xii°s., est si effacée que P. Rhallés et V. Laurent (art. cilés), tout en reconnaissant l'existence plus ancienne de l'effice, placent les premiers témoignages au xiii°s. (453) Gette remarque a déjà été faite par Mirjana Živojinović (Sudsive u gréskim oblastima srpskog carstva, Zbornik Radova Vizant, Inst., 10, 1967, p. 230).

<sup>(454)</sup> Entre 1369 et 1371, l'ecclésiarque signe après le dikaies serbe, Macaire.

<sup>(455)</sup> Ct. Acles Zographou, nº 45. (466) Ct. I. Pomjalovskij, Žilie ... olca našego Grigorija Sinaila, Saint-Pétersbourg, 1894, p. 17 (voir note 457).

Voici les noms des ecclésiarques connus :

Kosmas, 972: Pro nº 7, 1. 172.

MAXIME, août 1288 : Chi no 10, l. 89-90.

NICOLAS, fin XIIIe-début XIVe siècle. Mention : I. Pomjalovskij, Žilie... olca nasego Grigorija Sinaila, Saint-Pétersbourg, 1894, p. 17-18467.

Нійпотнию, août 1312 : Chi Suppl nº 3, l. 43; septembre 1312-avant avril 1314 : Kut nº 9, l. 50455.

Niphôn, mai 1316 : Va, éd. dans Es nº 12, l. 148, et Xén inédit (Laurent 11)469.

Тибодолет, mai 1325 : Va inédit; septembre 1325 : Kut nº 12, l. 40-41; са 1325-1326 : Chi nº 80, l. 30-31460.

Eugénios, en 1342, vers 1343-1344, au printemps et en juin 1345 : Do = Kténas, *Prôlos*, nº 26, p. 271, l. 7 : l'ecclésiarque Eugénios est membre du directoire de l'Athos<sup>461</sup>. Mention : Do inédit (1350-1353)<sup>462</sup>.

Тнеорние, mars 1347: Va inédit; décembre 1347: Chi nº 135, l. 52-53.

Luc, octobre 1348 : Va inédit.

Nil., avril 1353 : La III nº 133, l. 23: juin 1353 : Chi Suppl nº 7, l. 56.

PHILOGONIOS, décembre 1356 : Chi nº 145, l. 68-69.

THÉODOULOS, janvier 1362 : Va inédit.

Gyalle, octobre 1364: Chi nº 148, l. 40-41; janvier 1366: Ro nº 11, p. 114 (N.E. 14), et Va inédit. Ancien ecclésiarque, mai 1369: Kut nº 25 C, apparat l. 29; juillet 1369: Va inédit; novembre 1369: Kut nº 27, l. 16, 33; décembre 1369: Kut nº 28, l. 24, et Zo nº 45, l. 33.

Damianos, novembre 1366 : Chi nº 152, l. 52; février 1369 : Zo nº 43, l. 18-19, et Kut nº 25 A, l. 26; mai 1369 : Kut nº 25 G, apparat l. 29; juillet 1369 : Va inédit; novembre 1369; Kut nº 27, l. 31; décembre 1369 : Kut nº 28, l. 22, et Zo nº 45, l. 23. Ancien ecclésiarque, décembre 1370 : Chi nº 153, l. 4848.

Gyrille, juin 1371: Va inédit; janvier 1375: Chi nº 156, l. 43, Kut nº 31, l. 37404, et Va inédit; août 1375: Ro nº 23, p. 186 (N.E. 15); septembre 1376: Va inédit; décembre 1376: Va inédit; septembre 1377: Va inédit.

THÉONAS, août 1387 : Kut nº 39, l. 31465.

(457) Le moine Nicolas, originaire d'Athènes, vint à l'Athos après la mort de l'empereur Michel VIII, donc vers 1283 ou pou après ; le prôtos (il n'est pas nommé), appréciant ses qualités, lui confia, contre son gré, l'office d'ecclésiarque de Karyès, Nicolas conserva ectle fonction jusqu'après l'arrivée de Grégoire le Sinaite sur la Montagne. Grégoire († en 1346) a passé quelques aunées de sa vie au Mont Athos; il en est parti peut-être en 1325 (cf. J. MEYENDONFF, Introduction à l'étude de Grégoire Palamas, Paris, 1959, p. 53) mais la date de son arrivée (dans les premières années du xivé s. ?) n'est pas fixée.

(458) Sur la date de cet acte, voir ci-dessus, p. 135, note 240.

(459) Le document est signé aussi par Ναυκράτιος (...) παρακλησιάρχης (sio) τῶν Καρεῶν (voir ci-dessus p. 151, note 380).

(460) Sur la date de cet acte, voir ci-dessus, p. 136, note 249.

(461) Voir ci-dessous, notes 482 et 484.

(462) Sur cet acte, voir ci-dessus, p. 137, note 261.

(463) Nous ne voyons pas do roison suffisanto pour identifier ce Damianos à l'hiérodiaere Damianos qui signe Actes Rossikon, nº 10 (1363) en dernière position (conira, Mirjana Živojinović, art. cilé, p. 231).

(464) Dans cet acte le nom de l'ecclésiasque est restitué.

(465) La dernière signature de ce decument se lit : Δαμιχνός Ιερομόναχος και ἐκκλησιάρχης τῆς Ιερᾶς καί..., [165] La dernière a disparu avec un merceau du papier. Comme nous n'avona auoun indice qu'il ait jamais existé deux eccidelarques à la fois, nous croyons que ce Damianos était eccidelarque d'un couvent.

Théodoulos, higoumène de Stéphanou, janvier 1389 : Chi nº 159, l. 40-41488.

MATTHIEU, mars 1392 : Zo nº 51, l. 19-20.

DAMIANOS, juin 1395 : La III nº 154467.

Théodoulos, août 1395 : Chi Suppl nº 10, l. 19-20. Ancien ecclésiarque, septembre 1398 : Va inédit\*\*8.

DOROTHÉE, novembre 1395 : Dio nº 8, l. 26. Ancien ecclésiarque, novembre 1409 : Saint-Paul = Stojanović, Akli, nº 5, p. 5146; novembre 1427 : Dio nº 23, l. 35.

JACQUES, septembre 1398 : deux actes de Va inédits; octobre 1398 : Va inédit.

Théodose, higoumène de Stéphanou, juillet 1405 : La III nº 158, l. 21-22; avril 1406 : Va inédit; août 1406 : Va inédit; juillet 1407 : Va inédit<sup>470</sup>; novembre 1409 : Saint-Paul = STOJANOVIĆ, Akli, nº 5, p. 51.

GÉRASIMOS. Ancien ecclésiarque, novembre 1427 : Dio nº 23, l. 36; janvier 1430 : Dio nº 24, l. 37.

ISIDORE, novembre 1427 : Dio nº 23, l. 33-34.

Marc, 1430/31 : Va inédit.

Marc, janvier 1481 : Dio nº 34, l. 4-5471.

Un acte faux de mars 1300 mentionne un prétendu ecclésiarque Kallistos: Do = Κτέκλε, Prôlos, nº 24, p. 263, l. 24; un autre, de mai 1399, un μέγας (l) ἐκκλησιάρχης τῶν Καρυῶν, Théophane: Do = Κτέκλε, Prôlos, nº 27, p. 276, l. 34. La copie altérée (Actes Rossikon, nº 9) d'un acte de 1363 ajoute la signature d'un prétendu ecclésiarque David; l'original (ibid., nº 10 = N.E. 13) n'est pas signé par cet officier. Il faut aussi enlever de la liste des ecclésiarques: a) Grégoire le Sinatte (Darrouzès, Prôlos, p. 421): c'est son disciple Nicolas qui fut ecclésiarque et non pas lui; b) Damianos (Acles Dionysiou, p. 207): il fut ecclésiarque d'un couvent (voir note 465); c) Théodose (Acles Dionysiou, p. 207): fausse lecture (voir note 466).

#### d) Le dikaios

A l'Athos auprès du prôtos, comme à Constantinople auprès du patriarche, le dikaios n'apparaît qu'au XIV<sup>6</sup> siècle<sup>472</sup>. Son rôle étant d'agir à la place du prôtos<sup>473</sup>, il doit avoir la pleine conflance

<sup>(466)</sup> La copie conservée de cet acte, que nous avons examinée (photos dans les collections du Collège de France), porte Théodoules et non pas Théodose (lecture faultve des éditeurs). Ce dernier fut higoumène de Stéphanou en 1369 (Actes Kullamus, n° 25, 1, 33), Théodoules en 1376 (ibid., n° 31, 1, 41), en 1378 (Dochelariou inddit), en 1387 (Actes Kullamus, n° 39, 1, 33). On trouve ces deux noms à la fin du xive et au début du xve s. (voir plus loin).

<sup>(467)</sup> L'acte est connu sous des dates erronées, voir faux prôtes Jérêmie, p. 149.

<sup>(468)</sup> Ge Théodoulos est pout-être à identifier à l'ecclésiarque et higoumène de Stéphanou de 1389, qui aurait repris cette fonction, après avoir exercé celle de ditaios (voir note 487). Théodoulos de Stéphanou signe dos actes en mars 1392 (Acles Zographou, n° 51), en septembre 1398 (autre acte de Vatopédi indit) et en janvier et décembre 1400 (Acles Dionysiou, n° 9; Pantocrator inédit). Nous avons deux actes de septembre 1398 dans le dossier de Vatopédi : l'un est signé par Théodoulos ancien ecclésiarque, l'autre par Théodoulos higoumène de Stéphanou (mais voir ci-desses, p. 1553, note 403); les deux signatures ne sont pas de la même main (mais voir ci-dessus, p. 151).

<sup>(489)</sup> Sur cet acte, voir ci-dessus, p. 141, note 304.

<sup>(470)</sup> C'est seulement dans l'acte de 1407 que Théodose so dit higoumène de Stéphanou ; dans les autres, il signe comme ἐκκλησιάργης et πνευματικός.

<sup>(471)</sup> D'après Actes Dionysiou, nº 34, notes p. 174, et nº 31, l. 7, 11-12, cet ecclésiarque s'appelait Marc Kozas.

<sup>(472)</sup> Cf. Darrouzes (Officia, p. 131, 454) qui estime que le titre est d'origine athonite (p. 131 n. 1).

<sup>(473)</sup> OSTROGORSKY (Serska Oblast, p. 111) pense que le dikalos jouait le rôle de conseil juridique du prôles.

163

de celui-ci : on est ainsi conduit à supposer que le dikaios était choisi personnellement par le prôtos, et non pas pour exercer une fonction permanente, mais plutôt pour le représenter dans une affaire précise, ou durant un certain temps (en cas d'absence par exemple); le dikaios aurait donc été responsable devant le prôtos, et non devant l'assemblée des moines.

Cependant les actes de la pratique donnent une image dissérente. En esset, le document dans lequel le dikaios apparaît pour la première fois, en 1316, montre clairement qu'il n'est pas nommé pour la circonstance<sup>474</sup>, mais qu'il était déjà en fonction. Au cours du xiv<sup>e</sup> siècle, à l'exception d'un cas qui ne permet aucune conclusion475, le dikaios n'agit en l'absence du prôtos que deux fois (en 1322 et en 1342-1345); dans tous les autres cas, il signe conjointement avec le prôtos. Il faut donc croire qu'au moins entre 1356 et 1371 la fonction de dikaios était une charge régulière. Il est à noter qu'à cette époque, qui est celle des « serboprôtoi », deux dikaioi au moins furent serbes. D'autre part les documents ne laissent pas clairement voir devant qui le dikaios est responsable : il signe parfois comme dikaios du prôtos, parfois comme dikaios de Karyés ou du Prôtalon, rarement dikaios

Après 1394, la fonction disparaît, pour ne réapparaître qu'à l'époque turque. Mais il faut attendre le milieu du xvie siècle pour constater un net changement dans la nature de la charge : à cette époque, le dikaios ne représente plus le prôtos, mais il en remplit les fonctions, durant les

La forme la plus ancienne du nom est δικαίω: elle montre que c'est de l'expression générale δικαίφ του ... (= tenant son droit de...), qui servait à couvrir de l'autorité d'un supérieur les actes d'un subordonné, qu'on a tiré le nom de cet officier. En 1375, apparaît la forme δικαΐος, au xvº siècle, celle de δωαίου (parfois même δικίου); au xvɪº siècle, le nominatif et le génitif sont employés indisséremment. La forme littéraire est τὰ δίκαια φέρων (ου διέπων), la forme slave dikei<sup>478</sup>.

Voici la liste des dikaioi connus :

Тикорове, higoumène de Rabdouchou, mai 1316 : Va, éd. dans Es nº 12, l. 66470.

Dопотнее, août (?) 1322 : Chi nº 79, l. 34480.

Тнєорозв, septembre 1329 : Ku nº 15, l. 105; mai 1330 (?) : Ku nº 16, l. 53480 а.

Théodose<sup>481</sup>, higoumène d'Alôpou, en 1342, vers 1343-1344, au printemps et en juin 1345 :

(474) Cf. Actes Esphigméneu, nº 12, l. 61-67. A notor qu'au x1° s., dans une affaire analogue, le prôtes confla la mission d'arbitrage aux épitérètes (voir ci-dessus, p. 156 et note 424). (475) En 1375, le dikalos Théodese contresigne un acte avec d'autres officiers du Protaton, mais sons le protos

(Actes Rossikon, nº 23, p. 186).

(476) δικαίω τοῦ πρώτου : en 1316, 1322 et 1364; δικαίω τῆς (...) λαύρας τῶν Κορυῶν : en 1329, 1330 ct 1356; dikel protov : on 1362, 1370 et 1371; dikel Karelski : en 1369; δικατος του 'Αγίου "Όρους : on 1375; δικαίου τοῦ πρωτάτου : en 1481; δικαίου : on 1394, 1462, 1488 et 1513/14. Voir cl-dessous la liste.

(477) Cf. par ex. le passage qui mentionne le dikalos Paul, en 1552 : πρωτεύοντος δικαίου ὁ (...) πατήρ (...) Παύλος (acte de Lavra inédit).

(478) Voir les passages correspondants dans les notes 476, 477, 485.

(479) 11 est dit δικαίω ligno 66, mais il signo (l. 152) sculement comme higoumène (sur ce point, voir ci-dessus, p. 153, note 403). Le présent acte est la dernière mention de Théodose; sa première signature d'higoumène date de 1310 (Actes Kaslamonilou, nº 2, 1, 64). (480) Sur cet acte, voir cl-dessus, p. 136, note 246.

(480 a) Voir ci-dessus, p. 157, note 436,

(481) Il nous paratt improbable que le dikalos Théodose de 1329 seit le même que le dikalos de 1342 ; ce dernier mort en 1369/70 (voir liste des prôtoi, nº 60), était trop jeune en 1329 pour exercer cette fonction. D'allieurs, si l'on voulait proposer une identification, on pourrait songer aussi bien à Théodose de Rabdouchou, dikaios en 1316. Aucuno

Do = Kténas, Prôios, nº 26, p. 271, l. 1-3; le dikaios Théodose est membre du directoire de l'Athos<sup>422</sup>. Mention: Do inédit (1350-1353)483.

Kallistos 484, hésychaste, vers 1343-1344, au printemps et en juin 1345 : Do = Kténas, Prôlos, nº 26, p. 271, l. 3-6 : il est membre du directoire de l'Athos. Mention : MM, I. p. 297, l. 2-4 : acquittement de Niphôn en septembre 1350485.

MACAIRE, décembre 1356 : Chi nº 145, l. 72-73.

Antoine, janvier 1362 : Va inédit (signature slave).

Расноме, octobre 1364 : Chi no 148, l. 42.

MACAIRE, février 1369 : Kut nº 25 A. l. 25; juillet 1369 : Va inédit; novembre 1369 : Kut nº 27, l. 30; décembre 1369 : Kut nº 28, l. 20; décembre 1370 : Chi nº 153, l. 46; juin 1371 : Va inédit. Toutes les signatures sont en slave.

Тнеорове, août 1375 : Ro nº 23, р. 186 (N.E. 15)488.

Théodoulos, higoumène de Stéphanou, octobre 1394 : Pa inédit487.

Païsios, mai 1462 (?): Dio nº 29, l. 14488; janvier 1481: Dio nº 34, l. 23; octobre 1488: Dio nº 35, l. 21.

(482) Nous connaissons l'affaire par un acte de Docheiariou de juin 1345, sur lequel voir p. 136, note 256. (Les interpolations de la copie publice ne touchent pas aux possages que nous utilisons dans la note présente. } Le patriarche Kallistos a surement confirmé cet acte (probablement durant son premier patriarcat, 1350-1353), même si la pièce que conservent aujourd'hui les archives du couvent est une cople falsifiée (voir p. 137, note 261). - Voici un résumé des événements : Le prôtes Isaac, envoyé par les Athonites à Constantinople pour plaider la cause de Grégoire Palamas, fut retenu dans la capitale par l'impératrice-mère et par le putriarche. En sen absence, de sérieux conflits éclaterent à l'Athos; la situation était assez grave pour que Constantinople s'inquiétat, mais comme on ne voulait pas laisser partir le protes, il fut convenu que l'on instaurerait une direction collégiale. Trois de ses membres étalent les officiers déjà en place, le dikalos Théodose, l'épitérète Théophile et l'ecclésiarque Eugénios. Le quatrième, qualifié de συγέχδημος du protos, était le futur patriarche Kallistos. Étant donné que celui-ci faisatt partie de la délégation athonite envoyée à Constantinople, et ou égard à certaines des expressions qu'il utilise dans son acte (Eledern h μετριότης ημών ... και ανεδέζατο), on pout se demander s'il ne fut autorisé à rentrer à l'Athos que lorsqu'en décida de constituer le directoire. Dans ce cas, il aurait été porteur des ordres impériaux et patriareaux et de l'accord du protos, relatif à l'instauration de ce directoire, dont il aurait reçu mission d'assurer la présidence (cf. l'expression τὰ δίχαια φέροντος, passage cité dans la note 485). La date précise de la création du directoire est inconnue, mais l'une de ses interventions, dans les premiers mois de 1345, eut, comme le dit l'acte de Dochclariou, des suites désastreuses : en rentrant d'Esphigménou par mer, les quatre membres du directoire et leur suite tembérent aux mains de pirates qui les conduisirent à Longos ; une rançon fut réclamée. Entre-temps, les prisonniers subirent des mauvais traitements de la part des pirates qui les obligeaient, chose grave pour des moines, à manger des mets souillés et défendus aux jours de carème, Informé de la situation, le protos autorisa la vente d'un kellion de la Mésè pour payer l'argent de la rançon : ainsi fut vendu à Docheisriou le kellion de Kalligraphou. L'acte de vente, signé sculement par les higoumènes (voir p. 136, note 256) est daté de juin 1345. L'acte de Kallistos dit que lui-même et ses compagnens restèrent prisonniers cinquante jours, et l'acte de Dechelariou de 1345 précise qu'on était alors dans le carême : la capture du directoire eut donc lieu au plus tôt au début du mois de mars 1345.

(483) Acte du patriarche Kallistos (voir p. 137, note 261); la pièce dont nous disposons aujourd'hui déforme le nom du dikalos : Théodoulos au lieu de Théodose. Sur la carrière postérieure de Théodose, voir liste des protei,

(484) Kallistos entre dans la liste des dikatoi parce qu'il se considérait et qu'on le considérait comme tel (voir notes 482 et 485); en revanche, Théophile et Eugénies n'ent pas à y figurer : à notre avis, alors même qu'ils étaient membres du directoire, ils continuèrent à porter l'un le titre d'épitérète, l'autre, celui d'ecclésiarque.

(485) A cet endroit le rédacteur de l'acte se réfère au premier acquittement de Niphon (en 1344 : voir p. 137, note 266), lequel, dit-il, avait été signé par : του οικουμενικού πατριάρχου τηνικαύτα τὰ δίκαια φέροντος τής leρας άρχης και διοικήσεως του πρωτάτου.

(486) Voir aussi liste des prôtoi, nº 65 et note 284.

(487) L'higoumène blen connu de Stéphanou, Théodoulos (voir notes 466 et 408), ne signe comme dikalos que

(488) Sur la date, voir ci-dessus, p. 142, note 311.

164

ACTES DU PRÔTATON, PREMIÈRE PARTIE : LE MONACHISME ATHONITE

GRÉGOIRE, 1513/14 : Do = KTÉNAS, Prôlos, nº 29, p. 280, l. 1480.

Christophoros, mai 1516: Dio = Оікономідев, Calalogue Dio, nº 75 et pl. 35 (signature slave).

PAUL, mars 1552 : La inédit400.

PACHÔME, septembre 1583 : Lavra inédit401.

Nicodème, mars 1586: Kut nº 59, l. 31, et Sta = Оікономідея, Calalogue Sta, nº 13; mars 1588 : Kut nº 60, l. 12.

(489) Dans la lacune de l'édition, il faut lire, d'après l'original, Γρηγόριος ὁ πνευμαπικός καί δικαίου. (490) Voir ci-dessus, p. 162, note 477. (491) Voir aussi liste des prôtoi, n° 138 et note 372.

SECONDE PARTIE

ÉDITION DES ACTES

# LES ARCHIVES DU PRÔTATON ET LA PRÉSENTE ÉDITION

Les archives du Prôtaton sont conservées dans la Bibliothèque située à l'étage supérieur de la Tour de Karyés1. Les documents se trouvent dans des sacoches, dont chacune contient, en principe, les actes concernant une même affaire, et les sacoches sont placées dans des coffres. La fermeture du coffre qui contient les documents considérés par les Athonites comme les plus importants est garantie par les sceaux des vingt couvents; on ne peut l'ouvrir qu'en présence de quatorze au moins des vingt épitropes. Ce cossre a été ouvert pour deux savants intéressés par la publication des archives athonites : Gabriel Millet et Franz Dölger<sup>2</sup>. Au printemps de 1918, Millet a photographié au Prôtaton des documents byzantins, plusieurs icônes et des reliures de manuscrits³. En 1927, Dölger, en présence du professeur A. Sigalas, a vu le contenu du coffre scellé, mais il obtint seulement la permission de photographier le début et la sin du typikon de Tzimiskès4; c'est en 1941 qu'il a pu examiner et photographier tout ce qui lui paraissait intéressant dans ce coffres. Nous savons qu'il a photographié tous les documents byzantins et leurs sceaux.

Le contenu des archives du Prôlaton. Le genre de documents qu'on s'attendrait à trouver au Prôtaton diffère considérablement de celui des actes des différents couvents. Étant donné que nous n'avons pas trace de donations de biens faites au Prôtaton<sup>6</sup> et que les litiges entre celui-ci et les couvents sont rares', les titres de propriété, les décisions juridiques et les actes de donation, qui alimentent en grande partie les archives des couvents, sont absents de ce dépôt. En revanche, on devrait y trouver des actes se rapportant au fonctionnement de la communauté : actes impériaux accordant des privilèges à l'ensemble du territoire, actes de fonctionnaires délivrés en application

(1) Cf. SMYRNAKĖS, Alhos, p. 292; GABRIEL de Stavronikėta, dans Grėg. Pal., 8, 1924, p. 162.

(3) Notes de Millet : voir ci-dessous, p. 173; cf. aussi Acles Lavra, Préface, p. 1x, Acles Lavra, Introduction, p. 3.

(4) Cf. Dölger, Tragos, p. 216; il a public ces photos dans Facsimiles, pl. IX, 16.

(5) Cf. Dölger, Tragos, loc. cit.; sur le contenu du coffre, voir note 24.

(6) Sur la fortune du Protaton, voir Ire Partie, p. 121-123.

<sup>(2)</sup> Le cérémonial de l'ouverture est décrit par Gabriel de Stavronikèta, ibid., note 1; Dölger, Kodikellos, p. 70-71, et Archivarbeit, p. 421.

<sup>(7)</sup> Voir un exemple dans Acles Xèropolamou, nº 6 (1081) : le prôtos Paul rétablit les droits de la Mésé et de quatre couvents sur des terres usurpées par Iviron. L'acte est écrit en plusieurs exemplaires, un pour chaque couvent, mais le Protaton n'est pas mentionné parmi les destinataires; il en est de même pour une autre série d'actes, voir p. 168 et note 11.

d'ordonnances impériales, actes patriarcaux sur le même sujet, et lettres adressées à la communauté. De fait, tous les documents byzantins du Prôtaton actuellement connus appartiennent à ces catégories.

Reste la question des actes qui auraient pu résulter des rapports entre le Prôtaton et les couvents<sup>3</sup>. Dès la fin du xe siècle, et jusqu'en 1661<sup>5</sup>, le Prôtaton donnait, vendait ou louait ses terres et ses kellia aux couvents et à des moines solitaires. Nous possédons un nombre considérable d'actes byzantins concernant de telles transactions, dont plusieurs originaux10. Tous se trouvent dans les archives des couvents intéressés: ils ne font pas mention d'un double (άμοιδαΐον) qui aurait été détenu par le Prôtaton<sup>11</sup>, et on n'a pas décelé la présence de tels actes dans ce fonds<sup>12</sup>. Cette absence, de même que celle de décisions juridiques constatée plus haut, nous fait conclure que les Athonites respectaient dans l'ensemble les bornes qui marquaient les possessions de la communauté. Rien n'indique, en esset, qu'un inventaire de la fortune soncière du Prôtaton ait iamais existé. Le seul essai connu de délimitation de Karyés se trouve dans le typikon apocryphe de  $1394^{13}$ . Gependant, on peut affirmer que le Prôtaton tenait, du moins à partir du xive siècle, des registres dans lesquels on portait les redevances annuelles dues par les détenteurs de kellia, et le terme de chaque bail contracté<sup>14</sup>. Vers le milieu du xye siècle, un nouveau type de document fait son apparition : l'extrait des procès-verbaux du Conseil. Les transactions sur les kellia semblent dès lors donner lieu à une rédaction complète dans un registre, et les actes de vente ou de bail d'un kellion ne sont souvent que des extraits plus ou moins fidèles de ces minutes, signés par quelques-uns des participants au Conseil15.

Pour ce qui est des documents byzantins, le fonds du Prôtaton, tel que nous l'avons reconstitué plus haut, devait surtout contenir une quantité considérable de lettres qui paraissent perdues16. En effet, mis à part les actes contenus dans le coffre scellé, nous craignons fort que nous n'ayons rien d'autre à espérer. E. Kourilas, qui fut archiépistate de la Koinôtès en 1930, et qui avait exploré

(8) Nous ne visons pas ici les actes établis par le prôtes, mais concernant un différend entre les couvents : le protos y signe en sa qualité de jugo; ces actes entrent normalement dans les archives des couvents intéressés,

(9) Sur cette date, voir Ire Partie, p. 121.

(10) Donation pure, cf. Actes Laura, nos 9 (991), 12 (996), 57 (1108); Actes Kullumus, nos 9 (1313), 12 (1325), 17 (1334), etc. Vente camousée, cf. acte d'Iviron, éd. Dölgen, Schalzkammer, nº 103 (1015); Actes Chilandar, nº 2 (ca 1220), etc. Buil, et. Actes Dionysiou, nos 7 (1394), 23 (1427), etc.

[11] Gf. par ex. Actes Kullumus, no 2, 1, 2 sq.: c'est l'exemplaire du couvent qui sert pour réexaminer l'attribution d'un kellion, et non pas un exemplaire qui curait appartenu au Prôtaton. De même, quand le prôtes établit Ac es Dionysiou nº 9, il n'a pas sous les yeux le nº 7, établi cinq ans auparavant, car « le bénéficiaire est absent » (cf. nº9, notes et 1, 15). Voir aussi la note 7.

(12) Acles Esphigménous, no 12, présente un cas à part. L'affaire était compliquée ; elle a conduit les moines à des violences et a nécessité l'intervention de l'empereur et du patriarche. Dans ces conditions, le prôtes prit toutes les précautions : non sculement on échangea des garanties entre Esphigménou et Vatopédi, les deux couvents en litige, et entre Vatopédi et le Prôtaton qui céda un de ses biens pour faciliter la solution, mais un exemplaire de l'acte final rests au Prôtaton

(13) Sur ce document, voir I 20 Partie, p. 95, note 3. — Il est à noter que les délimitations des terres athonites des couvents n'apparaissent dans la documentation que dans la mesure où des conflits éclatent pour la possession de tel ou tel terrain (cf. par ex. Acles Lauras, no 17, de 1012).

(14) Voir Ire Partie, p. 122 et note 125 ; en 1313, le prôtes délivre un acte au moment où expire un bail de 50 ans (Acles Kutlumus, nº 9). — D'autres registres devalent exister aussi au Prôtaton : ceux où étaient inscrits le rang et la place des représentants des couvents dans l'église de Karyés (cf. Actes Χέπορλοπ, nº 1, l. 112-113 : ἐγγράφως), coux des obligations des couvents pour l'entretien de cette église, etc.

(15) Sur ce sujet, cf. Acles Dionysiou, p. 171-174.

(16) Donnons un exemple : la correspondance du patriarche Athanase content de nombreuses lettres adressées à la communauté athonite (voir Ir Partie, p. 126, notes 153, 154, 157); elles ne sont connues que par des copies extérieures au Mont Athos.

le Prôtaton sans succès, est arrivé à la conclusion qu'il n'y avait pas d'autres documents byzantins. Hors du Prôtaton, on trouve actuellement deux originaux provenant de ce fonds (Actes nos 12 et 13), ce qui semble iustifier l'affirmation de Kourilas selon qui, en cas de danger, on dispersait les archives du Prôtaton dans les couvents bien fortifiés17. Mais les archives des couvents nous sont maintenant connues : sauf ces deux actes conservés à Iviron, et des copies dont nous parlons plus loin, elles ne contiennent pas d'autres actes du Prôtaton.

Le classement des archives. Grâce aux notes de Millet et aux photographies de certains verso qu'il a prises, nous pouvons nous faire une idée des travaux de classement entrepris au Prôtaton jusqu'en 1918. A juger par la rareté des notices remontant à l'époque byzantine (trois seulement. sur les Actes nº8 7, 10/I et 11), on s'en est très peu occupé durant toute cette époque. Vers le xive-xve siècle, à un moment où la direction de la Communauté se trouvait aux mains des Slaves, on a doté les actes les plus importants (nºs 6, 7, 8, 10, 11) de résumés en slavon, allant d'une à quatre lignes. Quant aux notices modernes, généralement assez abimées, écrites par diverses mains, nous semble-t-il, elles ne permettent pas à elles seules de tirer des conclusions sur les classements effectués par les autorités du Prôtaton à l'époque moderne. Cependant, en combinant divers renseignements, nous arrivons à discerner au moins trois étapes dans le travail des archivistes.

G. Millet a vu un manuscrit qu'il appelle, probablement d'après le titre qu'il porte, Κῶδιζ άργαῖος τῆς Κοινότητος, ἀρ. 5. Ce manuscrit n'est catalogué ni par S. Lampros<sup>18</sup> ni par L. Politès<sup>19</sup>, sans doute parce qu'il fait partie des archives et non de la collection des manuscrits. Millet ne l'a pas photographié, mais il l'a inventorié. Il contient les copies des Actes nos 7 à 11, la Diègèsis mériké<sup>20</sup>, la lettre des Athonites à l'empereur Michel VIII Paléologue<sup>21</sup>, le récit de l'immixion des Bulgares dans les affaires de l'Athos<sup>22</sup>, et une homélie. Millet a relevé deux dates : 1784, dans une note au nº 7, et 1787, dans une note au nº 9. L'ensemble de ces copies fut sans doute exécuté dans le dernier quart du xviiie siècle. Si nos actes n'y sont pas tous copiés, en revanche, ce manuscrit ne contient aucun document que nous ne connaissions : indice que les archives du Prôtaton étaient déjà très lacuneuses. Il y manque aussi les Actes nºs 12 et 13, probablement parce que dès cette époque les originaux se trouvaient au couvent d'Iviron. A côté de chaque copie, une main plus récente a noté : Τοῦ παρόντος τὸ καθεαυτὸ εύρίσκεται σὺν ἄλλοις εἰς τοῦ Κουτλουμουσίου. Le rédacteur de cette remarque doit se tromper, sauf si l'on tient compte de l'affirmation de Kourilas : les troubles auxquels on peut penser pour cette époque sont l'insurrection athonite de 1821 et ses conséquences funestes pour l'Athos<sup>23</sup>. Ou'il en soit ainsi ou non, en 1880 les documents se trouvaient dans les

(17) EEBS, 11, 1935, p. 308, 309 note.

(18) LAMPROS, Catalogue, I, p. 1-10 ; mss du Protaton.

(19) L. Polites-M. Μανουβρακα, Συμπληρωματικοί κατάλογοι χειρογράφων 'Αγίου "Ορους. Β', Χειρόγραφα Πρωτάτου, 'Ελληνικά, 23, 1970, p. 11-37.

(20) Edition la plus accessible : MEYER, Hauplurkunden, p. 163-184.

(21) Edilée par : P. Uspenskij (Istorija, 111, 1, p. 622-633), d'après un ms. d'Iviron ; Spyridon Lavriètés (dans Grèg. Pal., 9, 1925, p. 147-157), d'après un ms. de Lavra.

(22) Notre Appendice I d.

<sup>(23)</sup> J. ΜΑΜΑΙΑΚΕΒ, 'Η ἐπανάσταση στη Χαλκιδική το 1821. 'Η συμμετοχή τῶν 'Αγιορειτῶν καὶ ὁ ῥόλος του Έμμαν. Παπά, Thessalonique, 1962; ΙDEM, Τὰ μαρτύρια τῶν Αγιορειτῶν ἐπὶ Μεχμὲτ Ἑμὶν Αδδουλάχ πασά, 1822-1823, Δελτίον Ίστορ. καὶ Ἐθνολ. Ἑταιρ. Ἑλλάδος, 17, 1963/64, p. 39-153; J. Basdrabelles, Ol Μακεδόνες κατά την επανάστασιν του 1821, Thessalonique, 1967, p. 121-166, et Index s.v. "Αγιον "Ορος.

LES ARCHIVES DU PRÔTATON

archives du Prôtaton, car on a écrit à côté de la note au nº 11 : Τὸ πρωτότυπον τούτου (...) εύρισκεται σήμερον ἐν τοῖς ἀργείοις τῆς Ἱερᾶς Κοινότητος, 1880 Ἰουλίου 2.

Millet a vu aussi un catalogue des documents qui porte le titre : Κατάλογος τῶν ἐν τῷ χιβωτίφ ἐμπεριεχομένων ἐγγράφων, Ἰαννουάριος 1908. Le relevé partiel que Millet en a fait permet de constater qu'il n'y a pas de différence majeure entre cet inventaire manuscrit et le Kalalogos établi en 1920 par une commission de cinq Athonites notables et publié en 1921<sup>24</sup>. Il a donc servi de modèle à la commission pour la préparation du catalogue définitif.

L'inventaire de 1908 n'est certainement pas le premier essai de classement des actes du Prôtaton, car quelques-uns au moins<sup>25</sup> de nos documents portent un numérotage par chiffres (la pièce qui contient les Actes nos 1 à 3 : No 14; celle qui contient les Actes nos 4 et 5 : No 10; l'Acte no 8 : No 10 encore; l'Acte no 10 : No 13), qui sont suivis d'une courte définition de la pièce (cf. Le texte de chacun de ces documents). Ces chiffres ne correspondent pas, sauf une fois (pièce des nos 4 et 5) au numérotage par lettres de l'inventaire de 1908 et du Kalalogos. Ces lettres sont marquées sur les verso (parfois sur les recto) de presque<sup>26</sup> tous nos actes (pièce des nos 4 et 5; nos 6, 10, 14; Appendiee I, les deux pièces). A notre sentiment, et c'est aussi l'avis qu'exprime G. Millet dans ses notes, le numérotage par chiffres est plus ancien que celui par lettres, lequel correspond au classement actuel.

Copies conservées hors du Prôtaton et éditions. En raison du caractère des actes du Prôtaton, qui intéressent tout l'Athos, ces documents ont connu une diffusion beaucoup plus large que celle des actes des couvents. Ainsi connaissons-nous, par des copies conservées ailleurs, des documents qui devaient en principe se trouver dans les archives du Prôtaton, mais qui en ont disparu ou n'y ont pas été repérés<sup>27</sup>. Quant aux actes conservés au Prôtaton, on les trouve, eux aussi, copiés tous ensemble, par groupes ou isolés, dans des manuscrits de plusieurs autres fonds ou dans des cahiers séparés<sup>28</sup>. Ces copies s'échelonnent du xv1º siècle<sup>20</sup> jusqu'au milieu du xx2º. Nous allons passer en revue celles qui sont à l'origine de diverses éditions, et qui intéressent la tradition des textes.

Au milicu du xixº siècle, P. Uspenskij a vu à Kutlumus un cahier de copies qui portait le titre: Γράμματα άρχαῖα σωζομένων τῶν πρωτοτύπων ἐν τῷ Πρωτάτω ἀντιγραφέντα δι' αἰτήσεως τοῦ πανοσιολογιωτάτου ἀρχιμανδρίτου καὶ ἐπιτρόπου τῆς ἰερᾶς μονῆς Κουτλουμούση κυρίου Γρηγορίου³θ. L'archimandrite Grégoire se trouvait à la tête du couvent de Kutlumus dans les années 1816-1817²²². C'est donc vers le début du siècle dernier que fut confectionné ce cahier, dont nous ignorons le

sort actuel. D'après le relevé de P. Uspenskij<sup>32</sup>, il contenait les Actes n°s I à 5 et 7 à 9, et il mentionnait les Actes n°s 10 et 11.

Des copies des nºs 1 à 3 et 7 à 9 ont été insérées dans l'œuvre de Philothéitès³³. Nous appelons ainsi un essai d'histoire athonite qu'Uspenskij a lu dans un manuscrit du couvent de Philothéou³⁴. Nous n'avons pas de certitude sur le nom de son auteur : les uns le nomme Stéphanos³⁵; d'autres pensent qu'il s'agit d'Amphilochos, higoumène de Philothéou vers le milieu du xix³ siècle et rédacteur d'une notice sur les deux Paul de Xèropotamou³⁶. Ce manuscrit paraît avoir disparu du couvent de Philothéou³⁷, mais une copie, qui avait appartenu à l'archimandrite Antonin, se trouverait à Leningrad dans l'ancienne Bibliothèque impériale publique (codex Petrop. gr. 581)³⁶. Quel que soit le nom du rédacteur, il ne fait pas de doute qu'il était moine de Philothéou³⁷. A notre avis, il ne fait non plus pas de doute que ce moine connaissait l'Histoire de l'Athos écrite par Théodoret de Lavra, vers le début du xix³ s.⁴⁰. Dans son œuvre, Théodoret avait incorporé de nombreux actes, et nous croyons que non seulement Philothéitès y copia des documents⁴¹, mais qu'il y puisa ses commentaires. Le manuscrit de Théodoret étant, semble-t-il, définitivement perdu⁴³, même si la copie de Philothéitès existe à Leningrad, une collation directe est impossible; mais la comparaison de courts passages transcrits par Uspenskij dans le manuscrit de Philothéitès et dans celui de Théodoret est révélatrice.

Il semble en esset que l'Histoire de Théodoret ait connu un vis succès parmi les Athonites cultivés. Dès avant le milieu du xixo siècle, circulaient des manuscrits contenant l'Histoire de l'Athos; l'identité de leur schéma général, et celle de certaines remarques particulières, montrent qu'ils dérivent d'un même prototype. Ainsi S. Kalligas a cu entre les mains un manuscrit de ce genre et l'a utilisé dans sa lourde compilation. Le métropolite de Xanthè, D. Pistès, en a cu un autre qu'il exploita plus sinement et plus honnêtement, car il mentionne clairement sa source<sup>48</sup>. C'est aussi le cas de E. Kourilas qui avait à sa disposition une Histoire manuscrite de l'Athos<sup>44</sup>, et sans

<sup>(24)</sup> Dans co catalogue est public l'inventaire de deux coffres: l'un contient exclusivement des actes valaques; l'autre, le coffre scellé des sceaux des vingt couvents, contient des actes grecs (parmi lesquels les documents byzantins), valaques et tures. — Il existe une seconde édition partielle dans 'Αγτορεττική Βιόλιοθήκη, 4, 1939/40, p. 92-85, 145-148, 196-200.

<sup>(25)</sup> Peut-être même tous, car Millet n'a pos photographié tous les verse, ni relevé les nos qui y sont éventuellement inscrits; nous ne connaissons donc que les chifres apposés sur les parties photographiées.

<sup>(26)</sup> Nous faisons ici la même réserve que dans la note précédente.

<sup>(27)</sup> Notre Appendice III contient une liste chronologique de ces documents avec l'indication de l'édition la plus récente ou la plus accessible.

<sup>(28)</sup> Nous donnons l'inventaire des copies connues de chaque acte dans la rubrique le TEXTE.

<sup>(29)</sup> La plus ancienne que nous connaissions se trouve dans un ms. de Moscou (Musée historique 411, ancienne collection Synodale, Vlad. 421).

<sup>(30)</sup> USPENSKIJ, Istorija, III, 1, p. 314; nous citons dorénavant ce cahier : Copie de Kutlumus.

<sup>(31)</sup> Cf. Actes Kuttumus, Appendice VII, nos 17 et 18.

<sup>(32)</sup> USPENSKIJ, Istorija, III, 1, p. 314-331, nº 30.

<sup>(33)</sup> Citées derénavant : Copie de Philothéités.

<sup>(34)</sup> P. Uspenskij l'utilise très souvent dans son Histoire Athenite; cf. surtout, Istorija, III, 1, p. 259 - 308,

<sup>(35)</sup> VLACHOS, Athos, p. 186; SMYRNAKES, Athos, p. 429.

<sup>(36)</sup> Cf. Géréon, Alhos, p. 89-90 (édition); Binon, Xèropoiamou, p. 63 sq.; Kounilas, Calalogue, p. 186 et note 4. Sur les deux Paul de Xèropoiamou, voir Iro Parlie, p. 68-68.

<sup>(37)</sup> Cf. Vlachos, Alhos, p. 259 n. 2; E. Kourilas, dans Greg. Pal., 15, 1931, p. 126.

<sup>(38)</sup> Cf. Acles Philothéou, Introduction, p. 111, note 1.

<sup>(39)</sup> ΙΙ écrit, en esset : τὰ τῆς ἡμετέρας μονῆς ταύτης τοῦ Φιλοθέου (Uspenskij, Istorija, 111, 1, p. 307).

<sup>(40)</sup> Sur Théodoret et sur son travail d'archiviste, cf. Acles Laura, Introduction, p. 6-7, avec la bibliographic.

<sup>(41)</sup> II dil Iul-même: 'Αντεγράφη έχ τοῦ ίδιου πρωτοτύπου διά χειρός διδασκάλου κῦρ Θεοδωρήτου (Usperskil), Islorija, III, 1, p. 201). Il existe d'autres indices qui montrent que Théodoret a fait des copies des acles du Prolaton (voir Acles n° 1 Copie B5, ch. n° 6 Copie B7.

<sup>(42)</sup> Uspenskij a vu ot utilise le manuscrit de Théodoret, qui se trouverait, d'après ce qu'il dit, au couvent de Grégoriou (cf. Uspenskij, Pervoe Pulesesivie, I, 1, p. 368), mais ce n'est pas lui, bien sor, qui « détruisit l'Histoire de Théodoret » comme on l'en a accusé (cf. Kounllas, Calalogue, p. 186). Gédordon (Alhos, p. 221) rapporte une tradition selon laquelle ce serait Théodoret lui-même qui aurait brâté ses œuvres, après qu'une partie de ses papiers aurait été voice par des brigands; cela aussi fait partie de la légonde athonite.

<sup>(43)</sup> Kalligas (Allignias, proglming) dil : το πλείστον τῆς πραγματείας ταύτης ἀπήχησις τῶν ἐν σποράδιν προγενεστέρων Ιστορικῶν ὑπάρχει, ὡς ἐν διαφόροις μοναίς πρὸ τῆς τυπογραφίως σιώζονται. Pistès (Alhos, p. 4-5) : ἐξετάζων χειρόγραφα ἀνέκδοτα ἐπέτυχον (...) ὅπερ ἐζήτουν (...), τὸ ὁποῖον ἀντιγράψας ὡς ῆν τὸ πρωτότυπον (...) · τὸ γειρόγραφον ἐκεῖνο πο ο' οῦ ἀντίγραψα τοῦτο δὲν φέρει δνομα, οῦτ ἐποχήν.

<sup>(44)</sup> Cf. Έχχλησ. Φάρος, 49, 1950, p. 125 : χειρόγραφος πορ' έμοι Ίστορία τοῦ "Αθω. γραφείσα περί τὰ μέσα τοῦ παρελθόντος αἰῶνος.

doute aussi celui de M. Gédéon qui tire l'édition de ses actes d'«un manuscrit privé v<sup>46</sup>.

Mais celui qui a, semble-t-il, exploité à fond les écrits de Théodoret est son neveu Jacques, moine de Néa-Skèté. Il paraît, en esset, très probable que les papiers de Théodoret, plutôt que brûlés ou volés, sont venus en la possession de son héritier le plus proche, lui aussi moine athonite depuis l'apparition des moines à l'Athos, l'autre s'occupe des questions dogmatiques et des dissends religieux qui ont troublé la vie athonite aux xv11º et xv11º siècles 4º. Une recherche exhaustive dans les sonds athonites serait nécessaire pour résoudre désinitivement le problème des diverses Histoires Athonites, de leurs sources et de leur interdépendance.

Dans le tableau ci-dessous nous avons porté toutes les mentions de documents du Prôtaton cités dans les catalogues publiés d'actes athonites : Uspenskij, Ukazaiel, et son adaptation en grec publiée par Kourilas, Calalogue; J. Müller, Historische Denkmäler in den Klöslern Athos, Vienne, 1851; Zachariae von Lingenthal, Jus graeco-romanum, III, Leipzig, 1857, repris par Zépos, Jus; V. Langlois, Le Mont Alhos et ses monastères, Paris, 1867; G. Phréarités, liste dressée en 1846 et publiée en 1863/64 dans le tome 15 de Πανδώρα.

| N° la prés.<br>édit. | Uspenskij<br>p., nº | Kourilas<br>nº | Müller<br>p. | Zachariae<br>p., nº | Zépos<br>p., nº | Langlois<br>p. | Phréarité<br>p. |
|----------------------|---------------------|----------------|--------------|---------------------|-----------------|----------------|-----------------|
| 1                    | 40,1                | 27             | 147          | xv, 3               | xviii, 3        | 31             | 195             |
| 2                    | 40,2                | 28             | 147          | xv, 4               | xviii, 4        | 31             |                 |
| 3                    | 40,3                | 29             | 147-8        | xv, 7               | xix, 7          | 31             |                 |
| 4 }<br>5 }<br>6      | 56,1-2              | 150 et 151     | 147          | xv, I-2             | xvIII, 1-2      | 31             | 195 7<br>195 ?  |
| 7                    | 36,1                | 1              | 148          | xvi, 15             | xix, 15         | 31             | 196             |
| 8                    | 36,2                | 2              | 150          | xvii, 30            | xx, 30          | 31             | 197             |
| 9                    | 41-42,11            | 37             | 150          | xvII, 33            | xx, 33          | 31             | 197             |
| 10/11                |                     |                | 195          | xx, 90              | XXII, 90        | 41             | 198             |
| 11                   | 64,5                | 202            | 156          | XXI, 115            | ххи, 115        | 34             |                 |
| 12                   | 36,3                | 3              | 156          | xxr, 114            | ххии, 114       | 39             | 198             |
| 13                   | 37,5                | 5              | 169          | xxv, 192            | xxvii, 192      | 40             | 197             |
| 14                   |                     |                |              | 1                   |                 |                |                 |

<sup>(45)</sup> Gf. Gźpłon, Alhos, p. 79, 80. Quant à A. Mordtmann, il disposait pour l'édition de la Diègèsis mériké, d'un ms. du xvı s., s appartenant au moine Macaire de Chio s. Mordymann, Historika, p. 61. — Comme la source des éditions Kalligas, Pistès, Gédéon et Mordtmann est toujours un manuscrit imprécis, nous ne répétons pas etite indication dans la rubrique Editions de chaque acte.

Les sources de la présente édition. Notre édition repose essentiellement sur le matériel que Millet rapporta de l'Athos en 1918. Il trouva dans le coffre scellé du Prôtaton et photographia les Actes nºs 1 à 8, 10, 11, 14 et l'Appendice I; les nºs 7 et 8 sont dans une sacoche non numérotécés, les autres dans la sacoche nº 15. Millet prit aussi des notesés que nous possédons et sur lesquelles se fondent en grande partie nos descriptionsés. Vingt-trois ans après Millet, F. Dölger photographia exactement les mêmes pièces; les reproductions de ses microfilms nous ont permis de collationner et d'améliorer notre texte là où les photos Millet étaient défectueuses.

La collection «Archives de l'Athos» a comme principe de publier pour chaque couvent les documents conservés dans ses propres archives. Cependant, étant donné la dispersion, constatée plus haut, des documents du Prôtaton, et l'importance que certains d'entre eux revêtent pour l'histoire de la Communauté, nous dérogeons à cette règle, et nous éditons à leur place deux documents (n° 12 et 13) dont les originaux se trouvent actuellement hors du Prôtaton. Pour ces deux actes nous disposons aujourd'hui des photos et des descriptions des originaux faites par J. Lefort et L. Mavromatis, qui, en mai 1971, ont effectué au couvent d'Iviron une mission pour le compte du Centre de recherche d'histoire et civilisation de Byzance de Paris<sup>51</sup>. Pour le n° 9, dont la copie du Prôtaton n'a pas été photographiée par Millet, ni apparemment par Dölger, nous avons utilisé une copie de Vatopédis et une copie qui figure sur un manuscrit du Rossikon<sup>53</sup>.

Principes de celle édition. Nous avons suivi les principes appliqués dans les volumes précédents de la collection « Archives de l'Athos » : régeste, description, analyse, notes et texte. La bibliographie est intentionnellement restreinte : nous n'avons retenu que les travaux qui décrivent, analysent, corrigent ou datent nos documents. Le texte est édité selon la méthode diplomatique, sauf pour le nº 9, pour lequel nous ne disposons que de copies modernes. Les esprits et les accents sont reproduits tels qu'ils figurent, sauf que nous avons ramené le grave à l'aigu devant une ponctuation; nous avons conservé l'accent sur la première lettre d'un groupe de deux voyelles, lorsque le document le place ainsi; l'apostrophe est mise partout, même quand le texte l'ornet. L'apparat, pour les documents originaux, ne contient que les indications et corrections nécessaires à la compréhension du texte; pour les actes édités à partir de copies, nous donnons les variantes des meilleures copies.

Dans l'édition des actes, nous avons employé les signes conventionnels qui sont utilisés dans les volumes précédents de la collection; on en trouvera la liste dans Actes Lavra<sup>2</sup>, p. 10, Actes Esphigménou<sup>2</sup>, p. 11.

<sup>(46)</sup> Cf. E. Kountlas, dans Θεολογία, 14, 1936, p. 47-48; 21, 1950, p. 274-275; 23, 1952, p. 18.

<sup>(47)</sup> Nous connaissons plusieurs manuscrits athonites composés par Jacques de Néa-Skèté, par ex.: Sainte-Anne, Kyriakon 4 (cf. Gérasimos Mikrayannanitès, Karáλογος χειρογράφων χωδίκων τῆς Βιδλ. τοῦ Κυραχοῦ ... ἀγίας ... ᾿Ανγης, Λίπθιας, 1961, p. 24-64, Sainte-Anne, Kalight Timios Slauros 17 (cf. E. Kounilas, dans Θεολογία, 21, 1960, p. 274-279); Panildiimôn 281 cf. 282 (cf. Lampnos, Catalogue, II, p. 348-363); Kausokaiguia, nº 67, 68, 258 (cf. E. Kounilas, Κατάλογος τῶν κωδίκων τῆς ... στήτης [Καυσοκαλυδίων, Paris, 1930, p. 49-51, 129-130). Jacques a aussi écrit des canons (cf. Kausokaiguia, nº 72.2, 130.6, 210.4, etc).

<sup>(48)</sup> Selon le Kaialogos, mais l'inventaire de 1908 lui donne le nº 14.

<sup>(49)</sup> Nous n'avons pas trouvé les notes du nº 8.

<sup>(50)</sup> Les notices grecques ont été vérifiées par nous, quand elles figurent sur les photos ; sinon, nous les publions d'après les transcriptions de Millet sans le signaler autrement. Toutes les notices slaves ont été photographices.

<sup>(51)</sup> Nous nous faisons un plaisir d'adresser nos remerciements au prof. L. Politès qui, des 1970, nous avait envoyá un microfilm de l'Acte nº 13, provenant des archives athenites de l'Université de Thessalonique (mission Signias).

<sup>(52)</sup> Photo au Collège de France.

<sup>(53)</sup> Photographiée par Dölger et examinée par nous dans les archives de l'Académie de Bavière.

## TABLE DES DOCUMENTS

## I. Classés par date

- 1. Sigillion de Basile Ier, juin [883].
- 2. Acte de Léon VI, février [908].
- 3. Chrysobulle de Romain Ier Lécapène, août [934].
- 4. Protocole d'accord entre Hiérissiotes et Athonites, mai [942].
- 5. Rapport de l'épopte Thomas [entre mai 942 et août 943].
- 6. Délimitation de l'Athos, 2 août [943].
- 7. Typikon de Tzimiskès [avant l'été 972].
- 8. Typikon de Monomaque, septembre 1045.
- 9. Chrysobulle de Constantin IX Monomaque, juin 1046.
- 10. Requête d'un moine et décision du patriarche Charitôn [1178-1179].
- 11. Sigillion du patriarche Niphôn, [novembre 1312].
- 12. Chrysobulle d'Andronic II Paléologue, novembre 1312.
- 13. Chrysobulle-typikon de Manuel II Paléologue, juin 1406.
- 14. Acte du prôtos Kosmas, 10 juin 1500.

#### Appendices:

- I. Documents sur les prérogatives de l'Athos.
- II. Obligations de Vatopédi et du Pantocrator envers le Prôtaton au titre de l'usage d'un pré.
- III. Liste des documents du Prôtaton conservés dans d'autres fonds.

## II. Classés d'après leur origine

Actes d'empereurs : nos 1, 2, 3, 7, 8, 9, 12, 13.

Actes de patriarches : nºs 10/II, 11. Actes de fonctionnaires : nºs 4, 5, 6.

Actes des autorités centrales de l'Athos : nº 14.

indes des autorites centrales de l'Ablios .

Acte de moine : nº 10/I.

## III. Classés d'après leur objet

Actes concernant les droits et les privilèges de l'Athos : nos 1, 2, 3, 9, 12,

Règlements de l'Athos : nos 7, 8, 13.

Actes concernant les rapports de l'Athos avec ses voisins : nos 4, 5, 6.

Actes concernant les rapports de l'Athos avec l'autorité patriarcale : nos 10, 11.

Acte concernant les rapports du Prôtaton avec les couvents : nº 14.

## **TEXTES**

## I. SIGILLION DE BASILE Ier

Σιγίλλιον (1. 10, 24)

Juin, indiction 1 [883]

L'empereur garantit les moines de l'Athos et le monastère de Kolobou contre toute charge ou vexation qu'ils pourraient subir de la part des fonctionnaires ou des habitants de la région d'Hiérissos.

Le texte. — A) Copie ancienne figurée (xm° s.?), qui imite une écriture du x° s., conservée dans les archives du Prôtaton (sacoche 15, pièce  $\Delta'$ ), où Millet l'a photographiée. Il s'agit d'une copie sur parchemin,  $560 \times 360$  mm, de trois documents (Actes n° 1, 2 et 3): les n° 1 et 3 sur le verso, le n° 2 sur le recto. Bon état de conservation, sauf pour le haut qui est déchiré irrégulièrement. Les lignes ont été tracées à la pointe sèche. Encre foncée, de la même couleur pour le texte et pour les termes de recognition, introduits dans les espaces ménagés à cet esset. L'orthographe est correcte, mais les accents manquent souvent; abréviations rares, parsois tréma sur les ι et υ. Dans le n° 1, deux mots de recognition en caractères latins (l. 18), dont le scribe semble avoir dessiné, d'après l'original, les lettres qu'il ne reconnaissait pas (cf. le s de iubemus et le n de iuniu). Sur la marge gauche du verso, notice moderne: N° 14 χρυσόδουλλον 'Ρωμανοῦ κὲ Κωνσταντίνου. — Le sceau de plomb, attaché à cette pièce par une ficelle, ne lui appartient pas; il y a été accroché plus tard (voir notes, n° 4 notes, et Album pl. VIII). — Album, pl. I.

B) Copies modernes: 1) Copie de Kutlumus; 2) Copie de Philothéitès; 3-4) Copies dans les cod. Pantéléimôn 281, p. 203, et 282, p. 97; 5) Copie dans le cod. Par. Suppl. gr. 754, f. 195r-v, faite par Minoïde Mynas, qui a transcrit une copie trouvée à Esphigménou (probablement celle de Théodoret, cf. ci-dessus, p. 171 et note 41, et Acles Esphigménou², p. 4). Nous ignorons si la copie de Kutlumus était complète; toutes les autres s'arrêtent au même endroit (l. 17 αὐτῶν), elles dérivent donc d'un même prototype; le compilateur du Pantéléimôn 281 a complété la lacune du début par un intitulé tiré de documents plus tardifs: Βασίλειος ἐλέφ Θεοῦ πιστὸς βασιλεὸς καὶ αὐτοκράτωρ 'Ρωμαίων, et celle de la fin par une phrase qui s'accorde mal avec le texte.

Editions: Uspenskij, Islorija, III, 1, p. 295, d'après la copie de Philothéitès; Kalligas, Athonias, p. 28; Pisrès, Athos, p. 24-25; Gédéon, Athos, p. 79-80; Lake, Early days, p. 76, d'après

l'édition Uspenskij; Lampros, Patria, p. 150, d'après le codex Pantétéimón 281; Dölgen, Archivarbeit, p. 427-428, d'après la copie A; Έγχυχλοπ. Παπόρου-Λαρούς, Athènes, 1963, fasc. 50-51, p. 790, d'après l'édition Uspenskij-Lake, nous semble-t-il; Mamalakès, Sainte Montagne, p. 38, d'après Lake et Gédéon. Toutes les éditions, sauf celle de Dölger, s'arrêtent au même endroit que les copies modernes (l. 17).

Nous éditons la copie ancienne A, en négligeant les nombreuses erreurs des copies modernes et celles des éditions précédentes; mais nous donnons en apparat les lectures divergentes de Dölger (D). Nous n'avons pas cru utile de reproduire (l. 1-3) les quelques lettres isolées lisibles.

Bibliographie: USPENSKIJ, Istorija, III, 1, p. 37 (an. 872; traduction russe); LAKE, Early days, p. 57 (an. avant 881); LAMPROS, Patria, p. 150 (an. 875); GÉDÉON, Athos, p. 79 (an. 885 : date très répandue; elle repose sur USPENSKIJ, Ukazatel, p. 40 nº 1, qui date le document « avant 6393 », année considérée comme la dernière du règne de Basile Ier; le traducteur du catalogue omet le mot « avant », et date « 885 » : cf. Kourilas, Catalogue, p. 209 nº 27); Dölgen, Regesten, nº 492 (an. 873/874, bibliographie antérieure), Archivarbeit, p. 422, 424, 426, et Grèg. Pal., 42, 1959, p. 176; Dölger-Karayannopulos, Urkundenlehre, p. 53.

ANALYSE. — Préambule: [Début mutilé. Les moines doivent être libres de tout souci], asîn de pouvoir réaliser leur but, louer Dieu (l. 1-6). Dispositif: Attendu que ceux qui ont choisi la vie érémitique et le séjour au Mont Athos, où ils ont installé leurs humbles campements, subissent de la part des gens du voisinage des vexations, l'empereur [Basile Ier] délivre le présent sigillion asîn qu'ils puissent vivre sans trouble et prier pour lui et pour le monde entier (l. 6-12); il interdit à tout fonctionnaire, civil ou militaire, et à toute personne privée, jusqu'au simple meunier, de causer aucun tort aux moines, et en particulier aux bergers et aux bouviers de conduire leur bétail [au delà] de l'énoria d'Hiérissos, telle qu'elle est, vers l'intérieur de l'Athos (l. 12-18). A partir du présent mois de juin de la première indiction, le monastère récemment fondé par Jean Kolobos, et les ascètes de l'Athos resteront à l'abri de toutes les vexations susdites (l. 18-21). Clause pénale, rappel de la date, annonce de la signature impériale (l. 22-25). Ayant lu, nous avons signé de notre

Notes. — Dalation. Des deux indictions 1 que comporte le règne de Basile I° (années 868 et 883), la première est à exclure, car le couvent de Jean Kolobos, près d'Hiérissos, n'était pas encore fondé à cette date. Sur cette question et, en général, sur Basile I° et l'Athos, voir I° Partie, p. 36-38; 45-48.

Diplomatique. Une description détaillée de la copie ancienne est donnée par DÖLGER (Archivarbeit, p. 422-427) qui a vu et photographié le document en 1941; il faut rectifier un point : le texte est écrit sur un seul morceau de parchemin et non pas sur deux (voir notre description, d'après les notes de Millet; comparer aussi les déchirures du bord supérieur, sur les pl. I et II). Selon Dölger, notre copie, « écrite vers la fin du xê-début du xe s., serait l'œuvre d'un fonctionnaire qui l'aurait validée par son sceau ». Si le sceau se trouvait vraiment en place, on devrait accepter que la copie et été exécutée au milieu du xe s. et certifiée par le stratège de Thessalonique Katakalôn (connu en 943, voir Acte n° 6), car le sceau lui appartient (voir Acte n° 4, notes). Mais quand on sait combien

facilement les sceaux se déplacent d'un document à l'autre, la présence de celui-ci ne suffit pas à donner une apparence officielle à notre copie, qui présente de graves anomalies. En effet, après le troisième acte, une grande partie du parchemin est restée vide, sans aucune trace d'une formule de validation, ni d'une signature de la personne qui aurait authentiqué la copie. (On se reportera à Dölger, Παρασπορά, Ettal, 1961, pl. II et III, la photo Millet que nous publions s'arrêtant au ras de la dernière ligne.) Quant au contenu, si dans l'acte de Basile la phrase ἀναγνόντες οἰκεία χειρί ὑπεσημηνάμεθα peut tenir lieu de signature (cf. plus loin), dans l'acte de Léon aucune signature ne suit la formule habituelle (ἐν ῷ - κράτος) qui l'annonce, tandis que dans l'acte de Romain le copiste a écrit au milieu de la ligne, la signature fictive: + 'Ρωμανὸς καὶ Κωνσταντῖνος+. Les bévues grammaticales ne manquent pas non plus: par ex. nº 1, l. 9 participes au génitif, faute entraînée par les génitifs de la ligne précédente (cf. apparat), nº 2, l. 58 γεγενημένην au lieu de γεγενημένον. Ces omissions et incorrections nous font croire que nous avons là une copie privée, faite par les moines du Prôtaton (nous trouvons de telles séries de copies non officielles dans d'autres fonds athouites). C'est certainement beaucoup plus tard, probablement après la perte des originaux, que l'on a pensé à transférer un sceau du x° s. sur cette copie pour lui donner une apparence officielle.

L'acte de Basile Ier a une importance diplomatique très grande : il est le plus ancien privilège impérial conservé sûrement daté, mais aussi le plus ancien spécimen conservé de sigillion (sur la définition diplomatique de cet acte, voir Ire Partie, p. 46 et notes 10-15). Dölger-Karayannopulos (Urkundenlehre, p. 112-113) classent les sigillia parmi les «Verwaltungsurkunden» et placent leur apparition au milieu du XIIe s. Or, des mentions très antérieures, bien que rares, existent, sans qu'il soit toujours facile d'établir la distinction entre acte d'administration et acte conférant un privilège. Léon VI donne d'intéressantes indications sur la différence entre un sigillion et une charistikė (Acte nº 2, 1. 11-12 et notes). Ce même empereur délivre un sigillum au couvent du Mont Cassin (F. Trinchera, Syllabus graecarum membranarum, Naples, 1865, nº 2, p. 2; sur la date et l'auteur, cf. Dölger, Regesten, nº 555); un sigillion de Léon VI est cité par Constantin Porphyrogenete, De administrando imperio, éd. Gy. Moravcsik, Budapest, 1949, p. 230, l. 72. Un basilikon sigillion est mentionné dans une lettre du patriarche Nicolas Ier Mystikos (Darrouxès, Épistoliers byzantins, p. 116, l. 22); il pouvait être de teneur comparable à celle des trois sigillia de Basile II concernant l'organisation de l'Église de Bulgarie (Dölger, Regesten, nºs 806, 807, 808). Un acte de Romain I<sup>er</sup> de 927, pour le couvent Saint-Vincent de Longobardie, est défini comme sigillum, chrisobolum et sigillum, sigilli; il y est précisé que l'acte portait la signature autographe (subscriptionem propria manu) des empereurs (? imperium nostrum) et la bulle d'or; il est daté par le ménologe : avril indiction 15 (texte latin dans Chronicon Vulturnense : L. Muratori, Rerum Italicarum Scriptores, t. I, pars II, Milan, 1725, p. 427; cf. Dölger, Regesten, nº 610); peut-être avons-nous ici une étape de la transition entre le simple sigillion et le chrysobulle pour l'acte conférant un privilège; voir aussi Acte nº 3, diplomatique.

1 acte conferent un privilege, von aussi 1200 a. 2, p. 126. 427; La fin du document n'a pas manqué de susciter l'intérêt (cf. Dölger, Archivarbeil, p. 426-427; La fin du document n'a pas manqué de susciter l'intérêt (cf. Dölger, Archivarbeil, p. 426-427; Dölger-Karayannopulos, Urkundenlehre, p. 56 et n. 2). Après la formule èv & καὶ - κράτος Qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οἰκεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οἰκεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οἰκεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οἰκεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οἰκεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οἰκεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οἰκεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οἰκεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οἰκεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οἰκεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οἰκεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οἰκεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οἰκεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οἰκεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οἰκεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οἰκεία qui, à notre connaissance i phrase : ἀναγνόντες οἰκεί

2. ACTE DE LÉON VI (908)

181

où nous savons que Basile avait apposé de sa main seulement la croix, et Constantin la croix, pour lui et son jeune frère Léon, ainsi que les noms des trois empereurs (ibid., col. 189 B et 409 A); on peut penser que l'on se trouve ici à mi-chemin entre le simple legillegimus, depuis longtemps apposé par un haut fonctionnaire, et la signature complète, écrite en rouge de la main de l'empereur, telle qu'elle figurait probablement en bas de l'acte de Léon VI (Acte nº 2) et certainement en bas du chrysobulle de Romain Ier Lécapène (Acte nº 3).

L. 8 : ἐπιχωριαζόντων, προσομορούντων. Ces expressions visent toutes deux, nous semble-t-il, les habitants de la région d'Hiérissos; la première, par rapport au couvent de Kolobou et aux moines installés près des villages, la seconde, par rapport aux moines athonites.

L. 15: καθώς ἐστιν - ὅρει. Nous hésitons sur la ponctuation de cette phrase peu claire. Il nous semble, d'après l'Acte nº 5, qui la reprend en partie (l. 23-24) et où l'on trouve une expression analogue (l. 30: ἀπὸ τὸν Ζυγὸν καὶ τὴν ἔσω), et d'après l'Acte nº 7 (l. 96: ἀπὸ τοῦ ποταμοῦ τοῦ Ζυγοῦ καὶ ἐνδοτέρω ἐπὶ τὸ "Ορος), que τὴν ἔσω indique le territoire athonite, quand on se place à l'extérieur. — Sur le rôle important que joue le terme ἐνορία dans notre texte, voir Ire Partie, p. 56-57.

||1 illisible ||2 illisible ||3 illisible ||4 [..  $\pm$  35..] καθίστασθαι τον δικεΐον σκοπον ωσαν αγα-||5 πληροΐεν καὶ π $[...\pm15..]$ ομεν τας προσηκουσας ύμνωδίας καὶ δοξολογιας τῷ τῷν  $||^6$  απάντων καλ[ῷν χορηγῷ ?]προσαγαφέρειν. Διό και τους τον ερημικον βίον ελομενους και τας κατα-||7μονάς καὶ διατριδάς εν τῶ του Αθωνος λεγομένω ὅρει ποιησαμένους καὶ τὰς εὐτελεῖς σκη-||«γὰς εἰς ἀεῖ πηξαμέγους, παρὰ τῶν ἐπιχωριαζόντων καὶ τῶ ὅρει τούτω προσομορουντων ||9 [ἐπη]ρεαζομενων καὶ μὴ συγχωρουμενων καθαρῶς καὶ ἀταράχως τα τοῦ οἰκείου λογισμοῦ [|10 διεκτελεῖν, ἡ θεοσυνέργητος ημῶν βασιλεία δίκαιον ήγήσατο δια τοῦδε ἡμῶν τοῦ σιγιλλίου  $||^{11}$  τοῦ  $[\lambda]$ οιποῦ ἀθορύδους καὶ ἀταράχους διάγειν, εὐχεσθαί τε ύπερ τῆς ημῶν γαληνότητος και  $||^{12}$  ύπερ παντὸς του τῶν χριστιανῶν συστήματος. "Οθεν καὶ εξασφαλιζόμεθα παντας, ἀπό τε  $||^{18}$  στρατηγών, βασιλικών αν(0ρώπ)ων και εως έσχατου αν(0ρώπ)ου τοῦ δουλείαν καταπιστευομένου, ἔτι δὲ  $||^{14}$  και ιδιώτας καὶ χωριάτας καὶ εως του εν τω μύλωνι ἀλήθοντος, ίνα μη έπηρεάση τις τους ||15 αυτούς μο(να)χ(ούς), αλλα μηδε καθως εστιν τοῦ Ερισου ή ἐνορία καὶ την εσω προς τῷ τοῦ "Αθωνος ορει  $||^{16}$  εἰσέρχεσθαί τινας, μητε ποιμένας μετα τῷν ποιμνίων αυτῷν μητε βουχόλους μετα τῶν βου- $||^{17}$ χολίων αυτῶν μητε απλως κτήνη τα δἰαδήποτε, μητέ τινα ζαλην και ταραγην παρα τινος  $\|^{18}$  είς τούς προειρημένους ανδρας γίνεσθαι. Τοϊγάρουν κ(αl) iubemus άπο τοῦ παρόντος iuniu  $\parallel^{16}$  μηνο(ς) τῆς ἐνισταμένης πρωτης ἰνδ(ικτιῶνος) διαφυλαττεσθαι κὰι τὸ μοναστήριον το έκεισε άρτίως ||20 κατασκευασθέν παρα Ιωαννου τοῦ λεγομένου Κολοδου και τους εν τω ποορηθεντι τοῦ "Αθωνος ||21 όρει ασκητάς ἀπο παντων τῶν προειρημένων παρενοχλησεων έλευθέρους καὶ αδιασειστους,  $\|^{22}$  του τολμώντος προς εναντίωσιν τῶν παρ' ημῶν ευσεδῶς εγκελευσθέντων τι διαπράξασθαι ||23 [ύ]φορουμένου τον έχ της ημετέρας αγαναχτησεως επαχθησόμενον αυτῶ χινδυνον, άρχουμενων ||<sup>24</sup> απάντων τῆ επιδείζει καὶ μόνη τοῦ παροντος ημών σιγιλλίου, γραφεντος μηνὶ καὶ ἰνδ(ικτιῶνι)  $||^{25}$  τοις προγεγραμμένοις, ἐν ῷ καὶ τὸ ἡμέτερον ευσεθες και θεοπροδλητον υπεσημηνατο κράτος. | 26 Αναγνώντες οἰκεῖα χειρὶ υπεσημηναμεθα +

## 2. ACTE DE LÉON VI

Δικαίωμα ἐπικυρωτικόν (1. 56)

Février, indiction 11 [908]

L'empereur, ayant examiné les accusations portées par les Athonites contre les moines de Kolobou, ordonne la destruction d'un acte qu'il avait établi antérieurement et qui avantageait Kolobou, et établit celui-ci, qui confirme les dispositions du sigillion de son père.

Le texte. — A) Copie ancienne figurée, décrite au nº 1. Le début du texte manque. Un défaut du parchemin a obligé le scribe à laisser en blanc de petits espaces (l. 9 et 10); un autre espace, que nous conservons, a été ménagé après le mot ἐκδιάζονται (l. 28). Les termes de recognition mélangent les caractères grecs et latins (l. 44, 56, 58, 59). — Album, pl. II-III.

B) Les copies modernes que nous avons énumérées dans le nº 1; de plus, copie dans le codex Pantéléimôn 204, p. 59. Le compilateur du Pantéléimôn 281 a complété en partie, comme il l'a fait pour l'Acte nº 1, la lacune du début par l'invocation trinitaire et l'intitulé habituels.

Editions: Uspenskij, Istorija, III, 1, p. 296-298; Kalligas, Athonias, p. 29-31; Pistès, Athos, p. 25-27; Gédéon, Athos, p. 81-83; Lake, Early days, p. 84-86; Lampros, Patria, p. 152-154. Pour les sources de ces éditions, voir nº 1, éditions.

Nous éditons la copie ancienne A; dans l'apparat, nous ne signalons que les leçons fautives de Lake (L), qui ont échappé à Dölger (cf. bibliographie), et les leçons de Dölger (ibid.) que nous n'acceptons pas (D).

Bibliographie: USPENSKIJ, Istorija, III, 1, p. 43-45 (traduction russe), 46 (an. 887), et Ukazalel, p. 40 nº 2 (avant 6419, qui devint dans la traduction grecque 911, cf. Kourilas, Calalogue, p. 210 nº 28); Lake, Early days, p. 58 (an. 900?); Smyrnakės, Alhos, p. 23 (an. 887), 24-25 (extraits); Lampros, Patria, p. 154 (an. 900); Dölger, Regeslen, nº 514 (ca. 887), et Archivarbeil, p. 423, 424 (an. 893), 426, 428-429 (corrections apportées au texte de Lake); Mamalakės, Sainle Montagne, p. 39-40 (extraits).

ANALYSE. — Préambule mutilé (l. 1-3). Exposé : Le défunt père [Basile Ier] de l'empereur avait, à la demande de Jean Kolobos, octroyé aux ascètes de l'Athos un sigillion qui assurait à ces saints hommes la tranquillité et au monastère fondé par Jean la possession de l'énoria d'Hiérissos et d'elle seule (1. 3-8). Après un certain temps, au début du règne [de Léon VI], les moines de Kolobou allèrent trouver l'empereur et lui demandèrent un sigillion, comme s'il s'agissait d'obtenir une confirmation de l'acte de son père : mais, en présentant les choses d'une manière détournée (πλαγίως). au lieu d'un document de ce type, ils obtinrent un acte de donation, ce qui était abusif (1, 8-12). Par la délimitation qu'ils y ont fait introduire, ils s'octroyaient la propriété de presque tout l'Athos, [de biens dans] les communes de Sidèrokausia, Chlomoutza et autres, des monastères de Moustakônos, Kardiognôstou, Athanasiou et Louka, et enfin de l'«ancienne kathédra tôn gérontôn» (l. 13-17). André, « premier hésychaste » de la Montagne, représentant tous les moines [de l'Athos]. vint à la capitale et expliqua à l'empereur comment les moines de Kolobou, forts de cet acte établi par ruse, avaient pris possession de tout l'Athos, traitant [les Athonites] comme leurs parèques et soutenant qu'ils pouvaient les chasser comme [installés] sur leurs propres terres; tenant l'Athos pour leur domaine à pâture, ils y laissaient entrer le bétail des régions voisines, contre paiement (l. 17-28). Des représentants des communes accompagnèrent [André] et unirent leurs protestations aux siennes (l. 28-31). Ayant vérifié l'exactitude des accusations, le protospathaire Nicéphore Eupraxès, désigné pour enquêter sur l'affaire, ordonna aux deux parties de se rendre à la capitale (l. 31-34). L'higoumène de Kolobou se sit représenter par les moines Pachôme et Athanase et, en présence des deux parties, sur ordre de l'empereur, l'affaire fut jugée devant le sékréton des asèkrèteia par le magistros Stéphanos, le protospathaire et prôtoasèkrètis Constantin, et le protospathaire et préposé aux requêtes Basile, lesquels ont trouvé que ces terres avaient été abusivement inscrites dans l'acte, ce que reconnurent les moines de Kolobou (l. 34-43). Dispositif : L'empereur, se pliant volontiers à l'avis des juges, ordonne la destruction de l'acte abusif; les moines athonites, conformément à la volonté du père de l'empereur, ne subiront aucune vexation; les communes posséderont leurs biens sans amputation; les [possessions des] moines de Kolobou se limiteront, conformément à l'acte [de Basile Ier], à la seule énoria d'Hiérissos et à l'agglomération (καταμονή) de Kaména avec ses vignes et ses jardins; tous les voisins auront librement l'usufruit des terres klasmatiques, qu'elles soient sises à Kaména ou ailleurs, en vertu du statut des biens klasmatiques (l. 43-54). Conclusion, date, annonce de la signature impériale (l. 54-60).

Notes. — Dalation. Il y a deux indictions 11 sous le règne de Léon VI, en 893 et en 908. Contrairement à Dölger (Archivarbeit, p. 424), nous pensons que c'est la seconde qui convient au présent acte : cf. Ire partie, p. 48, 51, où l'on trouvera aussi un commentaire détaillé du présent document (p. 52-54).

Diplomatique. L'acte de Léon contient d'intéressantes précisions sur la distinction entre divers genres d'actes de la chancellerie impériale : σιγίλλιον, ἐπικυρωτικὸν [σιγίλλιον], χαριστικῆς τύπος (cf. les l. 4, 11-12). Après avoir été la victime des manigances des moines, Léon a préféré qualifier prudemment son acte de «titre de confirmation» (δικαίωμα ἐπικυρωτικόν). Le terme dikatôma, très général, ne désigne aucun genre particulier de document. En réalité, puisque ce document confirme un sigillion, il doit aussi en être un, ce qui ressort aussi des l. 11-12. Pas plus que dans l'acte de Basile, nous ne trouvons dans le texte mention du sceau.

Prosopographie et itiulature. Sur le prôtos hèsychasiès André (l. 17) et sur la personne qui, sans être nommée dans l'acte, a joué le rôle le plus important dans cette ambassade, c'est-à-dire l'ancien moine du Stoudios Blaise, voir Ire Partie, p. 49-52. — Le protospathaire Nicéphore (l. 31-32) pourrait être le fils d'Eupraxios qui, en 880, est stratélate de Sicile (cf. Georges le Moine Continué, Bonn, p. 845). Le magistros Stéphanos (l. 37) doit être l'homme de confiance de Léon VI, qui dirigea l'interrogatoire de Théodore Santabarènos (cf. Théophane Continué, livre VI, Bonn, p. 354-356). Le prôtoasèkrètis Constantin (l. 37-38) est connu par une lettre que lui adressa le patriarche Nicolas Ier Mystikos durant son exil (907-912 : PG, 111, col. 372-873). Nous ne connaissons pas d'autre mention du protospathaire Basile ἐπὶ τῶν δεήσεων (l. 38-39), qu'il faut distinguer de son homonyme, protospathaire et préposé aux requêtes qui fit carrière soixante ans plus tard et qui est connu par une novelle de Nicéphore Phokas (Dölger, Regesten, no 721; sur la date et sur l'attribution, cf. N. Svoronos, dans Annuaire de l'École Pratique des Hautes Études, année 1971, p. 287). — Sur le préposé aux requêtes, cf. N. Oikonomidès, Les listes de préséance byzanlines, Paris, 1972, p. 322. Sur le prôtoasèkrètis et les asékrèteia, cf. ibid., p. 310-311; Théoph. Cont., Bonn, p. 34, l. 23, p. 170, l. 8; Georg. Moine Cont., Bonn, p. 822, l. 4; Dölger, Kodikellos, p. 62.

L. 12 : χαριστικής τύπον. Charistikė n'est pas un terme diplomatique; c'est la désignation littéraire d'un acte de donation; selon le cas, l'acte peut être désigné comme ὑπόμνημα, ἔγγραφον δωρεᾶς, πιττάχιον δωρεαστικόν: cf. Hélène Ahrweller, Charisticariat et autres formes d'attribution de fondations pieuses aux xe-xie siècles, Zbornik Radova Vizant. Inst., 10, 1967, p. 2, note 11.

L. 12-13 : . . . διεγράψαντο καὶ περιορισμὸν ἐκθέμενοι. Il nous semble que cette phrase fait allusion à une liste de biens que les moines de Kolobou auraient introduite dans leur requête (cf. actes mentionnés nº 2) ou dictée au scribe impérial. Le terme περιορισμός doit être pris ici au sens général : énumération des terres qui constituent un domaine, et non pas au sens strict : description des limites; cf. l. 22 : περιγραφή.

L. 14: καὶ πρὸς τούτοις καὶ χωρία. Les communes mentionnées sont Sidèrokausia (sur laquelle voir Ire Partie, p. 36-37 et notes 157, 158-164) et Chlomoutza (inconnu par ailleurs). Le noyau des biens de Kolobou à Sidèrokausia aurait été constitué autour du petit monastère fondé à cet endroit par Jean Kolobos, avant la fondation de son couvent d'Hiérissos (voir Ire Partie, p. 38, 53 et note 68).

L. 15-17: sur ces petits monastères, voir Ire Partie, p. 41; sur la kathédra tôn gérontôn, ibid., p. 111-114.

L. 29 : χωρῶν. Il faut sans doute comprendre ici χωρίων. En effet, les mots τῶν εἰρημένων ne peuvent se rapporter qu'aux villages cités l. 14-15 et dont il est de nouveau question l. 48, 55.
L. 50 : διακράτησις. Sur ce terme, cf. Actes Laura², nº 4, notes.

Acles mentionnés: 1) Acte de l'empereur Basile Ier (l. 4, 11 : σιγίλλιον, l. 8 : κέλευσις, l. 49 : χάρτης) = Acte nº 1. 2) Peut-être une requête écrite des moines de Kolobou demandant au nouvel empereur Léon confirmation de leurs privilèges (cf. l. 9-13). 3) Acte de l'empereur Léon VI, qualifié de χαριστική (l. 12; cf. 22, 41, 45 : χάρτης), en faveur du couvent de Kolobou, délivré au début du règne : détruit (l. 45); cf. Dölger, Regesien, nº 512, et Ire Partie, p. 48. 4) Requête des moines athonites (l. 19 : ἐδεήθη, l. 20 : ἀναδιδάξας) adressée à Léon VI vers la fin de 907; sur la date, voir Ire Partie, p. 48, 51-52. 5) Le déroulement de l'affaire a dû provoquer l'établissement d'un certain nombre d'actes, que nous ne connaissons que par des allusions imprécises, par ex. : a) prostagma

3. CHRYSOBULLE DE ROMAIN 1er LÉCAPÈNE (934)

185

de Léon VI au protospathaire Nicéphore (l. 31 : δεξάμενος); b) rapport du protospathaire à l'empereur (l. 33 : ἀνηγέγχατο); c) nouveau prostagma de Léon à Nicéphore ordonnant de porter l'affaire en justice (l. 33 : δεξάμενος, cf. l. 37-39); d) acte de Nicéphore convoquant à Constantinople les deux parties (l. 34 : τὴν βασιλεύουσαν καταλαβεῖν προσέταξεν); e) prononcé (par écrit?) du tribunal (l. 40 : εὑρέθησαν, l. 44 : τὰς τῆς δικαιοσύνης ἀκοὰς ... ἐπικλίνασα).

......

 $[1^1[..\pm 22..]$  πάσης παρενογ[λήσεως  $..\pm 17..$  ]ξα $[..\pm 12..]$  $[1^2[..\pm 8..$ ξλ]ευθεριάζοντες περιστάσεων άνατ....ωσει αν.... τω ομματι έπιρ[......] ||3 [.... ύπερ τη]ς βασιλείας ήμων ύπερεύχοιντο. Τοΐνυν καὶ τοῖς ἀσκηταῖς ἄπασι τοῦ περ[ιωνύμου] ||4 [όρους τοῦ "Αθ]ωνος πᾶλαι μὲν ὁ ἐν θεῖα τῆ λήξει π(ατ)ὴρ ἡμῶν καὶ βασιλεὺς σιγίλλιον ἐξ αιτήσεως []5 Ἰωάννου του ἐπιλεγομένου Κολοδου λαβεῖν έδικαίωσε, τοῦ περιφυλάττεσθαι πάντας τοὺς ἐν τῷ ἀυτῷ [[6 ὅρει σχολάζοντας θείους ἄνδρας ἐν διαφόροις κατασκηνώσεσι, καὶ προς τούτοις καὶ τὴν παρ' ἀυ-||'του του 'Ιωάννου νεουργηθείσαν μονὴν τῆς τοιαύτης προνοίας καταπολαύειν καὶ κατέχειν τὴν ||8 ἐνορίαν του Ἐρισου κὰι μόνον. Καὶ της τοιαυτης θείας κελεύσεως του εν μακαρία τη ληξει π(ατ)ρ(δ)ς ημών || ο καὶ βασιλεως επι χρόνους τινάς κρατησασης, υστερον δε προσελθόντες οἱ της μονης  $||^{10}$  τοῦ Κολοδοῦ εν άρχη της ημετερας αυτοκρατορίας, καὶ πλαγίως διδάξαντες, ώς εν τάξει  $||^{11}$  επιχυρωτιχοῦ τοῦ εν θεῖα τῆ λήξει  $\pi(\alpha\tau)\rho(\delta)$ ς ημῶν χαὶ βασιλεως σιγιλλίου επεζητησαν, εν ω παραλόγως ||12 της του σιγιλλίου μετενεχθέντες ταξεως χαριστικής τύπον ώς δυκ' δφελεν διεγραψαντο, καὶ περι-||13ορισμον εκθεμενοι, σχεδόν τὸν ὅλον εις δεσποτείαν καὶ κυριοτητα κατεκράτησαν  $A\theta$ ωνα,  $||^{14}$  καὶ προς τούτοις καὶ χωρία από τε των λεγομένων  $\Sigma$ ιδηροκαυσείων καὶ τῶν Χλομουτζῶν ||15 καὶ αλλων τινῶν, καὶ προς τούτοις καὶ μοναστήρια από τε του Μουστάκωνος, του Καρδιο-||16γνώστου καὶ του Αθανασίου και του Λουκα καὶ την τῶν λεγομένων γεροντων ἀρχαῖαν  $\| ^{17}$  καθεδραν. Έπειδη δε εκ του αυτοῦ περιωνυμου "Αθωνος 'Ανδρεας ὁ ευλαβέστατος μοναχ(ος $) \| ^{18}$  καθ πρώτος ησυχαστής τοῦ ἀυτοῦ περιωνύμου ὅρους, ἐκ προσώπου πάντων τῶν εκεῖσε ||18 σχολαζοντων θείων ανδρῶν, τὴν βασιλευουσαν καταλαδῶν ἐδεήθη τῆς ἡμετέρας ||20 βασιλειας αναδιδαζας ὡς οι της μονης του Κολοδου, της τοιαύτης ἐπειλη/μ/μενοι προ- $\|^{21}$ φασεως [x] καὶ εις δικαίωμα της αδίκως τηνικαυτα γενομένης κατα πανουργίαν  $||^{22}$  περιγραφης τον αυτόν χάρτην προκομίζοντες, κατεκράτησαν τὸ ὅλον ορος τοῦ  $||^{23}$  Αθωνος καὶ τους εν αυτω σχολαζοντας θείους ἄνδρας υπο ιδίαν παροικίαν πολλά- $||^{24}$ κις διαπληκτιζόμενοι αποφαίνονται, καὶ αποδιώκειν ώσπερ ἀπο οἰκείων κτημά- $||^{25}$ των ισχυρῶς διατείνονται, καὶ προς τουτοις, ώσπερ νομαδικόν προάστειον τὸν ὅλον ||28 διακρατοῦντες 'Αθωνα καὶ τών πλησιαζουσων χώρων εισάγοντες τα βοσκή- $||^{27}$ ματα καὶ τα ύπερ της τουτων νομής κομιζομενοι, μικρου δήν απελαύνειν ||28 αυτούς έχειθεν παντελώς έχδιάζονται. Προς τουτοις δε καί εκ τοῦ μερους τῶν ||29 εἰρημένων χωρῶν συνανελθόντες τω ἀυτῶ ευλαδεστάτω ἀνδρὶ περι της τοιαυτης || 30 πλεονεξίας καὶ παραλόγου κατασχεσεως των της μονης τοῦ Κολοβου κατε-|| 316οησαν. Περι ὧν δεξαμενος ο πρωτοσπαθάριος Νικηφόρος. ὧ επώνυμον τοῦ ||32 Εὐπραξη, ακριδῶς διερευνησασθαι, την αλήθειαν ουτως εχειν τη βασιλεια ήμων ||88 ανηνεγκατο, καὶ δεξαμενος παρα τῆς βασιλειας ήμων, αμφοτερα αυτών τα μέρη ||<sup>84</sup> την βασιλεύουσαν καταλαβείν προσεταξεν. Και δη επι τη παρουσία τοῦ πρωτοσπαθαριου  $\parallel^{35}$  Νικηφόρου, δοθεντος παρα του ηγουμενου του Κολοδου εις προσωπον της οικείας μονης || 36 Παχωμίου καὶ Αθανασίου μοναχων, καὶ ἀμφοτέρων τῶν μερων παραγενομένων || 37 καὶ έξετασθέντων κελευσει τῆς βασιλείας ημών, επι Στεφανου μαγίστρου κὰι Κωνσταν-||<sup>38</sup>τινου βασιλικου (πρωτο)σπαθαρίου καὶ πρωτοασηκρητ(ου) καὶ Βασιλείου βασιλικου πρωτο-||<sup>39</sup>σπαθαρίου καὶ ἐπι τῶν δεησεων, επι τοῦ περιωνύμου σεκρετου τῶν ασηκρητειων,  $||^{40}$  ευρεθησαν ταῖς αληθείαις παραλόγως

περιγραφεντα τα τοιαυτα τόπια ἐν τῷ ||41 παραλόγως γενομένω χάρτη της βασιλείας ἡμων, ὅπερ δη καὶ αυτοὶ οἱ προ-||«ειρημένοι μοναχοὶ τοῦ μέρους τοῦ Κολοβου επι τη παρουσία πάντων συνομολογη- $||^{43}$ σαντες κατεθεντο. Τᾶυτα ὁῦν η θεοπρόδλητος ἡμῶν βασιλεια παρ' αυτῶν αναμα- $||^{44}$ θοῦσα, καὶ τὰς τῆς δικαιοσύνης ἀκοὰς εὐμενῶς επικλίνασα, eceλeusen τὸν  $\parallel^{45}$  τοιδυτον τηνικαῦτα παραλόγως γενόμενον χάρτην διαρρηχθηναι, διαφυλαττεσθαι ||48 δὲ κατα τὴν γνώμην τοῦ εν θεῖα τἢ ληξει π(ατ)ρ(δ)ς ημῶν κὰι βασιλεως παντας τοὺς εν τῷ ||47 Αθωνι σχολάζοντας μοναχ(οὺς) απαρενοχλήτους ἀπο παντοίας επηρείας καὶ τῆς  $||^{48}$  ως εικὸς εγγινομένης παρενοχλησεως  $\cdot$  ωσαυτως καὶ τα χωρία κατεχειν ακαινοτό-||<sup>40</sup>μητα τὰ ιδια δικαια, τους δε της μονης του Κολοβου αρκεῖσθαι κατα τὸν χάρτην του εν θεῖα ||<sup>50</sup> τῆ λήξει π(ατ)ρ(δ)ς ημών καὶ βασιλεως εις την τῆς ενορίας τοῦ Ερισου διακράτησιν καὶ τὴν [[6] καταμονην μόνην τῶν Καμένων, συν τῶν αμπελώνων καὶ κηπουρείων αυτῶν [[52 καὶ μόνον · τα δε λοιπὰ πάντα κλασματα, τῶν τε Καμένων καὶ τῶν λοιπῶν, κατα [[53 τον τυπον τῶν κλασματικῶν ελευθεριάζειν κάι νεμεσθαι αυτὰ πάντας τοὺς παρα-||⁵⁴κειμενους. Διο καὶ προς περισσοτεραν ασφάλειαν καὶ διηνεκῆ δικαίωσιν του τε μέρους [[55 τῶν εν τῷ ὅρει τοῦ ἄθθωνος ασκητῶν, καὶ τῶν χωρίων ἀπόλαυσιν, και καταδίκην ||66 του μέρους του Κολοδοῦ, τὸ παρον ἡμῶν ευσεδες dicaιωma επικυρωτικόν ||67 του εν θεΐα τη λήξει  $\pi(\alpha \tau) \rho(\delta)$ ς ημῶν και βασιλεως επιδοθῆναι τῶ μέρει τῶν εν τῷ Αθωνι  $\| \delta \|$  ασκητῶν εκελεύσαμεν, γεγενημενην κατα τον Φebruarion μηνα της  $\parallel^{50}$  ενισταμενης endecat(ης) ινδικτίωνος, εν ω καὶ τὸ ημετερον ευσεβὲς ||60 καὶ θεοπρόβλητον υπεσημηνατο κρατος +

L. 3 ήμιδν: om. L || ὑπερεύχοντο L || ἄπασι τοῦ περιωνύμου: πᾶσιν ἄνεσιν τοῦ D || 1. 4 τῆ: om. D || 1. 6 τοὺς θείους L || 1. 7 τοῦ: om. L || 1. 8 τῆ: om. D || 1. 10 τοῦ: om. L || 1. 11 ἐν τῆ θεία λήξει L || σιγιλλίου L || 1. 16 λεγομένων: om. L || 1. 18 ἐν: ἀπὸ L || 1. 23 après ἄνδρας sous-ont. είναι || 1. 25 χώρων: lege χωρῶν || 1. 27 δὴν: lege δεῖν || 1. 29 χωρῶν: cf. notes || 1. 38 βασίλικοῦ: om. L || 1. 46, 49-50 ἐν τῆ θεία λήξει L || 1. 50 τοῦ: om. L || 1. 51 χατανμονὴν: κατανομὴν L || 1. 58 γεγενημένην: lege γεγενημένον.

## 3. CHRYSOBULLE DE ROMAIN 1er LÉCAPÈNE

Χρυσόβουλλον (1. 7, 16)

Août, indiction 7
[934]

L'empereur confirme le chrysobulle de ses prédécesseurs et rappelle que la kathédra tôn gérontôn est exempte de toute charge.

Le Texte. — A) Copie ancienne figurée, décrite au nº 1. Le présent acte se trouve au verso, à la suite du texte du nº 1. Notons l'emploi du tilde coupé d'une croix de Saint-André au-dessus des nomina sacra (l. 1). — Album, pl. IV.

B) Les copies modernes que nous avons énumérées dans les nºs 1 et 2. Le compilateur du cod. Pantéléimôn 281 a essayé de compléter la signature; d'autres copies répètent, en guise de signature. l'intitulé.

3. CHRYSOBULLE DE ROMAIN I<sup>er</sup> LÉCAPÈNE (934)

Éditions: USPENSKIJ, Istorija, III, 1, p. 299; KALLIGAS, Athonias, p. 33-34; PISTÈS, Athos, p. 28-29; GÉDÉON, Athos, p. 84; LAKE, Early days, p. 102; LAMPROS, Patria, p. 155-156. Pour les sources de ces éditions, voir nº 1, éditions.

Nous éditons la copie ancienne A. Pour des raisons de commodité, nous avons numéroté les lignes en partant du début du présent acte, sans compter celles du document qui le précède. Dans l'apparat, nous signalons seulement cinq leçons fautives de Lake (L) qui ont échappé à Dölger (cf. bibliographie), et la signature fantaisiste du *Pantél.* 281 (P).

Bibliographie: USPENSKIJ, Islorija, III, 1, p. 49 (traduction russe), 50 (an. 920), et Ukazalel, p. 40 n° 3 (avant 6453, qui devint dans la traduction grecque 945, cf. Kourilas, Catalogue, p. 210 n° 29); Lake, Early days, p. 87 (an. 919/20 ou 934/35); Lampros, Patria, p. 155 (6442 = 942!); Dölger, Regesten, n° 627 (discussion sur la date), et Archivarbeit, p. 423, 425, 427, 429 (corrections apportées au texte de Lake).

ANALYSE. — Invocation trinitaire, intitulé (l. 1-2). Préambule : C'est le propre de la sollicitude impériale que de parfaire et de confirmer les bonnes actions (l. 3-4). Dispositif : Par le présent chrysobulle, l'empereur [Romain Ier Lécapène] confirme, sans addition ni omission aucune, les décisions (qu'il reproduit en partie) de ses prédécesseurs [Léon VI et Alexandre] concernant les ascètes de l'Athos et le monastère de Jean Kolobos (l. 5-12). Clause particulière : L'ancienne kathédra tôn gérontôn, mentionnée dans le susdit chrysobulle, restera à l'abri de toute prestation, corvée ou exaction qui viendraient à être imposées par les autorités, civiles ou ecclésiastiques, comme elle l'a été depuis toujours (l. 12-15). Conclusion, date, annonce de la signature impériale (l. 15-16). Signature : Romain et Constantin (l. 17).

Notes. — Datation. L'acte est daté par le ménologe : août indiction 7. Il y a une seule indiction 7 sous le règne de Romain I<sup>er</sup> Lécapène, l'année 934. Les noms des coempereurs, parmi lesquels ne figure pas Christophoros, mort en 931, confirment aussi cette date.

Diplomatique. La copie ancienne reproduit fldèlement, nous semble-t-il, l'intitulé officiel; l'ordre de préséance des coempereurs correspond à celui de deux autres actes de 941 (Actes Lavra², n°s 2 et 3). Mais la signature, qui ne comporte que les seuls noms 'Ρωμανὸς καὶ Κωνσταντῖνος au milieu de la ligne, ne peut qu'inspirer la méflance. Le copiste a manifestement abrégé le prototype, qui devait comporter les noms par ordre de préséance, précédés de la croix et suivis de la formule protocolaire. La question se pose de savoir si notre copiste n'a supprimé que la formule et a conservé tous les noms qu'îl a trouvés dans l'original. S'il en est ainsi, l'acte, qui fait dans le protocole mention de tous les empereurs, n'a été signé que par deux d'entre eux : Romain, qui exerçait le pouvoir effectif, et Constantin VII, l'héritier présomptif et le seul des coempereurs à avoir atteint la majorité. En absence d'une étude d'ensemble sur les signatures impériales (en dehors de quelques remarques de F. Dölger), tout ce que nous pouvons dire est que souvent les noms de coempereurs ne figurent pas sur les actes impériaux : cf. par ex. le chrysobulle de Nicéphore Phokas de 964 (Actes Lavra², n° 5), le typikon de Tzimiskès (Acte n° 7). En ce qui concerne les coempereurs de Romain I°s, à notre connaissance, aucun acte n'est signé par son fils Constantin, et très peu le sont par Étienne, vers la fin du règne.

Le présent document est le premier acte conférant un privilège qui soit qualifié de chrysobulle

dans le texte même, et non pas par une source plus tardive qui le mentionnerait. Il devait porter une bulle d'or, bien que le texte n'en fasse pas mention.

Malgré sa définition comme χρυσοβούλλιον, le document mentionné aux l. 5, 11, 13 est l'acte de Léon VI (sur la définition duquel voir Acte nº 2, diplomatique); le présent acte en reprend, mot par mot, une phase entière : nº 3, l. 7 (τοῦ περιφυλάττεσθαι) - l. 10 (καὶ μόνον) = nº 2, l. 5-8. Ce terme de « chrysoboullion », utilisé par la chancellerie impériale, et qui qualifie aussi le présent acte (l. 7, 16), montre qu'à la fin du règne de Romain Ier c'était l'acte portant la bulle d'or qui était devenu par excellence l'acte conférant un privilège (voir Acte nº 1, diplomatique).

L. 5: τῶν πρὸ ἡμῶν εὐσεδῶς βεδασιλευχότων. Le pluriel indique sans doute que l'acte avait été signé par les deux empereurs régnants, Léon VI et Alexandre. Cette double signature, en 908, aussi bien que la mention des trois empereurs, Léon, Alexandre et Constantin, dans une inscription de Constantinople (cf. BZ, 51, 1958, p. 78), prouve le bien-fondé des objections de G. Ostrogorsky qui rejette le supposition selon laquelle Léon aurait écarté son frère du trône (cf. Ostrogorsky, Geschichte³, p. 201 n. 2; cf. aussi J. Grosdidier de Matons, Trois études sur Léon VI, Tr. et Mêm., 5, 1973, p. 240-242.

L. 12-15 : sur la kathédra tôn gérontôn, cf. Ire Partie, p. 111-114.

Acte mentionné: Chrysoboullion (l. 5, 11, 13) des empereurs Léon VI et Alexandre = Acte nº 2: cf. plus haut.

+ Εν ονοματι τοῦ  $\pi(\alpha\tau)\rho(b)$ ς (καὶ) τοῦ  $\upsilon(lo)$ ῦ (καὶ) τοῦ αγίου  $\pi\nu(\epsilon\dot{\upsilon}\mu\alpha\tauo)$ ς.  $Pω\mu\alphaν\dot{\upsilon}$ ς (καὶ)  $Kωνσταντίνος, Στεφανος (καὶ) <math>Kωνσταντίν[o\varsigma] \mid^2 \piιστοί βασιλεῖς <math>Pω\mu\alpha\dot{\iota}\omega\nu$  +

||<sup>3</sup>+ Τὸ ταῖς αγαθαῖς πράξεσιν επακολουθεῖν καὶ ταυτας ἐπικυροῦν βασιλικῆς εστιν ἀληθῶς ||<sup>4</sup> προνοίας καὶ αγχινοίας ὡς ἀν μόνιμον εἴη τὸ αγαθὸν καὶ αναλλοίωτον εἰς αεί. Δια ||<sup>5</sup> τουτο τῶν προ ημῶν ευσεδῶς βεδασιλευκότων χρυσοδούλλιον ἐπιδεδωκότων τοῖς εν τῶ ||<sup>6</sup> Αθωνι ασκηταῖς, τοῦτο καὶ η ημετέρα ἐπισκεψαμένη καὶ αποδεξαμένη βασιλεῖα δια ||<sup>7</sup> τοῦ παροντος ἀντῆς εὐσεδοῦς ἐπικυροῖ χρυσοδούλίου, του περιφυλαττεσθαι πάντας τοὺς ||<sup>8</sup> εν τῶ αυτῶ δρει σχολάζοντας θείους ἄνδρας ἐν διαφόροις κατασκηνώσεσι, καὶ προς τού-||<sup>9</sup>τοις καὶ την παρα τοῦ Κολοδου Ιωαννου νεουργηθεῖσαν μονὴν τῆς τοιαυτης προνοίας ||<sup>10</sup> καταπολαύειν καὶ κατέχειν τὴν ἐνορίαν τοῦ Ερισοῦ καὶ μόνον, καὶ ἀπλῶς πῶν εἴ τι ἔτερον ἐν τῶ ||<sup>11</sup> ἀυτῶ χρυσοδούλλιω αναγραφεται ἀπαραποίητον διαφυλάττεσθαι, μητε προσθήκης μῆτε ||<sup>12</sup> υφαιρεσεως τῆς οιασοῦν γινομένης. Πλὴν τουτο διοριζόμεθα ινα ἡ εμφερομένη ἐν τῶ αυτῶ ||<sup>13</sup> χρυσοδούλλίω αρχαῖα τῶν γερόντων καθεδρα απαρενόχλητος διατηρεῖται ἀπο πασης ἐν τῶ αυτῶ ||<sup>13</sup> χρυσοδούλλίω αρχαῖα τῶν γερόντων καθεδρα απαρενόχλητος διατηρεῖται ἀπο πασης ||<sup>14</sup> επηρείας (καὶ) αγγαρείας και ζημίας τὴς ὡς εικὸς εγγινομένης παρα τε ἐπισκόπων καὶ ἀρχοντων ||<sup>18</sup> καὶ αλλου παντός, καθὸς ἡν καὶ εξ αρχῆς, ὡς βεδαίου καὶ ασφαλοῦς χρηματίζοντος τοῦ ||<sup>10</sup> παρόντος ημῶν ευσεδους χρυσοδουλλίου, γεγενημένου κατὰ τον Αύγουστον μηνα της εδδόμης επινεμησεως, ἐν ῶ καὶ τὸ ημετερον ευσεδὲς (καὶ) θεοπρόδλητον υπεσημήνατο κράτος.

## ||17 Ρωμανός (καί) Κωνσταντίνος +

L. 4 εξη:  $\S L$  || εξς:  $\S C$  || 1. 5 χρυσοδούλλιον: χρυσόδουλλον L || 1. 14 αὐτ $\S C$ : om. L || 1. 12 ξνα  $\S C$ :  $\S C$  το χρυσοδούλλιον και Κωνσταντίνος πιστολ βασιλεῖς 'Ρωμαίων πορφυρογέννητοι κυμδ' P. και  $\S C$  το χρυσόδουλλον L || 1. 14 αὐτ $\S C$  το και  $\S C$  το χρυσόδουλλον L || 1. 14 αὐτ $\S C$  το και  $\S C$  το χρυσόδουλλον L || 1. 14 αὐτ $\S C$  το και  $\S C$  το χρυσόδουλλον L || 1. 14 αὐτ $\S C$  το και  $\S C$  το χρυσόδουλλον L || 1. 14 αὐτ $\S C$  το και  $\S C$  το χρυσόδουλλον L || 1. 14 αὐτ $\S C$  το και  $\S C$  το χρυσόδουλλον L || 1. 14 αὐτ $\S C$  το και  $\S C$  το χρυσόδουλλον L || 1. 14 αὐτ $\S C$  το και  $\S C$  το χρυσόδουλλον L || 1. 14 αὐτ $\S C$  το και  $\S C$  το χρυσόδουλλον L || 1. 14 αὐτ $\S C$  το και  $\S C$  το χρυσόδουλλον L || 1. 14 αὐτ $\S C$  το και  $\S C$  το χρυσόδουλλον L || 1. 14 αὐτ $\S C$  το και  $\S C$  το και

# 4. PROTOCOLE D'ACCORD ENTRE HIÉRISSIOTES ET ATHONITES

"Εγγραφος ἀσφάλεια καὶ τελεία διάλυσις (l. 6)

Mai, indiction 15

Les habitants d'Hiérissos d'une part, les moines de l'Athos de l'autre, s'engagent à respecter la frontière convenue entre eux et que l'épopte Thomas va tracer sur place.

LE TEXTE. — A) Copie officielle contemporaine du document (cf. notes), conservée dans les archives du Prôtaton (sacoche 15, pièce I'), où Millet l'a photographiée. Parchemin, 820×290 mm. État de conservation médiocre : deux déchirures en haut, dont l'une a causé un petit trou; nombreuses taches d'humidité. Le bas du parchemin s'arrondit; à l'endroit le plus étroit, on a cousu une languette de parchemin (140×120 mm), qui permet de rouler le document plus facilement. — Le sceau a été enlevé (cf. notes); les restes du cordon ont été attachés à la couture de la languette. — Écrite sur les deux côtés, cette pièce contient deux documents : Acte nº 5 occupe le recto et le haut du verso; vient ensuite le présent acte. Écriture notariale du xº s., avec de très nombreuses fautes d'orthographe et presqu'aucun accent; rares trêma sur les ι; abréviations courantes en général, mais assez particulières pour les titres et fonctions; tilde coupé de la croix de Saint-André sur plusieurs noms (l. 1, 5, 13, etc.); sur l'invocation trinitaire (l. 4, 40), longue barre coupée de la même croix; à signaler (l. 1 dernier signon) la ligature de κ- tout à fait semblable à celle que l'on trouve dans Actes Lavra², nº 6, de 974. Le même scribe a écrit la présente pièce et l'Acte nº 6. — Notices modernes : 1) Dans le bas, tête-bêche : Nº 10 σιγύλιου. 2) Notice effacée. — Album, pl. VII-VIII.

B) La copie de Kutlumus ; elle fait mention de la «bulle de plomb attachée par un cordon de chanvre » à son prototype (= A) : cf. Uspenskij, Islorija, III, 1, p. 320.

Editions: USPENSKIJ, Istorija, III, 1, p. 318-320, d'après la copie de Kutlumus; LAKE, Early days, p. 80-82, d'après l'édition Uspenskij; Dölger, Schatzkammer, nº 107, l. 6-51, d'après A.

Nous éditons la copie officielle A et donnons en apparat nos principales divergences avec l'édition Dölger (D). Pour des raisons de commodité, nous avons numéroté les lignes en partant du début du présent acte, sans compter celles du document qui le précède.

Bibliographie: USPENSKIJ, Islorija, III, 1, p. 53-55 (traduction russe), 58-59 (discussion sur la date); LAKE, Early days, p. 57 (an. 881); Germaine ROUILLARD, dans Byz., 8, 1933, p. 107-111 (discussion sur la date); LEMERLE, Esquisse, III, p. 75.

ANALYSE. — Signa de trois higoumènes [de la région d'Hiérissos], de cinq habitants [de la même région], et de quatre Athonites (l. 1-3). Invocation trinitaire. La présente garantie est établie envers Thomas, protospathaire, asèkrètis et épopte de Thessalonique, par les higoumènes et les paysans agissant au nom de toute la région [d'Hiérissos] d'une part, et par les moines athonites

agissant au nom de tous les Athonites de l'autre (l. 4-9). Thomas ayant naguère procédé à la vente des terres klasmatiques aux paysans qui les occupaient, sans fixer de limite entre la propriété des acheteurs et la terre de l'Athos, [les Athonites] sont allés à Thessalonique déposer une plainte devant le stratège Katakalôn, l'archevêque Grégoire, le protospathaire Thomas Tzoulas, le protospathaire et juge Zôètos et l'épopte [Thomas], et demander que l'on sépare la terre athonite de la terre vendue (l. 9-16). Les habitants de la région [d'Hiérissos] affirmaient que leur propriété atteignait [le mont] Zygos, les Athonites, qu'une grande partie de la terre vendue leur appartenait. Après de longues discussions, les deux parties se mirent d'accord [sur une frontière, établie] à la limite des champs du moine Méthodios, [higoumène de Sainte-Christine], et allant d'une mer à l'autre. De la frontière vers le Zygos, la terre appartiendrait aux Athonites, de la frontière vers Hiérissos, aux acheteurs et au [monastère de] Kolobou; l'accord conclu, les intéressés demandèrent à l'épopte [Thomas] de se rendre sur place pour faire le tracé de la limite convenue (16-30). Clause pénale; clause particulière concernant la kathédra tôn gérontôn dont fait mention le chrysobulle, et qui doit appartenir aux Athonites (l. 31-35). Rappel des suscriptions; mention du scribe Dèmètrios, klèrikos, koubouklèsios et orphanotrophos; date (l. 36-37). Signatures des témoins : l'archevêque de Thessalonique, trois fonctionnaires impériaux et un officier de la grande église [de Thessalonique] (1.38-46).

Notes. — Dalation. La mention de l'épopte Thomas, connu par deux documents de 941 (Acles Laura<sup>2</sup>, nos 2 et 3), par un document de 956 (Acles Xèropolamou, no 1) et par l'Acte no 6, ainsi que le contexte (voir sur ce point, Ire Partie, p. 56-58) nous permettent de dater avec certitude le présent acte de mai 942 (indiction 15).

Diplomatique. Le sceau de plomb qu'a vu le copiste de B, et dont le cordon existait encore au temps de Millet, doit être celui que l'on trouve aujourd'hui au bas de la copie ancienne de nos nos 1-3. Ce sceau, que Millet a photographié et déchiffré, appartient au stratège de Thessalonique Katakalôn; d'après la description de Millet, il est identique au sceau de ce stratège attaché à l'Acte no 6 (voir no 6 Le texte et Album, pl. VIII et X). Étant donné que le même scribe a écrit la présente copie et le no 6, original validé par trois sceaux dont celui de Katakalôn, on peut supposer que c'est à ce moment (août 943) que la présente pièce fut établie et validée par le sceau du stratège. Les Athonites ayant déjà reçu un exemplaire du protocole d'accord (cf. no 5, 1. 43-44), il est probable qu'ils ont demandé la copie du rapport de Thomas (Acte no 5), à laquelle on aura joint le texte du présent acte.

Prosopographie: Les suscriptions des parties contractantes sont celles de : a) trois higoumènes de monastères situés dans la région d'Hiérissos, Orphanou (ou Gomatou), Sainte-Christine et Spèlaiôtou, sur lesquels voir Ire Partie, p. 41; b) cinq habitants de la région : trois d'entre eux sont désignés par leur nom de famille, Garasdos, Laloumas (le nom se retrouve dans un acte d'Iviron, établi à Hiérissos en 982 : photo au Collège de France) et Népribados (même acte; (l'étymologie proposée par Dölger, Schatzkammer, p. 288, et ce qu'il en déduit, p. 291, nous paraissent hasardés); deux autres mentionnent leur métier, ancien kentarchos et chasseur (mais rien n'autorise à voir dans ce dernier un veneur impérial, comme le pense Dölger, ibid., p. 291); un autre, Jean, est originaire de Rébénikeia, ce qui ne veut pas dire que ce village appartient à la circonscription

4. PROTOCOLE D'ACCORD ENTRE HIÉRISSIOTES ET ATHONITES (942)

191

fiscale d'Hiérissos (sur l'emplacement de Rébénikeia, cf. Théocharidès, Kalépanikia, p. 18, 76 et carte); c) quatre représentants de l'Athos, sur lesquels voir I<sup>re</sup> Partie, p. 61, 63-64, où nous discutons aussi le problème que pose l'expression ἡγούμενος τοῦ "Αθωνος.

Lignes 13-14, notre acte mentionne les autorités du thème de Thessalonique qui ont eu à s'occuper de l'affaire; ce sont : a) Katakalôn, qualifié de στρατηλάτης dans le présent acte et de στρατηγός dans les nos 5, l. 16, et 6, l. 1; sur ce personnage, cf. Germaine Roulland, dans Buz. 8, 1933, p. 108-109, et N. Orkonomides, dans REB, 25, 1967, p. 133 n. 36; un sceau de lui a été publié par V. LAURENT, La Collection C. Orghidan, Paris, 1952, nº 211, b) L'archevêgue de Thessalonique Grégoire, connu par les Actes nos 4, 5 et 6, par ses sceaux (cf. Laurent, Corpus des sceaux, V. 1 nº 453; V. 2 nº 1609) et une lettre que lui a adressée le métropolite de Nicée Alexandre (Darrouzès, Épistoliers byzantins, p. 76-79; cf. p. 81, l. 45 et 69), c) Le protospathaire Thomas Tzoulas, dont les fonctions ne sont mentionnées ni ici ni dans l'Acte nº 5. Dölger (Schatzkammer, p. 288, 291) pense, probablement avec raison, qu'il s'agit de l'ekprosôpou de l'empereur à Thessalonique: nous ne pensons pas qu'il faille mettre en rapport notre Thomas Tzoulas avec la famille du protospathaire Georges Tzoulas, stratège de Cherson vers 1016, dont se sont beaucoup occupés les historiens : cf. en dernier lieu I. V. Sokolova, dans Palestinskii Sbornik, 23 (86), 1971, p. 68-74, d) Zôètos, protospathaire et juge du thème, que nous retrouvons dans l'Acte nº 6 avec le titre supplémentaire de ἐπὶ τῶν οἰχειακῶν (cf. nº 6, notes), e) Le protospathaire Thomas (l. 7), asèkrètis et épopte de Thessalonique, sur lequel voir plus haut et Acte nº 6, notes.

De ces cinq personnages seul l'archevêque signe l'acte. Les quatre autres témoins sont : trois fonctionnaires, le protospathaire Thomas, notaire du bureau de douane (sur le κομμέρκιον, cf. Hélène ΑΝΤΟΝΙΑDIS-ΒΙΒΙΟΟυ, Recherches sur les douanes à Byzance, Paris, 1963), le candidat impérial Basile Skriniarès (on s'abstiendra de parler d'un basiltikos prôtoskriniarès, comme le fait Dötger, Schatzkammer, trompé par une mauvaise photo, cf. notre apparat) et le spathaire Grégoire Phouskoulos (on retrouve la famille installée dans la région de Thessalonique au milieu du xıº s., cf. Actes Dionysiou, nº 1, l. 15 et notes); et un ecclésiastique, Michel, klèrikos de la Grande Église de Thessalonique. Tous les quatre, aussi bien que le scribe Dèmètrios, koubouklèsios et orphanotrophe de Thessalonique, sont inconnus par ailleurs.

- L. 8: χοινότης χώρας = χοινότης χωρίου, cf. Lemerle, Esquisse, I, p. 60; N. Syoronos, Le cadastre de Thèbes, Bullelin de Corresp. Hellén., 83, 1959, Index s.v.
- L. 31 : οἴον δὲ μέρος ἀνηλογήσει. Nous n'avons trouvé dans aucun dictionnaire le verbe ἀνηλογῶ. Nous le croyons une forme dialectale de ἀν-αλογῶ avec le sens « revenir sur sa parole ». Bien que rare, cette forme est attestée dans les actes du couvent de Vazélon (F. Uspenskij-B. Benešević, Vazelonskie akly. Materialy dlja istorii krestjanskogo i monastyrskogo zemlevladenija v Vizanlii XIII-XV vekov, Leningrad, 1927), nº 61, l. 18 : καὶ οἴος ἀνηλογεῖ ὀφείλει δώσειν (...), cf. nºs 18, l. 8, et 39, l. 57 : καὶ οἴος (ου ὅστις) ἀνήλογος γένηται (ου φανῆ).
- L. 45: Μεγάλη Έχχλησία. Thessalonique possédait une église de Sainte-Sophie appelée comme son homonyme de Constantinople la Grande Église, cf. Actes Laura<sup>2</sup>, nº 53, l. 35 et 42.

Actes mentionnés: 1) Actes de vente de la terre klasmatique établis par l'épopte Thomas (cf. l. 10 : ἐπώλησας, l. 15 : διαπραθείσης, l. 18-19 : ἐξωνισθείσης) : perdus. 2) Chrysohoullion (l. 35) qui accorde aux Athonites la kathédra tôn gérontôn; il doit s'agir de l'Acte nº 3, cf. I¹º Partie, p. 54.

| σηγ νω(ν) Γρηγωριου (μον                  | ·)αχ(οῦ)                        |  |  |
|-------------------------------------------|---------------------------------|--|--|
| πρε(σδυτέρου) (καλ) ηγουμε(νου) του Ορφα  | ι(νοῦ) ο Γωματ(ης)              |  |  |
| σηγνω(ν)   Μεθωδιου (μον)αχ(οῦ)           |                                 |  |  |
| (καὶ) ηγουμε(νου) τ(ῆς) αγι(ας) Χριστην(η | <u>s)</u>                       |  |  |
| σηγν   ω(ν) Ανδρεου                       | σηγνο(ν)   Βασιλ(είου)          |  |  |
| ηγουμε(νου) του Σπειλεωτ(ου)              | του Γαρ ασδού                   |  |  |
| σηγνω(ν)   Ιω(άννου)                      | $  ^2$ σηγνο(ν) $  $ $Mιχ(αὴλ)$ |  |  |
| εκ χω(ρίου) Α ραβεινικηας                 | απο κενταρχ(ων)                 |  |  |
| σηγν   ο(ν) Κωνσταντ(ίνου)                | σηγνο(ν)   Δημητρηου            |  |  |
| του Λα λουμα                              | κυνοιγου του Νεπριδαδ(ου)       |  |  |
| σηγνο(ν)   Ιωαννου (μον)αχ(οῦ)            | σηγ   νο(ν) Παυλ(ου)            |  |  |
| (καλ) ηγουμ ε(νου) του Αθω(νος)           | (μον)αχ(οῦ) τ ου Αθωνος         |  |  |
| 3 σηγ   νω(ν) Βαρδ(α) μοναχ(οῦ)           | σηγ   νο(ν) Θεωδωρου            |  |  |
| Αθ ωνιτου                                 | Αθω(νίτου) τ ου Γοιρευτου       |  |  |

 $||^4$  Εν ονομ(ατι) του  $\pi(\alpha\tau)\rho(\delta)\varsigma$  (καί) του υιου (καί) του αγι(ου)  $\pi$ ν(εύματο)ς. Ημις οι προγεγραμενοι,  $||^5$  οι (καί) τούς τημιους (καί) ζωοποιους στ(αυ)ρους ηδιοχ(είρως) πηξαντες,  $||^6$  την παρουσαν εγγραφο(ν) ασφαλ(ειαν) και τεληαν διαλοισην ποιουμεν ης οιμας  $| |^{\gamma} \Theta \omega \mu \alpha(\nu)$  βα(σιλικόν) (πρωτο)σπα- $\theta_{\alpha(\text{pioy})}$  (καὶ) ασηκριτ(ηγ) (καὶ) επωπτ(ηγ) Θεσσαλονι(κης), ημής μεν οι ηγουμενοι μετα τον  $||^8$  γωρηατον υπέρ πασης της κοινότητος της χωράς, ημης δε οι μονάχοι  $\mathbf{A}\theta$ ωνίτε  $\|^{\mathfrak{g}}$  οιπέρ πάντον τον μωνάχων του  $A\theta$ ωνος του ορους. Επηδι πρω χρωνου τηνος  $||^{10}$  επωλησας τους χωρηατας την παρ' αυτον κατέχωμενιν χλασματηχην  $||^{11}$  γην, ου διεχωρισας δε το εος που οφειλουσήν δεσπωζιν οι αγωρασαντες (καί) εκήθεν  $||^{12}$  οι Aθωνιτε, και δια τουτω εισηλθομεν εν Θεσσαλονι(κη) (καὶ) ενοπ(ιον) του πανευσημου ||13 στοατ(η)λ(ά)τ(ου) Κατακαλων, και Γρηγωριου του αγιοτατ(ου) ημόν αρχιεπισκοπ(ου), Θωμα βα(σιλικοῦ) (πρωτο)σπαθα(ρίου) ||14 του Τζουλα, και Ζωητου βα(σιλικοῦ) (πρωτο)σπαθα(ρίου) (καὶ) κοιτ(οῦ), και σου του πρωηρημενου εποπτου, εγκλησιν  $||^{15}$  εποιεισαμεθ(α) επιζητουντες χωρισθηνε Ta tou  $A\theta\omega$ noc atw the diappabeis(hg)  $||^{16}$  yhg. (Kal) hheis hen of the corac eleganen eine thn ημετεραν δεσπωτείαν  $||^{17}$  εος τον Ζυγον εκηθεν δε των Αθωνίτον, ημείς δε οι Αθωνίτε αντελεγαμέν  $| | ^{18}$  παλίν οτι κατα πολυν μερος ανηκει προς ημας εκ της παρ' οιμον εξωνι- $| | ^{19} \theta$ εισης Υής · περι τουτων πολλα φηλογικησαντες, συνιδομεν αμφοτεροι | 20 (καί) σοινεδιδασθημεν γενεσθαι ουτως · ινα απο το πληρωμα των χωραφιων  $||^{21}$  του κυρ Mεθωδιου ως προς τον Zοιγον κοπουν τα συνορα απο θαλασσαν εις θαλα-[[28]σσα, (καί) τα μεν προς τον Ζοιγον παντα χωραφια τε (καί) χερσα ηνα εισήν της δεσποτι(ας)  $||^{23}$  των Αθωνιτων, απο δε τα τοιαυτα συνορα και προς τον Ερισον ινα  $||^{24}$  εισίν παντα της δεσποτείας των αγορασαντων (καί) του Κολοδου, (καί) μητε ημείς  $||^{25}$  οι Aθωνίτε απώ τα τοιαυτα συνορα (καὶ) προς τον Ερισον ινα { εισιν παντα της δεσποτ(είας) ||26 των αγορασαντων (καὶ) του Κολοδου. (καί) μητε ημεις οι  $A\theta$ ωνιται απο τα τοιαυτα  $||^{27}$  συνορα (καί) προς τον Eρισον  $\}$  εχομεν εξουσιαν το συνολον επίζητει $\langle v | \tau_1 \rangle$ , μητε ημείς οι  $||^{28}$  της χωρας από τα τοιαυτά συνορά (καί) προς τον  $A\theta$ ωνά εχει<τε> τηνα εξουσιαν. (ΚαΙ) εις ταυτα  $||^{30}$  συνφωνησαντες (χαΙ) αρεσθεντες εξησφαλισαμεθ(α) προς <α> ε τον εποπτην ηνα χα- $||^{30}$ τανευγης και εξέλθης (χαΙ) διαχωρισης ημας, χαθως (χαΙ) εσοινεδει-δασθημεν  $\cdot$   $||^{31}$  οιον δε μερος ανηλογησει (χαΙ) ουχ ασμενησει εις ταυτ(α) τα προηρημενα, εν πρωτοις  $||^{32}$  αρνητης εστην της αγιας (χαΙ) ομοουσίου Τριαδος χαι ξενος της των Χριστιαν[ων]  $||^{33}$  πιστεος (χαΙ) της μοναχιχής χατασταστεος, επειτα (χαΙ) καταδιχαζεται, διχεουμεγομ  $||^{34}$  του εμμενους (χαΙ) στεργοντος μερους εις τα ειρημενα σύμφωνα. Εξωθεν δε τουτον  $||^{35}$  εχην ημας (χαΙ) την χαθεδρα τον γερόντων την εν τω χρυσοδουλιω μνημονευομενη.  $||^{36}$  Εις ταυτ(α) παντ(α) αρεσθεντες προεταζαμεν τους τιμιους (χαΙ) ζωοποιους ημων στ(αυ)ρους,  $||^{37}$ γραφε(ν) το υφο(ς) δ(ιλ) χ(ειρός) Δημητριου χληριζκοῦ γκουδουλη(σίου) (χαΙ) ορφανοτροφου, μ(ηνΙ) ΜαΙω ινδ(ιχτιώνος) ιε' +

 $||^{38} + \Gamma$ ρηγωριος ελαχ(ιστος) αρχιεπισχοπ(ος) Θεσσαλονη(κης) μαρτ(υρών) τοις προγεγραμε(νοις) οιπεγραψα  $||^{30}$  ιδιοχ(είρως) +

 $||^{40} + ^{7}E_{V}$  ονομα(τι) τ(οῦ) π(ατ)ρ(δ)ς (χαλ) τ(οῦ) υι(οῦ) (χαλ) τ(οῦ) αγι(ου) παρημη επι πασιν τοις προ- $||^{41}$ γεγραμε(νοις) μαρτ(υρῶν) υπεγραψα ιδιοχ(εἰρως) +

 $\|^{42} + Bασηλειος βα(σιλικός) κανδ(ιδά)τ(ος) ο Σκρινιαρης πάρημη έπι πασιν τοις προγεγραμμεν(οις) μαρτ(υρῶν) υπεγραψα <math>\|^{43}$  ιδιοχ(είρως) +

 $||^{44}$  [ + 'Εν δνόματι τοῦ πατρός]  $x(\alpha t)$  του υιου  $(x\alpha t)$  τ(οῦ) αγι(ου) πν(εύματο)ς Γρηγωριος βα(σιλικός) σπαθα(ριος) ο Φουσκουλ(ος) παρημη επί πασιν τοις [προ]- $||^{45}$ [γεγραμμένοις μαρτυρών ὑπέ]γραψα ιδιοχ(είρως) +

| [46 [ + 'Εν δνόματι τοῦ πατρός καί] του υιου [καί] τ(οῦ) αγι(ου) πν(εύματο)ς Μιχ(αὴλ) κληρι(κὸς)
τ(ῆς) Μεχαλ(ης) Εκκλησιας παρημη επι [πᾶσιν] | [47 [τοῖς προγεγραμμένοις μαρτυρῶν ὑπέγραψα]
ιδιοχ(είρως) +

L. 1 πρεσθυτέρου : om. D || ο Γωματ(ης) : η Γωμάτου D || έχ χωρίου : χωριάτου (?) D || 1. 2 ἀπό χεντάρχων : βασίλικοῦ (?) χεντάρχου D || καὶ : om. D || 1. 6 lege εἰς διᾶς || 1. 7 πρωτοσπαθάριου : σπαθάριου D || καὶ : om. D || 1. 9 οιπερ (lege ὑπὲρ) : καὶ ὑπὲρ D || 1. 41 διεχώρισας δὲ : διεχωρίσασθε D || 1. 13 στρατ(η)λ(ά)τ(ου) : στρατ(η)λ(ό) (σ) (σ)

## 5. RAPPORT DE L'ÉPOPTE THOMAS

[après mai 942 - avant août 943]

L'épopte expose le différend qui a opposé les Athonites aux habitants et aux moines de la région d'Hiérissos, et les mesures prises en vue d'un règlement à l'amiable.

Le texte. — A) Copie officielle contemporaine du document, décrite au nº 4. Le présent acte occupe tout le recto et les quatre premières lignes du verso. A la fin du recto (1. 62-66), quelques mots sont cachés sur la photo Millet par le parchemin roulé; on les voit sur la photo prise par F. Dölger (cf. Schalzkammer, pl. 107 b), malheureusement peu lisibe. — Album, pl. V-VII.

## B) La copie de Kutlumus.

Editions: USPENSKIJ, Islorija, III, 1, p. 315-318, d'après la copie de Kutlumus; LAKE, Early days, p. 76-79, d'après l'édition Uspenskij; SMYRNAKÈS, Alhos, p. 23-24 (lignes 43-70).

Nous éditons la copie officielle A, sans relever les nombreuses erreurs, omissions ou additions des éditions précédentes; nous donnons en apparat deux lectures d'Uspenskij (U) pour le début du document et quatre lectures de Dölger (D) pour la fin, l'un et l'autre étant peu lisibles.

Bibliographie: USPENSKIJ, Istorija, III, 1, p. 55-58 (traduction russe), 58-59 (discussion sur la date); Germaine ROUILLARD, dans Byz., 8, 1933, p. 107-111 (discussion sur la date); Dölger, Schalzkammer, no 107, p. 288 (analyse), 289 (éd. des l. 67-70).

Analyse. — Exposé : La terre klasmatique appartient à la circonscription (ὁποταγή) d'Hiérissos et jouxte la Montagne de l'Athos; la terre attribuée au monastère de Kolobou [lacune] par diverses personnes, a été délimitée et séparée de la terre des paysans; durant [l'opération] de délimitation [Thomas ou : on?] a laissé gratuitement la terre au monastère de Kolobou (l. 1-6). Mais aucune limite n'avait été fixée entre la terre dont les paysans et les autres monastères avaient l'usufruit et celle des moines de l'Athos — si bien qu'on ne savait pas où finissait la propriété des moines et où commençait la terre klasmatique détenue par les communes et les autres monastères ---, car il n'y avait pas eu d'inspection de l'épopte ni vente du klasma (l. 6-11). Cette terre klasmatique fut vendue aux paysans [par l'épopte Thomas], sans que, cette fois non plus, on se soit préoccupé de la limite entre la terre klasmatique et celle des moines de l'Athos, car aucune contestation ne fut alors formulée (l. 11-15). C'est par la suite que les Athonites allèrent présenter une requête aux empereurs, [à la suite de laquelle] le stratège [de Thessalonique Katakalôn] et [le juge] Tzoulas reçurent [l'ordre] de séparer les biens des Athonites de ceux des habitants du kastron et d'exiger de ces derniers une garantie écrite par laquelle ils s'engageaient à ne plus importuner les moines (l. 15-18). Les habitants d'Hiérissos furent mandés [à Thessalonique] et comparurent avec les moines (ἀμφοτέρων ἡμῶν) devant les autorités. Les Athonites revendiquaient la propriété de toute la Montagne, parce qu'elle était inscrite sous leur nom dans les anciens registres du klasma, et que le « chrysobulle » de l'empereur Basile leur donnait tout droit et tout pouvoir [sur la terre] à partir de l'énoria d'Hiérissos et vers l'intérieur [de l'Athos]. En interprétant le mot énoria par circonscription du kastron, et non pas par circonscription fiscale, ils s'appropriaient toutes les terres klasmatiques jusqu'à Kolobou. Les habitants rétorquaient que leur terre klasmatique allait jusqu'au Zygos (l. 18-30). Après maintes discussions, ils se mirent d'accord sur l'endroit où l'on devait tracer la limite; à leur demande, le stratège, Tzoulas et l'archevêque [de Thessalonique Grégoire] désignèrent [l'épopte Thomas] pour aller sur place la tracer et délivrer les actes appropriés (l. 30-37). Avant d'agir. [Thomas], connaissant leur caractère versatile, demanda aux intéressés l'engagement formel de respecter ses décisions. Les deux parties s'engagèrent par serment, ce qui fut consigné dans un acte signé par l'archevêque et par d'autres témoins; après quoi, [Thomas] se rendit sur place et traça la limite à l'endroit convenu (l. 38-47). La terre klasmatique sise entre le monastère de Kolobou et cette frontière fut vendue aux habitants, qui reçurent aussi l'acte de vente (λίβελλον); de cette frontière, qui allait d'une mer à l'autre, et jusqu'à l'Athos, la terre fut attribuée aux moines qui reçurent aussi un acte de garantie (ὑπόμνημα καὶ περιορισμόν) (l. 47-55). Clauses particulières :

a) Les habitants du kastron pourront, en cas d'incursion étrangère, conduire leurs bêtes à l'Athos pour les protéger, mais ils devront préalablement en avertir les moines, et ils n'auront le droit d'y installer ni bergeries ni ruches; les bêtes causent déjà beaucoup d'ennuis aux moines, qui n'ont reçu qu'une petite quantité de terre arable de mauvaise qualité, tandis que les habitants du kastron, en plus de la terre achetée, ont reçu récemment, sur ordre impérial, deux mille modioi de terre enlevée au monastère de Kolobou, de sorte qu'ils n'ont pas à se plaindre (l. 55-65). b) Les moines continueront à posséder la kathédra tôn gérontôn, qui se trouve à un autre endroit d'Hiérissos, dans la terre du klasma de Kaména; elle leur a été attribuée par chrysobulle et est inscrite dans l'hypomnèma [de Thomas] (l. 65-69). Formule de conclusion (l. 69-70).

Notes. — Datation. Le rapport ne contient aucune donnée chronologique, mais on peut le dater grâce aux autres actes qui concernent la même affaire : il est postérieur au protocole d'accord établi en mai 942 (Acte nº 4); il est antérieur à la délimitation d'août 943 (Acte nº 6), car il ne la mentionne pas; mais nous n'avons aucun moyen de choisir une date précise entre ces deux limites, mai 942-août 943.

Diplomatique. Le « chrysobulle de l'empereur kyr Basile » (l. 22-23, cf. aussi l. 26) n'est autre que le sigillion de Basile Ier (Acte nº 1). Comme le fait le chrysobulle de Romain Ier (Acte nº 3) pour le dikaiôma épikurôlikon de Léon, Thomas se référant au sigillion de Basile le qualifie de chrysobulle (voir nos 1 et 3, diplomatique).

L. 2 : il nous semble qu'il faut restituer dans la lacune un participe passé dont dépendraient les mots παρά διαφόρων προσώπων. En tout cas, il faut dissocier προσώπων de διεχωρίσθη, la délimitation n'ayant pu être faite qu'une seule fois, peut-être par Thomas même : l. 4 κατέλιπον, qui peut être indéfini (troisième personne du pluriel = on a laissé), aussi bien, et même mieux, que désigner Thomas (première personne du singulier = j'ai laissé).

L. 15-16 : ἐδεήθησαν τοὺς βασιλεῖς. Il y avait en 942-943 quatre empereurs, les mêmes qu'en 934 (voir Acte nº 3).

L. 16, 35, 43 : δ στρατηγός, δ Τζουλας. Nous connaissons le nom du stratège, le prénom et le titre de Tzoulas par l'Acte nº 4, cf. notes.

L. 21 : ἐν τοῖς παλαιοῖς τοῦ κλάσματος κώδιξιν. Sur ce point et, en général, pour un commentaire du présent acte, voir Ire Partie, p. 56-58.

L. 35-36, 45 : ἀρχιεπισκόπου. Sur l'archevêque de Thessalonique Grégoire, voir Acte  $n^{o}4$ , notes.

Actes mentionnés: 1) Acte de bornage (cf. l. 3-4) entre les terres de Kolobou et celle des habitants d'Hiérissos : perdu. 2) Actes de vente par l'épopte Thomas (cf. l. 12 : διέπρασα, ἐξωνησαμένων) de la terre klasmatique aux habitants d'Hiérissos : perdus. 3) Peut-être une requête écrite des Athonites présentée à l'empereur (cf. l. 15 : ἐδεήθησαν) : perdue. 4) Prostagma de l'empereur Romain I<sup>er</sup> Lécapène au stratège de Thessalonique et à Tzoulas (cf. l. 16 : ἐδέξατο) : perdu, non mentionné dans Dölger, Regesten. 5) « Chrysobulle » (cf. plus haut) de Basile Ier (l. 22, 26) = Acte nº 1. 6) Protocole d'accord entre Athonites et Hiérissiotes (l. 43 : ὑπόμνημα, l. 45, 47 : ἀσφάλεια) = Acte nº 4.7) Acte de vente de la terre klasmatique établi par l'épopte Thomas (1.49 : διέπρασα, l. 50 : λίδελλος) : perdu. 8) Acte de l'épopte Thomas (l. 52 : ὑπόμνημα καὶ περιορισμός, l. 68 : ὑπόμνημα) établissant la frontière de l'Athos : perdu ; Dölgen (Schatzkammer, nº 107, note à la l. 2) identifie à

tort eet hypomnèma avec l'Acte nº 6. 9) Prostaxis d'un empereur [Romain Ier?, cf. Ire Partie, p. 58, note 112] ordonnant d'attribuer aux paysans d'Hiérissos une terre détenue par Kolobou (l. 63-64) : perdue. 10) Chrysobulle accordant aux Athonites la kathédra tôn gérontôn (l. 65-67) = Acte nº 3 ,cf. nº 4, actes mentionnés.

[+ Έπ]ηδι η κλασματηκει γη τεις οιπωταγεις του Ερι[σοῦ...]... εστην (καί) συνηνωται τω ωρη του  $A\theta$ ωνος,  $||^2$  χαι η απωχληρωθεισα γη τη μονι του Kωλωδου  $[\dots,]$ .ημ.. παρα διαφορ $(\omega v)$ πρωσωπον, διεχω- $||^3[ρι]$ σθει και συνωρα αναμεταξοι αυτεις τε τεις μον $[\tilde{\eta}\varsigma]$  (καί) των χωρηατων εγενωντω · κατα τον  $||^4$  [οῦν ?] δηαχωρισμον κατεληπων τη μονι του Κωλωβου δωρεαν τειν τοιαυτην  $\gamma \gamma \nu$  ·  $||^5$  απω δε τον τοιουτον συνωρων τεις αυτις μονις (καὶ) προς των \*Aθωναν κατηχων οι χωριατ(αι) ||6 (καί) τα λοιπα μοναστηρια (καί) εναιμοντω · ου μην πρωεθει πρω τουτου διαχωρισμος μεσον αυτον τε  $\|^{2}$  (xal) τον μοναχών του Αθώνος, ινα ος εκ τουτου εδηκνοιτώ εος που εστην ει των μοναγόν επήκρα- $\|^8$ τεια, χαχηθεν η κλασματηκει γ $\hat{\eta}$  ει και παρα των χωριον (κα $\hat{t}$ ) τον λοιπων μωναστηριον  $\|^9$  κατεχωμενι, αλλ' ουτος συνχαιγοιμενι και αδιαγνοστος οιπίρχεν ει εκαστου δεσπωτεια,  $||^{10}$  δια το μη γενεσθε μεχρη του νύν εκήσε επωπτηκην διαγνοσην ι (καί) την του κλασματος δι-||<sup>11</sup>απρασην. Ταύτην ουν την παρα τον οικειτώρον του καστρου Ερισου κατεχωμενην κλασ-[]2ματηκήν γήν διεπρασα εις αυτους. περι δε τον μεταξοι συνωρων αυτον τε τον εξων[ησαμένων]  $\mid\mid$  13 την του χλασματος γήν (χαί) τον μοναχόν του Αθωνος, δια τω τηνικαυτα μηδεμια φηλο[νικείαν]  $\parallel^{14}$  παρα τηνος κηνιθηνε, ουτε παρ' ιμον περιεργωτερον εξιτασθει ει επωλοιπραγμονιθ $(\eta)$  περι  $||^{15}$  του δηαχωρισμου αυτών. Αποστηλαντες ουν μετα τουτω οι μοναχοι του  $A\theta$ ωνος εδεειθησαν  $||^{16}$  τους βασηλις ημον τους αγιους, (χαὶ) εδεξατω ο τε στρατηγω(ς) και ο Τζουλας ηνα διαχωρισοσην τα δη-||<sup>17</sup>κεα αυτον απω τον οικειτώρον του κάστρου, απετισοσην δε  $(x\alpha l)$  εγγραφο(v) ασφαλιαν τους αυτους  $||^{18}$  οιχητωρας εις το μηκετη παρενωχλεισην τηνά επαγην τοις μοναχοις. (Kal) αποστηλαν- $||^{10}$ τες ηγαγον τους οικητωρας του Ερισου (xal) ενοπειον αμφω(τέρων) ημον εστησαν μετα τον μοναχον.  $||^{20}$  (Καὶ) οι μεν μοναχοι του Αθωνος πρωεδαλωντω την εξ αρχης δεσπωτειαν εις το Ορος, καθος || 21 (καί) εν τοις παλεοις του κλασματος κωδηξην αναγραφεται δημοσία εις πρωσωπων  $||^{22}$  τον μοναχ $(\tilde{\omega}\nu)$  του  $A\theta$ ωνος, ου μήν αλλα και την  $\theta$ ωηθίαν τεις ασφαληας του χρυσοδουλ(λου)  $||^{23}$  του βασηλε(ως) του κυρου Bασηλιου, πασαν αδιαν και εξουσιαν parecelostor apprents also the  $||_{\mathbb{R}^q}$  enorth test Erison (kal) the erg . Kal of ex tonton enorths on την οιπωταγην του τελους αλλα  $||^{2\delta}$  την του χαστρου λεγωντες, επηρώντο μεχρη τεις του Κωλωβου χατογεις ήνε την αυτην  $||^{26}$  απω χρυσωδουλ(λου) βωηθειαν  $\cdot$  εξ ων συναιθενεν πάντα τα τοιαυτα κλασματηκά  $\|^{2r}$  τοπεια ηδιοποιεισθε αυτους (καί) το συνωλον μηδέν εναπωμενι<ν> τοις οικητορση ||28 του Ερισου. Πάλην δε οι αυτοι οικείτωρες ενισταντω μεχρι του Ζοιγου είνε την κλασ-||20ματηκήν γὴν και εος του τοιουτου τώπου δεσπωζιν αυτους, τους δε Αθωνιτας εξουση-||30αζιν απω τον Ζοιγον (xal) την έσω. (Kal) απλός πολλά φηλονικεισαντες περι τούτου  $||^{21}$  — το γαρ παρα αμφω(τέρων)στασηαζωμενον τούτω ήν, του ορισθηνε τόπον ενθα έμελον || 32 γενεσθε συνωρα τα δηαχωρηζωντ(α) τα

τῶν τοιούτων, κατείχον || 1. 6 lege προέδη πρὸ, αὐτῶν || 1. 7 ος : lege ὡς || lege ἐδείχνυτο ἔως || 1. 7, 8, 9 ει : lege ἡ || 1. 8 lege τῶν γωρίων καὶ τῶν λοιπῶν μοναστηρίων || 1. 9 lege ἀλλ' οὐτως συγκεχυμένη, ὑπῆρχεν || 1. 10 lege γενέσθαι || ι: lege ή || 1. 11 lege των ολκητόρων || 1. 12 lege αὐτών τε των || 1. 13 lege των μοναχών || 1. 14 lege κινηθήναι, παρ' ημών, έξητάσθη ή έπολυπραγμονήθη || 1. 15 lege τοῦτο || 1. 16 lege τοὺς βασιλεῖς ημών, ένα διαχωρίσωσιν || 1. 17 lege δίκαια αυτών ἀπό των οἰκητόρων, ἀπαιτήσωσιν || 1. 18 lege παρενόχλησιν τινα ἐπάγειν || 1. 19 lege ἐνώπιον, ἡμών, των μοναχών || 1. 20 lege προεβάλλοντο || 1. 21 après δημοσία sous-ent. γή || 1. 24 ος : lege ως || 1. 25 après ἐπειρώντο sous-ent. λέγειν || 1. 27 lege ίδιοποιείσθαι, έναπομένειν || 1. 28 après évίσταντο sous-ent. λέγοντες || 1. 30 lege ἀπλώς, φιλονεικήσαντες | 1. 31 lege στασιαζόμενον τοῦτο ήν, τοῦ όρισθήναι | 1. 32 lege γενέσθαι.

δηα το συγκεχοιμενον  $\|$ <sup>34</sup> της οιπωθεσεος (καλ) αδηαγνοστον, και διορισαντω τοπον ενθα εμελον

γενεσθε τα σοινορα  $\|^{36}$  τα δηαχοριζοντα αυτους. Του δε στρατηγοῦ (καί) του Τζουλα, ου μήν αλλα

(καί) του αρχιεπισ- $||^{86}$ κοπ(ου), κρατησαντον με του γενεσθε επητοπείος και δηαχωρίσε αυτους καθός

 $\|^{37}$  (καί) ηρεσθεισαν, επηδουνε τε αμφωτεροις (καί) ληδελους τεις τοιαυτης ημόν πραξεος,  $\|^{38}$  οσαυτος

(καί) αμφωτερον τον δηκαζομενον εις τουτο εκληπαρουντον ημήν, το αστατ(ον) ||38 αυτον γηνοσκον, ου κατενεψα απλός (καί) ος ετοιχεν απω φωνις αυτον εξελθην, [[40 αλλ' ήπον ότη, εις οπερ ηρεσθειτε,

εξασφάλησασθε αμφωτεροι πρός με ινα  $\parallel^{41}$  αμεταμελητος χαταδεξασθε τουτο, (χαλ) εξερχωμε. (Καλ)

εξισφαλησαντ(ο) αμφωτεροι ενορ(χως)  $||^{42}$  του αρεσχεσθε αυτους έχησε γενέσθε τα μελοντά διαχωρηζιν αμφωτεροις συνωρα  $||^{43}$  εξασφαλησαμενον δε αυτον, δεδωκασην ο τε στρατηγος (καl) ο Τζουλας (xal) οιπωμνιμα  $\|^{44}$  τοις μοναχοις, εμφενον την αμφωτερον αρεσκειαν (xal) την της πραξεος ημον αναν- $||^{45}$ τηριτον ενεργηαν. Τεις τοιαυτης ουν ασφαλιας δια τε τεις του αρχηεπισχοπ(ου) οιπω- $||^{46}$ γραφις (καί) τον λοιπον βεδεοθησις, εξιλθον επητοπειος (καί) διεχωρισα, κατα την έγγραφο(ν)  $||^{47}$  αυτον

ασφαληαν, εις δν ηρεσθεισαν τοπον. (Καί) απω μεν της διακατωχις του τωπου  $||^{48}$  της μονις του Κωλωδου μεχρι τον τοιουτον συνωρον πασαν την μεταξοι ούσαν  $\parallel^{49}$  γην, ος κλασματηκήν, διεπρασα

τοις οικειτορσι (καί) ηρεσθεισαν (καί) παρελαβον αυτήν,  $||^{60}$  (καί) ανελαβοντο λιβελον παρ' ιμον εος

τον τοιουτον συνώρον · απω δε τον τοιουτον || συνωρον τη ησοτητι άπω θαλλασαν εις θαλλασαν (χαλ) προς τον  $A\theta$ ωναν παρε- $||^{62}$ δοθ(η) τοις μοναχοις του αυτου ώρους, επηδοντες αυτοις υπωμνιμα και

περιορισμον  $\|^{58}$  εις οιχειαν αυτον ασφαλήαν. (Καξ) οφήλουσην έχην αναμφιδολ $(\omega_5)$  οι οικήτορες του

Ερισου ||64 εος τον αυτον συνώρον, καθός (καί) ο ληθελος αυτον περιεχη · οσαυτος (καί) οι μοναχ[οί]  $\|^{65}$  του Αθωνός απώ τον αυτ $(\tilde{\omega} v)$  συνώρον (καὶ) προς τον Αθωνάν. Πλήν τουτώ μόνον (καὶ) παρά

 $\|$  σον οικητωρον του καστρου και ετη εζοιγωμαχητο, περι το μη κολοιεσθε τοιχο[v]  $\|$  σα κτηνι

αυτον ης κερων εθνηκεῖς εφωδου, τη πρωφαση του διαχωρισμου,  $||^{88}$  του μι εισερχεσθε (καί) περισοζεσθε

εις το τοιουτον ώρος · (καl) περι τουτου ηνα οικονομιθ(η),  $||^{\epsilon_0}$  μανδρια δε μι ποιην αυτους μητε μελη-

σουργηα, αλλα μηδε αδιας ουσης ανευ  $||^{60}$  ηδισεος τον μοναχ $(\tilde{\omega} v)$  εισαγη $\langle v \rangle$  τα ατηνι αυτ $(\tilde{\omega} v)$ . Μεγαλος

γάρ εις τουτω οι μοναχοι παρενοχλουντ(αι),  $||^{\epsilon i}$  επει απω τον τοιουτο(ν) συνορον (καὶ) προς τον  $A\theta$ ωναν

(xal) οληγοστη (xal) αχρια γή υπεργος απεκληροθ(η)  $\|\cdot\|^{e_2}$  τοις μοναχοις · και γαρ οι οικητωρές του

καστρου εχωσην μεν και ήν παρ' ιμον  $||^{88}$  εξονισαντο γήν, ελαδον δε (καί) εσχατ(ως) εκ προσταξεος

βασηλι(κῆς) (καὶ) του αγιου μου αθθέντου  $||^{64}$  (καὶ) εκ τ(ῆς) μο(νῆς) του Κωλοδου οση χηλιαδο(ν) β΄,

(καί) ου δυναντε λεγην μη εχειν αὐτούς [[85 τὴν αὐταρκειαν αυτον. Η δε λεγομενι καθεδρα τον γεροντ(ων)

 $||^{66}$  εν αιτερω μερι εστην του Ερισου κακηνι υπω την  $\gamma(\tilde{\eta}\nu)$  ||

6. DÉLIMITATION DE L'ATHOS (943)

197

Verso:

 $\| e^{it}$  του κλασματος τον Καμενον, απεδωθει δέ τοις μοναχοις δηα χροισοβουλ(λου),  $\| e^{it}$  (καί) ορισθει παρ' ημον (καί) εν τω οιπωμνηματη ημόν ανεγραφη ενα ουτος [[89 κατεχεται παρα τον μοναχον, καθος και πρωκατηχετω. Ταυτα εμοι  $||^{70}$  το δουλο σου δηκεα διοικησε ανεφανη, ο δε αγιος μου αυθεντης  $||^{71}$  το δηκεον υπερ παντας επεισταμενος ός ο θεος οδηγιση σε +

L. 67 δὲ : om. D || 1. 68 lege παρ' ἡμῶν, ὑπομνήματι ἡμῶν, οὕτως || 1. 69 κατέχεται : κατέχηται D || πρωκατηχετω (lege προκατείχετο) : πρωκατήχαν D || 1. 70 lege τῷ δούλῳ, διοικήσσι || 1. 71 ός : lege ὡς.

## 6. DÉLIMITATION DE L'ATHOS

(Πρᾶξις, 1. 40) (Διαχωρισμός, l. 21; cf. διαχωρίζω, l. 4, 18, 38, 39) 2 août, indiction 1 [943]

Le stratège de Thessalonique Katakalôn et d'autres dignitaires civils et ecclésiastiques fixent les limites entre le territoire des moines athonites et celui des habitants d'Hiérissos.

LE TEXTE. - A) Original conservé dans les archives du Prôtaton (sacoche 15, pièce H'), où Millet l'a photographié. Parchemin, 670×320 mm. Mauvais état de conservation : déchirures dans la partie supérieure et tout le long du côté droit. L'acte a été écrit par le scribe qui a exécuté la copie des Actes nºs 4 et 5. Sur son écriture, voir nº 4 LE TEXTE; à signaler que les fautes d'orthographe sont beaucoup moins nombreuses ici que dans le nº 4 et surtout que dans le nº 5, ce qui invite à penser que les scribes des originaux de ces deux documents étaient aussi peu lettrés que notre scribe. Dans la marge inférieure du recto, notice moderne : Καθώς..... — Au verso notices anciennes : 1) + Κρήσης τοῦ Κατακαλόν. 2) Κρίσης ἀπὸ προσταγής τοῦ κραταιοῦ καὶ άγίου ήμῶν βασιλέως πρὸς τὸ Θωμᾶ ἀσικρίτην Θεσσαλονίκης γενομένη [παρὰ] Κατακαλοῦ πρωτοσπαθαρίου και στρατηγού. Notices moderne : Τῆς Ἱερισσοῦ και ʿΑγίου "Ορους, et slave : Eris' ... — Album, pl. IX-X.

Les sceaux: Trois sceaux de plomb sont attachés au bas du document; ils ont été décrits et reproduits par Dölger, Schatzkammer, nº 120. 1. Ce sont, de gauche à droite :

1) Diamètre 20 mm, épaisseur 2 mm. Au droit, buste de saint Dèmètrios avec de part et d'autre l'inscription :

0 Δ Η 'Ο άγ(ιος) Δημ(ήτριος) A г M

et au pourtour :

+ ΚΕ ΒΟΗΘ.. .. Cω ΔΟ... Κ(ύρι)ε βοήθ[ει τῷ] σῷ δο[ύλῳ]

L. 33 lege τὸ ἀφιλονείκητον, τὸ || 1. 34 lege ὑποθέσεως, γενέσθαι || 1. 36 lege κρατησάντων, γενέσθαι ἐπιτοπίως και διαχωρίσαι || 1. 37 lege ἐπιδοῦναι || 1. 38 lege ἀσαύτως και ἀμφοτέρων τῶν δικαζομένων, ἐκλιπαρούντων ἡμῖν || 1. 39 lege αὐτῶν, ἀπλῶς, ὡς ἔτυχεν ἀπὸ φωνῆς αὐτῶν ἐξελθεῖν || 1. 40 lege εἰπον ὅτι || 1. 41 lege ἀμεταμελήτως || 1. 42 lege ἀρέσχεσθαι, γενέσθαι || 1. 43 lege ἐξασφαλισαμένων δὲ αὐτῶν, ὑπόμνημα || 1. 44 lege ἀμφοτέρων, ἡμῶν || 1. 46 lege τῶν λοιπῶν βεδαιωθείσης, ἐπιτοπίως || 1. 47 lege αὐτῶν, εἰς ὁν || 1. 48 lege τῶν τοιούτων συνόρων || 1. 49 ος : lege ώς || 1. 50 lege παρ' ήμων έως των τοιούτων || 1. 52 lege ἐπιδόντες, ὑπόμνημα || 1. 53 lege αὐτών, ἔχειν || 1. 54 lege εως των αύτων συνόρων || 1. 55 lege τουτο || 1. 56 lege των οικητόρων, ετι εζυγομαχείτο, κωλύεσθαι τυχόν || 1. 57 lege αθτών είς καιρόν || 1. 58 lege μή είσερχεσθαι, περισώζεσθαι || 1. 59 lege μή ποιείν, μελισσουργεία || 1. 60 lege είδησεως τῶν, μεγάλως, τοῦτο || 1. 61 lege τῶν τοιούτων συνόρων || 1. 62 lege ἔχουσι, ἡν παρ' ημῶν || 1. 62-66 :

cf. le texte || 1. 65 lege αὐτῶν || 1. 66 κακηνι (lege κάκείνη) - Υῆν: . . . . . ὑπωταγή D.

6. DÉLIMITATION DE L'ATHOS (943)

199

au revers :

| ГІ        | $\Gamma$ [ρηγορ]ί- |
|-----------|--------------------|
| ωархн     | φ ἀρχι-            |
| ′С К О П  | (επι)σκόπ(φ)       |
| . E C A A | [Θ]εσσαλ(ο)-       |
| NHK'      | νίκ (ης)           |

2) Diamètre 20 mm, épaisseur variable. Au droit, griffon avec au pourtour l'inscription : ΚΕ ΒΟΗΘ....  $C \omega$  ΔΟΥΛ.  $K( \dot{\omega} \rho_i) \epsilon$   $\rho \dot{\phi} \dot{\theta} [ \epsilon_i \ \tau \ddot{\phi} ]$   $\sigma \ddot{\phi}$   $\delta \dot{\omega} \dot{\lambda} [ \dot{\phi} ]$ 

#### au revers :

$$\begin{array}{llll} K\ A\ T\ A\ K & K\alpha\tau\alpha\varkappa-\\ A,\ B'\ A'\ C\ \Pi\ A & \alpha(\lambda\dot\omega\nu)\ \beta(\alpha\sigmai\lambda\iota\kappa\ddot\phi)\ (\pi\rho\omega\tau\sigma)\sigma\pi\alpha(\theta\alpha\rho\iota\phi)\\ S\ B\ C\ T\ P\ A\ T\ I & (\kappa\alpha\iota)\ \{\beta\}\ \sigma\tau\rho\alpha\tau\eta(\gamma\ddot\phi)\\ \Theta\ .\ C\ A\ A\ \omega & \Theta[\varepsilon]\sigma\sigma\alpha\lambda\sigma-\\ N\ .\ .\ H\ C & \nu[ix]\eta_G. \end{array}$$

3) Diamètre 20 mm, épaisseur 2 mm. Au droit, monogramme en croix :

au revers :

B) Copie moderne faite sans doute sur l'original par Théodoret de Lavra, sur une feuille de papier conservée dans les archives de Lavra (tiroir 9, pièce 225 = Inventaire Pantéléimôn, p. 53, nº 217), avec le titre : "Ισον παλαιοῦ χρυσοβούλλου... Cette copie comporte de très graves erreurs de lecture, modifie le début et ajoute la signature (fictive) du stratège Katakalôn. Elle a été transcrite par le même Théodoret dans son cartulaire (f. 93ν ου p. 186), sous le titre : Διαχωρισμός τῶν όρίων τοῦ 'Αγίων "Ορους καὶ τῶν όρίων τοῦ κάστρου 'Ιερισσοῦ ' ἀντεγράφη ἐκ προτέρου ἀντιγράφου ἦτοι ἴσου (c'est-à-dire la première copie de Théodoret). La copie du cartulaire de Théodoret est reproduite, avec quelques erreurs supplémentaires, dans le dossier dactylographié de Spyridon de Lavra (p. 233-234).

Editions: Alexandre Lavriôtès, dans Viz. Vrem., 5, 1898, p. 485-486, d'après la copie de Théodoret; mais après l'indiction, il ajoute l'an du monde 6390 = 882 (!), et des souscriptions qui ne se trouvent pas dans Théodoret et qu'il a sans doute tirées du texte: + Γρηγόριος ἀρχιεπίσκοπος Θεσσαλονίκης, + Εὐθύμιος μοναχὸς καὶ ἡγούμενος τῆς μονῆς τῶν Περιστερῶν, καὶ οἱ λοιποί. En outre, il omet plusieurs mots et saute une ligne; Lake, Early days, p. 82-84, d'après l'édition

d'Alexandre; SMYRNAKÈS, Athos, p. 23 (éd. partielle), d'après l'édition d'Alexandre; Acles Laura<sup>1</sup>, nº 5, p. 11-12, à partir du dossier dactylographié de Spyridon et des éditions précédentes.

Nous éditons l'original, sans relever les erreurs des copies et des éditions précédentes; nous complétons quelques lacunes par la copie de Théodoret (Th), lorsque ses lectures sont en accord avec le sens et avec des traces de lettres.

Bibliographie: Dölger, Regesten, no 504 (an. 883); IDEM, dans BZ, 39, 1939, p. 41, no 5; Germaine Rouillard, dans Byz., 8, 1933, p. 107-111 (discussion sur la date), 114-116; Lemerle, Esquisse, III, p. 75; Mamalakės, Sainte Montagne, p. 41 (extrait).

ANALYSE. — Exposé: Un prostagma impérial a ordonné au protospathaire et stratège de Thessalonique Katakalôn de se rendre, accompagné de l'archevêque de Thessalonique Grégoire et du protospathaire Zôètos, épi tôn oikeiakôn et juge du thème, dans l'énoria d'Hiérissos et d'y fixer les limites entre les terres appartenant aux moines de l'Athos et celles des habitants du kastron d'Hiérissos, conformément à l'acte du protospathaire et épopte Thomas Môrokoumoulos (?), auquel était jointe la sentence du magistros Kosmas (l. 1-8). Dispositif: En présence de nombreux représentants du thème, de la métropole et des monastères voisins (liste de noms), les susdites personnes ont fait la délimitation (l. 8-19). Description de la frontière qui commence à la mer du Sud, c'est-à-dire au golfe d'Amoulianè, et finit à la mer du Nord (l. 19-38). Ayant tracé la limite, comme l'avait fait l'épopte [Thomas], et planté des bornes, [les trois responsables de l'opération] ont établi un acte et l'ont remis aux deux parties (l. 38-41). Clause particulière: Les Athonites possèdent la kathédra tôn gérontôn, en vertu de leur chrysobulle (l. 41-43). Annonce des sceaux; date (l. 44-45).

Notes. — Datation. L'acte est daté du ménologe : 2 août, indiction 1. Le fait que les principaux personnages mentionnés, le stratège Katakalôn, l'archevêque de Thessalonique Grégoire, le protospathaire et juge du thème Zòètos, l'épopte Thomas, les higoumènes d'Orphanou Grégoire et de Spèlaiôtou André, se retrouvent avec les mêmes fonctions dans l'Acte nº 4, de 942, nous permet de dater le présent acte du 2 août 943.

Prosopographie et titulature. Sur les autorités du thème de Thessalonique chargées de l'affaire, nous renvoyons aux notes de l'Acte nº 4. — On s'étonne du nombre de personnes qui se sont déplacées pour assister à un simple tracé de limites. Notre document les cite manifestement par ordre de préséance : un évêque suffragant de Thessalonique, Jean de Herkoula (sur ce siège, plus tard Ardaméri, cf. Laurent, Corpus des sceaux, V, 1, p. 344; An. Boll., 77, 1959, p. 73 n. 3); quatre hauts fonctionnaires (Parilos, Stéphanos, Anastase et André); deux dignitaires de la métropole (Constantin et Théodore); trois higoumènes, les seuls qui étaient directement intéressés comme voisins (sur les biens du couvent de Péristérai dans la région d'Hiérissos, cf. Actes Lavra², Introduction, p. 59 et n. 15; nº 1, notes); la liste se clôt avec trois fonctionnaires subalternes (Stéphanos Bardanopoulos, Nicolas, Dèmètrios). Sauf les trois higoumènes, les autres personnages sont inconnus par ailleurs. En revanche, le magistros Kosmas (1. 7) est le juriste bien connu de l'époque de Romain Isr (cf. Théoph. Cont., Bonn, p. 433, 443; N. Svoronos, La Synopsis major des Basiliques, Paris, 1964, Index s.v. Cosmas).

La titulature de certains fonctionnaires présente des problèmes. L. 3 et 9 nous avons restitué πρωτοσπαθάριος d'après le sceau et l'Acte nº 4; le scribe a commis ici un lapsus en oubliant l'abré-

viation α (=πρωτο). Deux personnes sont qualifiées de ἐπὶ τῶν οἰχειαχῶν (l. 3 et 11): on ne peut voir ici le haut fonctionnaire des finances connu à partir du xie s.; ces deux personnes appartiennent au groupe des oikeiakoi des dignitaires impériaux (cf. N. Oikonomides, Les listes de préséance byzantines, Paris, 1972, p. 297-299, et Index s.v.; Zôètos est juge du thème de Thessalonique; à signaler que Parilos, spatharocandidat et épi tôn oikejakôn, sans fonction spécifiée, occupe dans le thème un rang plus élevé que le comte de la tente Anastase. La même remarque yaut pour Stéphanos βασιλικός έγγιστιάριος (mentions très rares, cf. Constantin Porphyrogénète, De ceremoniis, Bonn, p. 70, 79, 277, comment. p. 171 = 6d. Vogt. t. I. p. 64, 72: II. p. 86-87: Oικονομισές, op. cit., p. 306). Stéphanos, si nous complétons bien la lacune (l. 11), est ἐπὶ τῆς οἰκειακῆς βασιλικῆς τραπέζης. Théodoret a lu οἰκειακῆς τραπέζης, mais il interprète toujours mal ou saute l'abréviation u. En tout cas, nous ne sommes pas autorisés à corriger olxelaxης en βασιλικής. comme l'a proposé F. Dölger (dans BZ, 39, 1939, p. 50; cf. aussi R. Guilland. Le maître d'hôtel de l'empereur, Études byzanlines, 3, 1945, p. 183). On doit comparer l'expression οἰκειακή βασιλική τράπεζα à celle d'oixειακὸν βασιλικὸν βεστιάριον et opposer le service de la table privée de l'empereur à la τραπέζα ou βασιλική τράπεζα = service des banquets officiels. Nous croyons avoir trouvé un autre exemple de cette οίκειακή τράπεζα dans G. Schlumberger, Sigillographie de l'Empire byzantin, Paris, 1884, p. 600 : au lieu de Θεοφυλάκτω βασιλικώ κανδιδάτω και ἐπὶ τ(ων) οἰκειακ(ων)  $\tau(\tilde{\eta}\varsigma)$  [τρα]πέζης, on lira mieux ... καὶ ἐπὶ  $\tau(\tilde{\eta}\varsigma)$  οἰκειακ( $\tilde{\eta}\varsigma$ )  $\tau[ρ]$ απέζης.

L. 6: Μωροκουμούλου. Le nom de famille de l'épopte Thomas a disparu avec un morceau du parchemin. Théodoret qui, rappelons-le, a commis de très nombreuses et graves erreurs de lecture, a cru pouvoir déchiffrer Μοιροκουδούλου (devenu Μειροκοδούλου dans l'édition d'Alexandre Lavriôtès). Cependant, la copie ancienne d'un document (Actes Xèropotamou, nº 1, l. 15 et pl. I) donne la forme Μορωκαμούλου. Étant donné la fréquence des noms formés avec le préfixe μωρο-et l'existence d'une famille Μωροκούμουλος en Thrace (cf. H. Delehaye, Deux typica byzantins de l'époque des Paléologues, Bruxelles, 1921, p. 84: χωρίον... ἐπικεκλημένον τοῦ Μωροκουμούλου) nous pensons que c'est ce patronyme qui vraisemblablement se cache sous la forme aberrante donnée par Théodoret.

Topographie. Sur Amoulianè (l. 21, 23), cf. Τηέος ματιστές, Καίφρανίκια, p. 76. — Sur l'emplacement du couvent de Sainte-Christine (l. 24), voir nº 4, l. 20-21 et notes. — Γλομπουτζίτζα (l. 30) est une rivière (cf. acte d'Iviron, de 982, photo au Collège de France); le mot paraît d'origine slave (cf. M. Vasmer, Die Slaven in Griechenland, Abhdl. d. preuss. Akad. d. Wiss. Phil.-hist. Kl., 1941, nº 12, p. 203). Contrairement à Lake (Early days, p. 60) nous ne croyons pas que l'on puisse établir un rapport queleonque, morphologique ou topographique, entre ce mot et Χρωμίτσα, l'ancien Χρομίτισαα. — L'expression: λιθομάνδριν τὸ ἀρχαΐον τοῦ Κολοδοῦ (l. 33-34) est ambiguë: la bergerie, ou plutôt l'enclos à moutons, pouvait être en ruine, mais appartenir toujours à Kolobou, ou avoir autrefois appartenu à Kolobou, dont le nom lui serait resté. Nous n'acceptons pas le commentaire de Lake (Early days, p. 60, 61), qui traduit λιθομάνδριν par «wall» et conclut: « the obvious conclusion seems to be that the monastery (sc. Kolobou) stood within the wall», ce qui conduit à dire que le couvent de Kolobou se trouvait à l'intérieur de l'Athos. Μάνδρα au Moyen Âge signifiait: enclos; parc à bétail (ou rarement à poissons); au sens figuré: monastère; à une époque plus récente, il finit par désigner tout petit mur de séparation; mais μανδρίν, à l'époque byzantine comme aujourd'hui, ne désigne que l'enclos à moutons, la bergerie.

Actes mentionnés: 1) Prostagma de Romain Ier Lécapène et de ses coempereurs, adressé au stratège Katakalôn, au sujet des limites entre la terre appartenant aux moines de l'Athos et celle des habitants d'Hiérissos, avant août 943 (l. 1): perdu; Dölger, Regesien, nº 504, l'attribue à Basile Ier, en raison de la date fausse (883) donnée par P. Uspenskij et K. Lake à notre acte. 2) Acte de l'épopte Thomas concernant le partage de ces terres (l. 6: πρᾶξις): il s'agit de l'hypomnèma et périorismos mentionné aussi dans l'Acte nº 5, cf. actes mentionnés 8. 3) Sentence du magistros Kosmas (l. 7: ψῆφος): perdue; la phrase ἔνδον ἀποσταλείσης n'est pas claire et ne permet pas de dire avec certitude si la sentence de Kosmas avait été jointe au prostagma ou si elle y était insérée. Il est à supposer que la sentence concernait des litiges relatifs à des terres klasmatiques, et qu'elle avait été rendue soit à l'occasion du litige entre Hiérissos et les Athonites, soit à l'occasion d'un autre conflit du même genre. 4) Chrysobulle concernant la kathédra tôn gérontôn (l. 43) = Acte nº 3, cf. Acte nº 4, actes mentionnés.

+ Κατακαλων βα(σιλικός) (πρωτο)σπαθα(ριος) (καί) στρατηγος Θεσσαλονίκης. Καθως (καί) δια [τιμίου προστάγματος] ||2 των βασιλεων ημων των αγιων έδεξαμεθα ινα, αμμα Γρηγοριίου άρχιεπισκόπου] [] <sup>3</sup> Θεσσαλονικης (καί) Ζωητου βα(σιλικοῦ) «πρωτο» σπαθα(ρίου) (καί) επι τ(ὧν) οικει(α)(κὧν) (καί) κριτου του θεματος, εξελθ[ωμεν ἐπιτοπίως], ||4 [ήγ]ουν εν τη ενορια του Ερισου, και διαχωρησωμεν την γη των τ[ε μοναχῶν] [6] [τῶν ἐν] τω Aθωνι προσκαρτερούντων και των οικητορών τ[οῦκάστρου] ||6 ['Ερισοῦ, κατὰ τὴν] πραξιν Θωμα βα(σιλικοῦ) (πρωτο)σπαθα(ρίου) και εποπτου του [Μωροχουμούλου], ||7 και ενδον αποσταλειση<ς> προς ημας της ψηφου Κοσμα τ[οῦ πανευφήμου]  $||^8$  μαγιστρού. Τουτό δη (καί) πεποιηκαμέν και γενομένος κατά τον το[πον],  $||^9$  αμά τοις ηρημένοις ήτοι τω αρχιεπισχοπ(ω) και τω δηλωθεντι [(πρωτο)σπαθα(ρίω)],  $||^{10}$  συμπαροντον ημίν  $I\omega(\alpha vvou)$ του οσιωτατου επισκοπ(ου) των Ερκουλων, Παρι[λου]  $||^{11}$  βα(σιλικοῦ) σπαθα(ρο)κανδ(ι)δ(ά)τ(ου) (χαί) επι των οιχειαχών, Στεφάνου βα(σιλικοῦ) εγγηστια(ρίου) (χαί) επι της οιχει(α)(χῆς) β[α](σιλιχῆς) τρ[απέ]ζ[ης],  $||^{12}$  Αναστασιου βα(σιλικοῦ) σπαθα(ρο)κανδ(ι)δ(ά)τ(ου) και κο(μητος) τις κορτ(ης) Θεσσαλονι(κης), Ανδρεου βα(σιλικοῦ) σπαθα(ρο)κανδ(ι)δ(ά)τ(ου) και  $||^{18}$  χαρτουλαριου του θεματος, Κωνσταντινου κληρι(κοῦ) (καὶ) κουβουκλησιου, Θεοδ[ώρου]  $||^{14}$  κληρι(κοῦ) [καὶ οἰ]κονομου της αγιωτατης αργιεπισκόπης Θεσσαλονι(κης), Ευθ[υμίου] ||16 (μον)αγ(οῦ) και ηγουμένου της βα(σιλικῆς) μονης των Περιστερων, Γρηγοριου (μον)αχ(οῦ) (καὶ) η[γουμένου] ||10 μονις του Ορφανου, Ανδρεου μοναχου (καὶ) ηγουμενου μονις του  $\Sigma \pi$ ηλεωτου,  $[\Sigma \tau$ εφάνου]  $||^{17}$   $\beta \alpha (σιλικοῦ) σπαθα(ρίου) του <math>B$ αρδανοπουλου, Nικολ(άου) (πρωτο)μανδ(ά)τ(ορος),  $\Delta$ ημητριο(υ) δο(μεστίκου) των βεστηαρι $[τ\tilde{\omega}v]$ ,  $||^{18}$  (καλ) επι αυτων διεγωρησαμεν την γην αμφωτερων των μερ $[\tilde{\omega}v]|_{L^{10}}$  ειτοι των  $A\theta$ ωνιτων (καί) των οικητόρων του Έρισου, ποιησαντες  $||^{20}$  την καταρχήν απο του μερους της νοτίας θαλασσης ηγουν απο  $||^{21}$  του κόλπου της Αμουλιανης. Και εστιν ο διαχωρισμος ουτως · ||22 απαργεται μέν απο τον βαθοίν ροιαχα του κατεναντι κημ[ένου] ||23 των λεγομενων Παλαιων Παλατιων της Αμουλιανης, [καὶ ἀνα]-||24τρέχει ως προς τα γωραφία της μονίς της αγίας Χριστίνας, ε $[v \ \delta]|^{25}$  (καλ) λίθοσωρία ιστατε εκ πολών λίθων συνκειμενη, και υποκα[τω] $||^{26}$ της λιθοσωριας ως προς το ροιακιν ισταντε δρυες διάφοροι λαυ- $||^{87}$ ρατωμενοι, (καί) απο της λιθοσωρίας ως προς την ανατολην ιστανται ||28 δρυες καθεξις λαυρατωμενοι. (xal) αποδίδει τη ισοτητι μεχρι ετερ[ou]  $||^{29}$  ροιακος, (xal) απο τον ροιακαν υπερβενει το ραχωνιν και κατεργ[εται] || 30 εις την Γλομπουτζιτζα, (καλ) περαν του ροιακός εισίν δρύες και πτελ[έαι] || 31 λαυρατωμενοι, (xal) καθεξης τη ισοτητι ος προς την θαλασσαν α[πο]-|| 32διδει εις το παλεον γιστέρνιν, (xal)

7. Typikon de tzimiskės (972)

203

απο το γιστερνιν ανακαμπτει προ[ς τδ]  $\|^{38}$  παρακειμένον αυχένιν, εν ω εστίν το λιθομανδριν το αρχέον  $\|^{34}$  του Κολοβου, οπέρ και έστιν εσωθέν του περιορισμού της γης  $\|^{35}$  των Αθωνίτων, (καί) απο το αυχένιν αποδιδεί εις πέδινον τοπ(ον), εν  $[\check{\omega}]$   $\|^{86}$  εισιν βρούλεαι, (καί) απο των τοιούτων τώπων καθέξης ανακα[μπτει]  $\|^{37}$  προς το αντιπαρακειμένον αυχένιν, (καί) κατέρχεται τη ισ[ότητι]  $\|^{38}$  μέχρι της θάλασης της βορίνης. Ούτως διαχωρισαντές  $\|^{38}$  (καί) συνόρα πηξάντες, καθώς και ο εποπτης διέχωρισεν αυτήνν,  $\|^{40}$  και εγγραφώς την πραξιν ημών αποσημειωσαμένοι, επίδε- $\|^{41}$ δώκαμέν αμφωτέροις τοις μέρεσιν. Κατέχουσιν δε οι αυτοι  $\|^{42}$ μοναχοι του Αθωνός (καί) την καθέδραν των γερόντων, καθώς [καί]  $\|^{43}$  προκατείχαν αυτήν κατά την δυνάμιν του χρυσοβούλ(λου) αυτω[ν].  $\|^{44}$  Σφραγισαντές δια μολίδδου τη συν(ιθη) σφραγίδ(ι) ημών,  $\mu$ (ηνί)  $\|^{45}$  Αυγούστω δεύτερα Ινδίκτιώνος)  $\alpha'$  +

L. 1-2 (ξυα): + Τῶν βασιλέων ἡμῶν τῶν ἀγίων ἐδεξάμεθα πρόσταγμα Γυα Τh || 1. 1 διὰ τιμίου προστάγματος nous: Millet, qui avait transcril sur place la première ligne, a lu: δια τιμιου || 1. 2 Γρηγορίου ἀρχιεπισκόπου nous: Γρηγορίω τῷ ἀγίω ἀρχιεπισκόπου των καρωτού του του του του του του του του Τh || 1. 4-5 τε μουαχῶν τῶν èν lect. Τh || 1. 5-6 τοῦ πάστρου Γερισσοῦ πατά τὴν Τh || 6 Μαροκουμούλου nous: Μοιροκουβούλου Τh cf. noles || 1. 7 τοῦ πανευφήμου lect. Th || 1. 9 πρωτοσπαθαρίω nous (cf. 1. 3 et notes): Κάσπακι Th || 1. 10 Παρίλου lect. Th || 1. 11 οἰνειακής βασιλικής τραπέζης: cf. notes || 1. 13 Θεοδώρου lect. Th || 1. 16 Στεράνου lect. Th,

## 7. TYPIKON DE TZIMISKÈS

Τυπικόν (1. 24, 35, 72, 152)

[avant l'été 972]

Le moine du Stoudios Euthyme, agissant sur ordre de l'empereur et en accord avec les autorités athonites, établit le règlement de l'Athos.

Le texte. — A) Original conservé dans les archives du Prôtaton (sacoche sans numéro, pièce 1), où Millet l'a photographié. Parchemin très épais, roulé,  $3150 \times 450$  mm (Dölger, Facsimiles, col. 23 :  $3165 \times 485$ ), le haut légèrement arrondi; quatre pièces cousues l'une sur l'autre, haut sur bas. Les marges et les lignes ont été tracées à la pointe sèche. Chaque article commence par un alinéa dont la lettre initiale est plus grande; dans les deux cas où l'alinéa n'a pas été observé (l. 37 un blanc et une croix, l. 45 un blanc seul, marquant le début des articles), c'est la première lettre de la ligne suivante qui est d'un module plus grand. Dans la marge de gauche, les petits traits ondulés qui marquent le début de chaque article ont été probablement ajoutés par la main qui a numéroté les articles (mais tous ne le sont pas, et l'ordre de la numérotation n'est pas correct) et qui a ajouté deux titres (l.  $102 \pi \epsilon pl$  ἀγενείων, l.  $137 \pi \epsilon pl$  ζευγαρίων). L'encre du texte est noire; quelques mots effacés ont été repassés (l. 4-12, cf. apparat); trois finales abrégées ont été répétées en exposant (l. 6 τοῖς, l. 7 ἤρεμον, l.  $11 \tau \acute{\sigma}$ που); une faute a été corrigée dans l'interligne (l. 120 αστυχήτως); en rouge la signature de l'empereur, écrite en majuscules non accentuées; beaucoup plus bas, les signatures des moines sont d'encres de diverses couleurs, du plus clair au noir très foncé. Tilde court (parfois surmonté d'une croix de Saint-André) sur les nomina sacra, long sur les noms de

personnes; tréma sur les  $\iota$ , parfois apostrophe intérieure placée sur une voyelle (cf. l. 28, 37, 73, 75, etc.). Peu de fautes d'orthographe. — La bulle a disparu, mais on voit les quatre trous par où passait le cordon qui a laissé une empreinte très nette sur le verso du parchemin.

Le verso. La première pièce du parchemin porte quatre notices : 1) Sous une couche de peinture blanche, Millet a lu : Το πρωτότυ(πον) τυπιχον τ... || τυποι του βασιλ(έως) Ιωαννου του Τζιμισκη. 2) D'une main du xive s. : + Τυπικον του ευσεδούς βασιλ(έως) Ιω(άννου) τοῦ Τζιμισχῆ + 3) Notice slave, écrite tête-bêche : S(vja)t(o)go Afanasia i c(a)ra Ιω(anna) Cimiskia tipik' za v''se s(vja)tye gorč o emnouheh [= eunuques] i o spaněh i o monastireh i o kelieh" i o protat.. į episkoup. || i za br"dasečenia [i] o igoumneh i o posloušnih protou i o s'borě i za v"se potreb(e)h s(vja)tie gwrě. 4) Après la notice slave, Millet a discerné « trois lignes en cursive, dont l'encre est devenue verte »; les quelques mots qu'il a pu déchissrer (pas de photo) laissent reconnaître une formule de malédiction. — Sur la deuxième pièce, Millet a reconnu des traces d'écriture volontairement effacée; il s'agirait de treize lignes de signatures de moines, une centaine d'après les calculs de Millet; comme la première ligne des signatures se trouve près du bord supérieur de cette pièce, il se peut que nous ayons là, comme le pense Millet, la fin d'un document signé par des moines dont on aurait effacé les noms avant de réutiliser le parchemin de l'autre côté. Millet a lu quelques mots : l. 1 Γμονα]χ(ὸς) κε [ή]γουμε(νος), l. 2 Ηαχοδος μ(ονα)χ(ὸς) κε, l. 3 [ή]γουμ(ενος), l. 5 et 6 idem, l. 10 Θεοφανης, l. 11 πρ[εσδύτε]ρος. + [Νικηφ]ορος ..... [ή]γουμε(νος) +; il a aussi distingué, à deux endroits, quelques lettres qu'il pense pouvoir déchissrer : ἐν ὀνόματι. Plus bas, traces de dix lignes, très esfacées; les quelques lettres disparates que Millet a déchissrées ne permettent pas de dire s'il s'agit d'un texte (venant après des suscriptions?) ou d'une notice (du typikon ou du document plus ancien?). -On ne distingue rien sur la troisième pièce. — Sur la quatrième, à 50 cm du bas et 8 cm plus haut que la signature impériale du recto, vestiges d'une signature impériale qu'on lit à rebours (cf. Dölger, Tragos, p. 216-217, 218 et n. 9). - Album, pl. XI-XIX.

- B) Copie du typikon de Tzimiskès suivie de celle du typikon de Monomaque, établie en 1096, par les soins du prôtos Iôannikios et validée par le sceau du métropolite de Thessalonique Théodoulos. Elle se trouve au couvent d'Iviron, où Dölger puis Lefort-Mavromatis l'ont photographiée (voir la description dans le nº 8 B). Le début mutilé contenait peut-être une formule de ison analogue à celle qui précède le nº 8 (voir édition). Avant la signature de l'empereur, le copiste a ajouté : 'Η δὲ ὑπογραφὴ τοῦ δασιλέως ἐστὶν αὕτη (signature); ensuite : Καὶ τοῦ πρώτου δὲ καὶ τῶν ἡγουμένων εἰσὶν αὅται (signatures); et après la dernière signature : 'Απηώρατο δὲ καὶ βούλλα χρυσῆ +++. Voir Album, pl. XXI, la fin du document.
- C) Copie du xyo s. dans le codex Moscou Musée hist. 411 (anc. coll. synodale, Vlad. 421), ff. 182-189. Elle porte au début le titre: Τυπικόν τοῦ εὐσεδεστάτου βασιλέως Ἰωάννου τοῦ Τζιμισκῆ. Αναπί la signature de l'empereur le copiste a ajouté: Είχε δι' ἐρυθρῶν γραμμάτων τῆς βασιλικῆς καὶ θείας χειρός (signature); ensuite: Είχε καὶ κάτωθεν ὑπογραφὰς ταὐτας (signatures); et après la dernière signature: Είχε καὶ βούλλαν χρυσῆν ἀπηωρημένην μετὰ μετάξης δξείας. + Τὸ παρὸν ἴσον ἀντεδλήθη καὶ εύρέθη κατὰ πάντα ἰσάζον τῷ πρωτοτύπφ αὐτοῦ: + (sans aucune signature). Cette copie est, d'après notre collation, indépendante de la copie B.
- D) Copie au Prôtaton, dans le « Codex 5 », p. 1-10; Millet l'a vue mais il ne l'a ni photographiée ni décrite.

7. TYPIKON DE TZIMISKÈS (972)

E) Copies modernes: 1-2) Codices Iviron 754 et Hagias Triados (cf. Meyer, Hauplurkunden, p. 273); 3-4) Codices Pantéléimôn 204, p. 25 sq., et 281, p. 211 sq.; 5) Copie dans les archives de Vatopédi, dans un cahier de vingt-quatre pages (1784); 6) Copie de Kutlumus; 7) Copie de Philothéitès; 8) Codex Athènes Bibliothèque de la Boulè 170, p. 140-145: c'est la copie faite pour M. Gédéon par un moine de Lavra dans « un manuscrit »; 9) Le manuscrit de Saint-Paul, dans lequel P. Uspenskij a vu une copie, semble être celui de Hagias Triados, ou bien l'un est la copie fidèle de l'autre.

Ēditions: Uspenskij, Istorija, III, 1, p. 265-276, d'après la copie de Philothéitès; Kalligas, Athonias, p. 42-52; Pistès, Athos, p. 32-42; Mompherratos, Dikaion, p. 233-245, d'après l'édition Kalligas; Meyer, Haupturkunden, p. 141-151, d'après les codices Iviron 754 et Hagias Triados, et l'édition Kalligas; Smyrnakès, Athos, p. 293-299, d'après l'édition Uspenskij (?); Chatzhiôannou, Chrysoboulla, p. 5-14, d'après l'édition Meyer; 'Αθωνική Πολιτεία, Thessalonique, 1963, p. 101-109.

Nous éditons l'original (A) et complétons les lacunes du début et celle des lignes 91 et 92 (qui par accident manquent sur les photos de Millet) par les copies B et C; en apparat nous ne signalons que deux divergences de l'édition Meyer (M) et, pour les signatures, les lectures divergentes de DÖLGER, Facsimiles (D).

Bibliographie: USPENSKIJ, Islorija, III, 1, p. 79-89 (traduction russe), 89 (an. 971), 90-91 (traduction des signatures); MEYER, Haupturkunden, p. 31-33; SMYRNAKĖS, Athos, p. 292; D. Anastasiević, La date du typicon de Tzimiscès pour le Mont Athos, Byz., 4, 1927/28, p. 7-11; IDEM, dans Glasnik de la soc. scient. de Skopje 11, Sc. hum. 5, 1932, p. 248; Dölger, Facsimiles, nº 16; IDEM, Regesten, nº 745; IDEM, Kodikellos, p. 71; IDEM, Epikritisches zu den Facsimiles, dans Diplomatik, p. 87-90; IDEM, Tragos, p. 215-224; IDEM, Mönchsland Athos, Munich, 1943, p. 94-95; IDEM, dans BZ, 29, 1929, p. 442, 32, 1932, p. 292 n. 1; Actes Laura², Introduction par LEMERLE, p. 22-24.

ANALYSE. - Exposé: Le moine Athanase, prôtos de l'Athos, et le moine Paul se sont rendus à la Ville, où ils ont exposé à l'empereur les scandales et les conflits qui les opposaient depuis un certain temps au moine Athanase, higoumène de la laure impériale dite ta Mélana, par lequel plusieurs [Athonites] sont lésés; ils ont tout tenté, dirent-ils, mais ils n'ont pu trouver le moyen de rétablir la paix (l. 1-5). L'empereur [Jean Tzimiskès], qui attache un grand prix à ce que les moines vivent paisiblement et qui désapprouve que l'on confie le jugement de leurs affaires à des laïcs — les différends entre moines étant d'une autre nature que les griefs entre laïcs —, a ordonné [à Euthyme, moine du Stoudios,] de se rendre sur place et de prendre les mesures nécessaires (l. 6-13). Siégeant avec tous les higoumènes de la Montagne, en présence des deux parties et de l'assemblée de tous les frères, [Euthyme] a enquêté pendant toute une semaine et a conclu à l'innocence des deux parties, le différend qui les opposait étant suscité par le diable; ainsi la paix fut rétablie (l. 13-18). [Euthyme] a saisi l'occasion d'examiner d'autres affaires qui appelaient un redressement et de réconcilier d'autres moines qui avaient entre eux des différends (l. 18-21). Constatant que le scandale et la zizanie naissent des assemblées - qui pourtant se tiennent pour le bien des frères --, [Euthyme] a décidé, en accord avec les moines et les higoumènes qui siégeaient avec lui et dont les signatures figurent au bas du typikon, de supprimer les deux assemblées de Pâques et de Noël, pour ne garder que celle de la fête de la Vierge; la pension (δόγα) sera conservée jusqu'à ce jour; le prôtos viendra [à l'assemblée] accompagné de trois disciples, l'higoumène de Lavra Athanase, de deux, le moine Paul, d'un seul, les autres higoumènes, kelliotes et hésychastes y assisteront sans serviteurs, car ce sont surtout ces derniers qui provoquent le désordre et les querelles (l. 21-30). Par ce moyen [Euthyme] espère guérir le mal, rétablir la paix et éviter les discordes et le recours aux instances civiles et particulièrement à l'emporeur. Si, avec le temps, la situation se redresse complètement et si les Athonites désirent unanimement restaurer une seconde assemblée, [Euthyme] y consent, à condition qu'il en soit informé par écrit et qu'on n'en prenne pas prétexte pour contrevenir en quoi que ce soit au typikon (l. 30-35). Quelques résolutions susceptibles d'être acceptées par l'empereur et convenant à la vie ascétique ont été proposées [par Euthyme] et approuvées par les higoumènes de la Montagne (l. 35-37).

Suivent vingt-huit clauses: [I] Aucun higoumène n'a le droit de redresser une faute concernant la communauté, ni d'interroger, corriger, blâmer ou condamner un frère coupable, à l'insu du prôtos; en revanche, le prôtos ne peut rien décider sans le consentement des higoumènes (l. 37-41). [II] Les moines tonsurés hors de la Montagne ne pourront acheter de petits établissements (ἀγρούς). ni s'installer sur des terrains libres, ni diriger un kellion, sans décision ou autorisation du prôtos et des higoumènes (1, 42-45). [III] Ceux qui viennent demander à être tonsurés seront reçus par les higoumènes; on ne tolérera pas [qu'ils s'établissent] hors « de l'enclos spirituel » [= comme ermites]; la tonsure n'aura lieu qu'après un an de noviciat et sur avis favorable de l'higoumène; en cas d'urgence, l'higoumène décidera s'il est besoin de tonsure immédiate, laquelle est conseillée pour les malades, afin que la mort ne survienne pas avant l'écoulement du délai fixé (l. 45-53). [IV] Le laïc qui a passé six mois ou un an sous la direction [spirituelle] d'un higoumène peut changer de directeur, s'il a des raisons valables de ne pas être satisfait, et si le nouvel higoumène choisi est reconnu digne de se charger d'une âme; en tout cas, il ne pourra partir sans le consentement de son ancien higoumène (l. 54-58). [V] Cette même liberté d'action, avec les mêmes restrictions, est donné aux moines. Défense est faite aux higoumènes d'attirer ou de recevoir un disciple à l'insu de son higoumène (1. 59-62). [VI] Les higoumènes sont libres de vendre, donner ou transmettre, de leur vivant ou par testament, leur propre établissement (ἀγρόν) à un disciple ou à qui que ce soit (l. 63-66). [VII] L'épitrope ne peut annexer un établissement laissé à sa garde, ni à la grande laure, ni à une autre laure, ni à son propre établissement, ni à un autre, mais il doit le vendre ou le donner à une personne qu'il en juge digne et qui n'en possède pas; ceci vaut aussi pour les biens donnés par acte de donation (l. 67-71). [VIII] Interdiction est faite aux moines de quitter leur père spirituel pour mener une vie vagabonde; après plusieurs sommations, ils seront placés malgré eux [sous l'autorité] d'un père spirituel (l. 72-74). [IX] Conformément à la prescription des Pères, il est défendu de livrer à la risée publique les pensées intimes de la confession (l. 75-76). [X] Les disciples parvenus au sommet de la spiritualité et de l'ascèse peuvent, s'ils le veulent, aborder le stade de l'hèsychia et s'installer dans la solitude, mais avec l'accord de leur higoumène (l. 77-79). [XI] Les prêtres étrangers [à l'Athos] ne pourront célébrer la messe que s'ils sont porteurs d'une lettre de recommandation de leur évêque, ou s'il existe un témoignage sérieux [en leur faveur] (l. 80-81). [XII] Il est conseillé aux hésychastes et aux cénobites de ne pas se rendre visite les uns aux autres, durant le Grand Carême, sauf pour des raisons d'extrême importance; les higoumènes ne prescriront aucun travail manuel durant cette période, sauf le samedi; on ne mangera pas de poisson durant cette période, sauf au jour de l'Annonciation ou en cas de maladie (l. 82-87). [XIII] Interdiction aux

7. TYPIKON DE TZIMISKĖS (972)

moines, sous peine d'expulsion de l'Athos, d'acheter et revendre des établissements dans un but lucratif (l. 88-91). [XIV] Interdiction aux frères de sortir de l'Athos, de nouer des liens de parrainage ou de fraternité avec des laïcs, d'entrer dans leurs maisons et de partager leurs repas (l. 92-94). [XV] Interdiction de vendre du vin à des laïcs en decà de la rivière Zygos, afin d'éviter de trop fréquents contacts entre moines et laïcs: s'il y a un excédent, on fera des échanges entre moines, éventuellement on le troquera contre des biens nécessaires apportés par des laïcs (l. 95-100). [XVI] Interdiction est faite aux higoumènes et aux kelliotes d'accueillir dans leurs établissements et de tonsurer des enfants, des imberbes ou des eunuques, sans le consentement du prôtos et de tous les higoumènes; le contrevenant, après sommations non suivies d'effet, sera expulsé de la Montagne (l. 101-106). [XVII] Les higoumènes illettrés mais avancés en spiritualité peuvent tonsurer leurs novices; quant à ceux qui se sont emparés de cette charge sans être capables de diriger leur propre personne, ils sont invités à recourir à des pères spirituels afin de bénéficier de leur secours par le moyen de la confession (l. 107-110). [XVIII] Si le détenteur d'un kellion, d'un champ ou d'une vigne veut l'abandonner, il recevra la moitié des dépenses qu'il y a éventuellement faites; s'il part parce que l'higoumène le harcèle, il recevra l'ensemble des sommes engagées (l. 111-114). [XIX] Si un moine embauché par un higoumène veut partir avant le terme convenu. il recevra le salaire du travail exécuté; si c'est l'higoumène qui, par son comportement, cherche à le faire partir sans sa paye, il aura droit au salaire intégral; si l'higoumène refuse de payer, c'est l'assemblée qui lui réclamera l'argent au nom du plaignant. De même, celui qui travaille sans contrat recevra intégralement son salaire, s'il est chassé ou obligé de partir (l. 115-121). [XX] Les corvées imposées par les higoumènes aux kelliotes doivent être abolies, car elles caractérisent les rapports entre laïcs. On peut, en revanche, s'entraider librement (l. 122-124). [XXI] L'économe a le droit d'expulser de la Mésè les querelleurs, car il est tenu pour responsable de tout trouble survenu. En cas d'absence, il laissera à sa place un homme capable de maintenir la paix parmi les moines. En cas de scandale hors de la Mésè, il doit trouver une solution équitable avec l'aide de trois ou quatre higoumènes du voisinage (l. 125-131). [XXII] Les animaux du «grand monastère », auxquels il est arrivé d'entrer à l'Athos avec le consentement de Lavra, n'y seront admis [à l'avenir] qu'en cas de nécessité ou d'incursion étrangère. Quant aux autres animaux, qui y entrent habituellement, c'est à l'assemblée de décider si on leur interdira ou non l'accès [de l'Athos] (l. 132-136). [XXIII] Interdiction est faite aux higoumènes de posséder des couples de bœufs, à l'exception de la grande laure qui en raison du grand nombre de ses moines est autorisée à en posséder un (l. 137-138). [XXIV] Interdiction de vendre des ligots hors de la Montagne et à des laïcs, sauf en cas de nécessité (l. 139-140). [XXV] Les maçons qui viennent travailler [à l'Athos] n'y amèneront pas d'enfants comme apprentis (l. 141-142). [XXVI] Tous les ans, à la fête de l'Assomption. l'économe rendra compte de son activité à l'assemblée; il gardera son poste selon que le prôtos et les higoumènes seront ou non satisfaits de lui (l. 143-146). [XXVII] L'argent qui aurait été

Conclusion : Les Athonites ont l'obligation de n'enfreindre aucun des articles du typikon, car c'est avec l'accord unanime des higoumènes qu'ils ont été établis par Euthyme, moine du

dépensé pour la convocation des deux assemblées supprimées sera ajouté à la pension (ῥόγα) et

distribué aux moines (l. 147-148). [XXVIII] L'élection du prôtos se fera sans aucun changement,

conformément à la règle (τύπος) établie dès l'origine (l. 149-150).

couvent du Stoudios, en vertu de la mission qu'il avait reçue de l'empereur Jean [Tzimiskès] de vive voix (ζώση φωνή) et par ordre écrit; cette rédaction a été approuvée par l'empereur et a reçu la garantie de son sceau (l. 151-161). Signatures autographes de l'empereur Jean [Tzimiskès], du prôtos et de cinquante-six higoumènes et moines (l. 152-175).

Notes. — Sur ce document, qui a été analysé et commenté par plusieurs savants (cf. bibliographie), voir aussi, Ire Partie, p. 95-102.

Datalion. L'original ne porte aucun élément de datation. L'édition Kalligas, qui a certainement utilisé la copie conservée dans un ms. de Saint-Paul (cf. le texte Ea), finit par les mots : èv étel con (971/972), mais nous ne savons pas si le copiste a trouvé cette date sur son modèle ou s'il l'a aioutée lui-même. Philothéitès date l'acte tantôt « vers 970 », tantôt « de 972 ». D. Anastasiević (cf. bibliographie) rejette la date de l'édition Kalligas pour retenir celle de Philothéitès, 970, arguant que le typikon est antérieur au chrysobulle de Tzimiskès pour Lavra et que ce chrysobulle « est généralement daté du début du règne de Tzimiscès, soit en 970 ». En revanche, F. Dölger (art. cités, cf. bibliographie) a défendu la date « 971 oder 972 », 972 étant l'année qu'il retient le plus souvent : il pense qu'il n'y a aucune raison de rejeter la date donnée par une partie de la tradition. fondée peut-être sur des témoins inconnus de nous. Gependant, étant donné que ni l'original ni les copies anciennes (B, C) ne fournissent d'éléments de datation, les indications de copies tardives ne peuvent être que conjecturales. Nous ne pouvons donc pas dater avec précision le typikon, mais seulement fixer des dates limites : janvier 970-milieu 972. L'affaire se placant au début du règne de Tzimiskès (cf. Vie d'Athanase A, p. 48-49), le terminus ante quem doit être l'été 972, date à laquelle l'empereur partit en campagne en Mésopotamie (cf. M. Ganard, La date des expéditions mésopotamiennes de Jean Tzimiscès, Ann. Inst. de Philol. et d'Hist. or. et sl. = Mélanges Grégoire, II, 1950, p. 99-108). Entre le début de 970 et le milieu de 972, il y a deux possibilités : janvier 970avril 971 et août 971-été 972. En effet les Athonites allèrent trouver l'empereur à Constantinople (1. 2); or, Tzimiskès en était absent durant sa campagne contre les Russes (avril-juillet 971 : Lion LE DIACRE, Bonn, p. 130-158, Kédrènos, Bonn, II, p. 392-413; cf. Ostrogorsky, Geschichtes, n. 245-246. Nous n'ayons aucun moyen de choisir entre les deux possibilités; tout dépend du moment où les Athonites partirent pour la capitale et du temps qui s'écoula jusqu'à l'arrivée d'Euthyme à l'Athos. On peut aussi formuler l'hypothèse que l'affaire commença en 970, mais que la dernière opération, la signature de l'empereur au bas du document, n'eut lieu qu'en 972.

Prosopographie et litulature monastiques. Le prôtos Athanase ne nous est connu que par le présent document. C'est le cas aussi pour le rédacteur de l'acte, envoyé à l'Athos par l'empereur pour mettre fin au désordre; il se qualifie (l. 11): ἡ ἡμῶν μετριότης, et il se nomme (l. 156): Εὐθύμιος μοναχὸς τῆς τῶν Στουδίου (...) μονῆς. Le typikon de Monomaque le dit higoumène du Stoudios (cf. nº 8, l. 178), ce qui nous semble être une interprétation non fondée du rédacteur. Sur le moine Paul, que nous identifions avec Paul Xèropotamitès de la Vie A d'Athanase de Lavra, voir Ire Partie, p. 66-68.

Outre le prôtos, quelques officiers du Prôtaton ont signé le présent document : l. 169, l'économe Luc; l. 172, l'ecclésiarque Kosmas. A la l. 175, le dernier signataire se qualifie de koubouklèsios (sur cette fonction assez obscure, cf. Darrouzès, Offikia, p. 39-44 et Index, s.v.); c'est la seule fois que nous rencontrons ce titre à l'Athos. On peut se demander si Sabas, qui est higoumène d'un monastère, n'avait pas porté ce titre avant sa venue à la Montagne, ou si, au début, le Prôtaton n'avait pas possédé un koubouklèsios, fonction disparue par la suite. — Un autre titre, plus curieux encore, est celui que porte le troisième signataire (l. 163) : Χριστόδουλος μοναχός καὶ ἡγούμενος δ τοῦ πρώτου. L'expression τοῦ πρώτου accompagne parfois le mot πρεσδύτερος. Voici les mentions que nous en connaissons : en 1016 et 1018, τὸν κῦρ Νικήταν τοῦ πρώτου (Actes Xèropotamou, nº 3, l. 19), Νικήτας μοναχὸς καὶ πρεσδύτερος τοῦ πρώτου (ibid., l. 57, et acte inédit de Vatopédi de 1018); en 1065, Θεόδωρον καὶ πρεσθύτερον ὁ τοῦ πρώτου (Actes Laura², no 34, 1. 19); κιθ s. (?), Θεοδωρήτου (...) μοναχοῦ καὶ (...) πρεσθυτέρου τοῦ θεοφόρου πρώτου τοῦ (...) ὅρους τοῦ Γάνου (notice dans le ms. Athos Lavra A 52, cf. Grèg. Pal., 1, 1917, p. 56), ce Théodoret devant être un prêtre du prôlos et non pas le prôlos. Ces « prêtres du prôtos » sont sans aucun doute des prêtres qui desservaient l'église du Prôtaton. On peut supposer que l'appellation τοῦ πρώτου sert à marquer une distinction entre des prêtres attachés personnellement au prôtos et les prêtres envoyés et entretenus à Karyés par les grands couvents (cf. Actes Xénophon, nº 1, l. 265 : ἔχειν ὀφείλεις [le couvent de Xénophon] καὶ κληρικὸν ἕνα ἐν τῆ ἐκκλησία τῆς Μέσεως εὐλαδῆ). C'est également un office qui dépend directement du prôtos que celui de notre « higoumène du prôtos ». Mais aucune explication ne nous paraît convaincante. Il s'agit en tout cas d'une fonction du Prôtaton (l'explication de Mamalakis, Sainte Montagne, p. 45, qui voit sous ce titre « le nouvel higoumène du couvent d'où venait le prôtos », ne nous paraît pas satisfaisante). La rareté des mentions (la seule sûre est celle du présent acte) constitue encore une difficulté: l'office a-t-il disparu très vite, sans laisser d'autre trace? Cependant, on peut lire ainsi la première signature d'un acte de 1030 (Actes Rossikon, no 1, p. 4): Γεράσιμος ἡγούμενος ὁ τοῦ (πρώτου); en effet, sur l'original, la dernière lettre de la ligne paraît bien être un α. Dans ce cas, l'office subsista au moins jusqu'au milieu du xie siècle.

Les renseignements qu'on peut tirer des signatures des higoumènes sont maigres, car la formule utilisée: μοναχὸς καὶ ἡγούμενος, sans le nom de l'établissement, empêche toute comparaison avec les signatures de quelques autres documents de la fin du xº s. Sur les deux ou trois établissements cités, voir Iºº Partie, p. 88, 90-91, 92.

- L. 25 : τὰς δύο συνάξεις ἀποκοπῆναι. Sur cette disposition, voir Ire Partie, p. 116 et note 51.
- L. 67-71 (cl. VII): sur le fonctionnement de cette sorte d'épitropie, cf. Actes Lavra2, nº 29.
- L. 92: sur la pratique de l'άδελφοποίησις, cf. en dernier lieu G. Michaelides-Nouaros, Περί τῆς άδελφοποιτας ἐν τῆ ἀρχαία 'Ελλάδι καὶ ἐν τῷ Βυζαντίφ, Τόμος Κωνσταντίνου 'Αρμενοπούλου, Thessalonique, 1952, p. 251-313.
- L. 101 : νεωτέρους καὶ ἀγενείους. Dans Actes Xénophon, nº 1, l. 255-256, l'âge limite des imberbes est fixé à 20 ans.
- L. 110 : en principe, l'Église byzantine interdisait aux moines non prêtres de confesser (cf. Grumel, Regestes, nº 982 § 22, et P. Gautier dans REB, 27, 1969, p. 170 § 4), mais en fait non seulement les prêtres, mais de simples moines recevaient les confessions (cf. REB, ibid., p. 182). Un passage de la Diègèsis mérikè (Meyer, Hauplurkunden, p. 170, l. 18-25), mis dans la bouche du patriarche, révèle l'attitude monastique sur ce problème. Voir aussi Appendice Ie, l. 9 et notes.
- L. 132: μεγάλη μονή. Il s'agit du couvent de Péristérai, cf. Acles Laura<sup>2</sup>, Introduction, p. 23 note 42; p. 59 note 15.

L. 148; sur la roga de l'Athos, voir Ire Partie, p. 54-56.

L. 149-150: sur l'élection du prôtos, voir Ire Partie, p. 124.

Actes mentionnés: 1) Accusation probablement écrite (cf. l. 3 : ἐνῆγον) des Athonites contre Athanase de Lavra : perdue. 2) Prostagma de l'empereur Jean Tzimiskès (l. 11 : διωρίσατο, l. 159 : θεῖα καὶ βασιλικὰ γράμματα) invitant Euthyme du Stoudios à régler les affaires de l'Athos : perdu; il n'est pas mentionné dans Dölger, Regesten.

7. TYPIKON DE TZIMISKĖS (972)

[+ Οἱ τοῦ περιωνύμου ὄρους] τοῦ "Αθω εὐλαθέστατοι μοναχοί, ὅ τε 'Αθανάσιος ὁ εὐλαθέστατος μ[οναχός καὶ πρώτος τοῦ "Ορους καὶ] ||² [Παῦλος ὁ εὐλαβέστατος μο]ναχός, ἐν τῆ θεοφυλάκτω γενόμενοι πόλει κατενώπιον τού φιλαγάθου βασιλέως ἡμῶν [παραστάντες] ||3 [ἐνῆγον σκάνδαλά τινα] και φιλονεικίας ἐφ' ἰκανούς γρόνους γίνεσθαι μεταξύ ἀυτῶν τε και 'Αθανασίου τοῦ εὐ[λαβεστάτου] []4 [μονα]χοῦ τῆς βασιλικῆς λάυρας τῆς οὕτω λεγομένης τὰ Μελανὰ καθηγουμένου, ὡς ὅτι περικόπτονται τινὲς (καλ) [ἀδικοῦνται] ||5 [παρ' αὐ]τοῦ · ἔλεγον δὲ μήδεμίαν μηχανήν περινοηθήναι εἰς τὸ ταῦτα διάλυθηναι καὶ εἰρήνην βραβευθηναι ἀυτο[ῖς]. [[6 ['Εντ]εῦθεν ὁ θεοστεφής καὶ κραταιὸς βασιλεὺς ἡμῶν ώς ύπὸ τ(οῖς) {οῖς} τοῦ Θεοῦ νόμοις ζῶν (καὶ) φυλαττόμενος ὑπ' ευθύτητος, δι[ὰ πολλῆς] ||' [φ]ροντίδος τιθέμενος τὸ εἰρηνεύειν τοὺς μοναχούς καὶ τ(ὸν) ήρεμον (ον) καὶ γαλήνιον βίον βιοτεύειν εἴπέρ τινας, καὶ μὴ προα[ιρούμενος] || ε ὑπὸ κοσμικὸν ἄγεσθαι κριτήριον ἀυτούς, μήτε δὲ παρὰ ἀρχοντικῶν προσώπων τὰ κατ' ἀυτούς διεξετάζεσθαι καὶ τὰ ὑ[π' ἀλλή]-||ºλων κατ' ἀυτῶν λεγόμενα τοῖς πολλοῖς ἔκφορα γίνεσθαι, ἄλλωστε δὲ διὰ τὸ τὰ τῶν μοναχῶν τοῖς κοσμικοῖς μὴ διὰ βάθους  $[\gamma$ ινώσ]-]] $^{1}$  $^{2}$ χεσθαι — ἄλλα γὰρ τὰ τῶν μοναχῶν ήθη αἴ τε διαφοραὶ καὶ ἐγκλήσεις καὶ αἰ κατ' ἀυτῶν ἐπαγόμεναι εὐθύναι, καὶ άλλα τὰ τῶν  $||^{11}$  κοσμικῶν ἐγκλήματα καὶ αἱ κατ' ἀυτῶν ἀπὸφάσεις —, διωρίσατο τῆ ἡμῶν μετριότητι έπὶ τοῦ τόπου {ου} γενέσθαι καὶ ἀμφότερα τὰ μέ-||<sup>12</sup>ρη ἐνῶσαι καὶ τὰ παρ' ἀυτῶν ἐναγόμενα ἑνωτίσασθαι και την ήκουσαν τοις πράγμασι διόρθωσιν συνεπιδαλέσθαι ήμας, κατά ||18 την τῶν θείων κανόνων εἰσήγησιν. Καὶ δὴ γενομένων ἡμῶν ἐπιτοπίως, συμπαρόντων ἀμφοτέρων τῶν διαδικαζομένων μερῶν, ||14 τῶν τε ἡγουμένων ἀπάντων τοῦ "Ορους συνεδριαζόντων ἡμῖν, πάσης τε τῆς τῶν ἀδελφῶν συνάξεως συμπαρούσης, τῶν τε πραγμάτων ||18 κινηθέντων τε καὶ δοκιμασθέντων διὰ ἀκριδοῦς ἐρεύνης μέχρι μιᾶς ήμερῶν ἐυδομάδος, ἑυρέθη κατὰ πᾶσαν ὑπόθεσιν ἀμφότερα τὰ ||¹ε μέρη ἀνεύθυνα, εἰ καὶ παράδοξον πῶς τὸ λεγόμενον, τῶ βαθέως (καὶ) πν(ευματ)ικῶς ἐπὶστῆσαι δυναμένω τοῖς πράγμασι · ἡ γὰρ προχωρήσασα  $||^{17}$  μεταξύ ἀυτῶν διαφορὰ ἐκ σατανικῆς ἐνεργείας συμδεδηκέναι διέγνωσται. Ἐντεῦθεν εἰοήνη βαθεῖα καὶ ἀστασίαστος ἐπεδραδεὐ-||18θη ἀυτοῖς τῆ τοῦ Θ(εο)ῦ συνεργία καὶ χάριτι, πάντων τῶν ἀμφισθητουμένων διαλυθέντων. Ἐπὶ τούτοις καὶ ἄλλας τινὰς ὑποθέ-||¹ºσεις ἐυρηκότες διορθώσεως ἐπιδεομένας κατὰ τὸ ἡμῖν ἐγγωροῦν (καὶ) τὸ τοῖς θείοις κανόσι παριστάμενον ἀκριβές την διόρθωσιν ἐποι-||20ησάμεθα, ἐτέρους τέ τινας τῶν μοναχῶν κατ' ἀλλήλων ἀμφισδητήσεις καὶ δίκας ἔχοντας έυσηκότες διελύσαμεν τούτους είρηνο-||21ποιήσαντες, Έπλστήσαντες δὲ τοῖς πράγμασιν ἀκριβέστερον ευρομεν καὶ ἐκ τῶν συνάξεων σκάνδαλά τινα φιλονεικίας τὲ καὶ ζιζάνια ἀ-||²²ναφύεσθαι · ἐπεὶ οῦν τὰς συνάξεις ένεκά τινος ἀφελείας άδελφῶν καὶ παρακλήσεως παρὰ τῶν ἐπὶνοησάντων γινώσκομεν ||<sup>23</sup> ἐπίνενοῆσθαι, συνέβενεν δὲ ταῦτας εἰς τὸ ἐναντίον προβαίνειν, συνευδοκήσαμεν (καί) συνωχονομήσαμεν κοινή γνώμη και αιτήσει (και) θελήσει πάν- $||^{24}$ των τῶν συνεδριαζόντων ἡμῖν ἐυλαδεστάτων μοναχῶν καὶ ηγουμένων, ὧν τὰ ὀνόματα καὶ αἱ ὑπογραφαὶ ἐν τῷ τέλει τοῦ τυπικοῦ []25 διασημαίνονται, τὰς δύο συνάξεις ἀπὸκοπῆναι, τοῦ τε Πάσχα καὶ τῆς Χ(ριστο)ῦ ἀγίας γεννησεως, καὶ ἄπαξ του ἐνιαυτοῦ κατα την σεδάσμιον έορτην ||26 της άχράντου Θ(εοτό)κου καὶ θεομήτορος ἐπὶσυνάγεσθαι ἀυτοὺς (καὶ)

7. TYPIKON DE TZIMISKĖS (972)

ποιεῖν τὴν σύναξιν · φυλάττεσθαι δὲ καὶ τὴν ῥόγαν μέχρι τῆς ἡμέρας ἐκείνης. []²² Ἐισηγούμεθα δυν κατὰ τὴν ὡρισμένην ἑορτὴν ἔρχεσθαι τὸν πρῶτον μετὰ μαθητῶν τριῶν καὶ μόνων, τὸν δὲ εὐλαβέστατον 'Αθανάσιον []²² καὶ κὰθἦγούμενον τῆς μεγάλης Λάβρας μετὰ δύο, καὶ τὸν μοναχὸν Παῦλον μεθ' ἐνός, τοὺς δὲ λοιπούς ἦγουμένους κελλιώτας τὲ καὶ ἡσι-[]²² χαστὰς ἄπαντας ἄνευ ὑπουργῶν συνάγεσθαι, ἐπειδὴ ὡς ἐυρἡκκιμεν ἐκ τῶν ὑπουργῶν αὶ ἀταξίαι καὶ αὶ φιλονεικίαι ὡς ἐπὶ τὸ πλεῖστον []²² ἐγίνοντο. 'Ημεῖς μὲν κατὰ τὸ ἐνόν, ὡς ἡμῖν δοκεῖ, τρόπον ἰάσεως περὶἐνοησάμεθα ὅπως καὶ τὸ τῆς ἐυλαβείας σεμνὸν περινοηθείη []²¹ τοῖς τῶν μοναχῶν ἀμφοτέροις μέρεσι, καὶ εἰρηναία κατάστασις καθόλου κυρωθείη εἰς τὸ ἰμὴ στασιάζειν ἀυτούς, μήτε σχίσματα, μήτε εἰς τὸ ἐξῆς []²² πρόσκομμα γίνεσθαι τοῖς κοσμικοῖς, καὶ μάλιστα τὰς θείας ἐνοχλεῖν ἀκοᾶς τοῦ φιλευσεδοῦς καὶ κραταιοῦ βασιλέως ἡμῶν · εἰ δὲ γε []²² τοῦ καιροῦ προϊόντος τελεία κατάστασις γένηται τῆ τοῦ Θ(εο)ῦ συνεργία καὶ χάριτι, βουληθῶσι δὲ κοινῆ γνώμη πάντες καὶ ἐτέραν σύνα-[]²²ξιν γίνεσθαι, χαίρομεν ἐπὶ τούτω καὶ ἡμεῖς καὶ ἀγαλλιώμεθα, πλὴν παράκαλοῦμεν δηλοποιηθῆναι καὶ ἡμῖν διὰ γραφῆς ἀυτῶν, ἵνα []²² μὴ παρείσδυσιν λάβωσι καταλύειν τὶ ἐκ τοῦ τυπικοῦ. Εἰσηγητέον δυν ἡμῖν καὶ τύπους φυλάττεσθαι τοιοῦσδε οὶ (καὶ) θ(ε)ῶ εὐάρεστοι, ὡς οἴμαι, νο-[]²²μιστον δυν ἡμῖν καὶ τύπους φυλάττεσθαι τοιοῦσδε οὶ (καὶ) θ(ε)ῶ εὐάρεστοι, ὡς οἴμαι, νο-[]²²μιστον (καὶ) τῷ φιλαγάθω βασιλεῖ ἡμῶν ἐναπόδεκτοι (καὶ) τῷ ἀσκητικῶ βίω ἐπὶτήδειοι, (καὶ) τῆ γνώμη πάντων (καὶ) κρίσει ἐκτεθέντες []²² τῶν ἐν τῷ δρει τοῦ "Αθω κάθηγουμένων.

Χρήναι τοιγαρόυν ὑπειλήφαμεν ὡς εἴ γε ἄρα τί συμβαίη δεόμενον ἐπίδιορθώσεως []³³ ἐις τὸ χοινόν, εἴτε ἰδικῶς εἰς πρόσωπόν τινος ἔχον ἀδελφοῦ τὴν ἀναφορὰν τὸ ἐπίσυμβαίνον ἐλάττωμα, ἐκτὸς εἰδήσεως τοῦ πρώ-[]³⁰του μὴ ἔχειν ἐπ' αδείας τινὰ τῶν ἡγουμένων ἐπανακρίνειν ἢ διορθοῦσθαι τοῦτο ἢ ἐπιτιμᾶν ἢ κατὰ τοῦ ἐπταικότος ἀπὸφαίνεσθαι, μήτε []⁴⁰ δὲ πάλιν τὸν πρῶτον ἔχειν ἐπ' εξουσίας ἄνευ συνελεύσεως τῶν ἡγουμένων τοῦ "Όρους βουλῆς τε καὶ γνώμης ἀυτῶν ποιεῖν τί τῶν μὴ []⁴¹ ἀρεσκόντων ἀυτοῖς, εἰ καὶ μάλιστα ἐπὶ λυσιτελεία τοῦ κοινοῦ εἴτέ τινος ἄλλου ίδικοῦ προσώπου τὸ γενόμενον δόξειε: —

| | | <sup>42</sup> Τούς ἐν ἐτέροις ἀπόκειρομένους μοναστηρίοις εἴτα ἐκεῖθεν ἐξερχομένους καὶ τὸ σεμνὸν τοῦτο ὅρος καταλαμβάνοντας καὶ ἀξιου-| | <sup>43</sup>μένους ὑπόδοχῆς δίκαιον ἡγούμεθα καὶ βουλόμεθα μὴ ἐξουσίαν ἔχειν ἀυτούς μήτε ἀγροὺς ἀνεῖσθαι, μήτε τόπους ἀδεσπότους κατὰ-| | <sup>44</sup>κρατεῖν ἐξ οἰκείας ἀντῶν ὁρμῆς καὶ θελήσεως, μήτε κελλίου ἐπἰστατεῖν, ἄνευ τῆς διακρίσεως καὶ ἐπὶτροπῆς τοῦ πρῶτου καὶ τῶν | | | <sup>45</sup> ἡγουμένων: —

11 Προσήκει πάντας τούς πρὸς ὑμᾶς ἀφικνουμένους καὶ ἐπαγγελλομένους τὴν μοναχικὴν κουρὰν ἀναδέχεσθαι [[48 ὑπὸδοχῆς μὲν τυγχάνειν τούτους παρὰ πᾶσιν τοῖς ἡγουμένοις καὶ μὴδαμῶς ἔξω τῆς πν(ευματ)ικῆς συγχωρεῖσθαι μάνδρας, μὴ μέν-[[4]τοι καὶ ἀπὸκείρειν ἀντοὺς ἐκ τοῦ παρὰχρῆμα, ἄχρις ἄν τὰ ἐκικλη[σι]οιαστικῶ κανόνι προσμείναντες ἐπὶ ἐνιαυτὸν ἔνα τὰ μο-[[4]καχικὰ παιδευθῶσιν, καὶ βέδαιον τοῦ ἡγουμένου τούτοις τὸ σχήμα τῶν μοναχῶν ἀμφιέννυσθαι. Ἐι δέ τις προσέλθοι κατὰ περίστασιν ἢ ἀπαιτεῖ τινα τρό-[[8]σον ἄλλον, ὁυκ έστιν δὲ ταῦ ἐνδεχομένον ἐκδέξασθαι ἀντὸν τὸν ἐνιαυτόν, ἀλλὰ ἀπαιτεῖ παρευθύ ἀποτάξασθαι τὸν προσιόντα, τοῦτο [[ει εἰς τὴν τοῦ ἡγουμένου κρίσιν ἀνατιθέμεθα τὰ ἀπαιτεῖ παρευθύ ἀποτάξασθαι τὸν προσιόντα, τοῦτο [[ει εἰς τὴν τοῦ ἡγουμένου κρίσιν ἀνατιθέμεθα τὰ ἀπότα καὶ εἰς τὸν διά τινα ἀσθένειαν ἐπειγόμενον τοῦ κουρευθῆναι (καὶ) τὸ μοναδικὸν [[8] ἐνδύσασθαι σχήμα προαιρούμενον προτρεπόμεθα, ἵνα μὴ φθάσας ὁ θάνατος πρὸ τοῦ τὸν ὁρισμένον καιρὸν δὲ εξεθέμεθα ἐπελ-[[6]θεῖν τοῦ βίου τοῦθε ἀυτὸν μετάστήσει: —

7 [[54 Δεῖ τὸν προσερχόμενον χοσμικὸν τινὶ τῶν ἡγουμένων, εἶτα προσχαρτεροῦντα εξαμηνιαῖον χρόνον εἴτε καὶ ἐνιαυτόν, ἀπαρεσχόμενον [[55 δὲ προς τὸν ἡγούμενον διά τινας προφάσεις καὶ εὐλογοφανεῖς αἰτίας τοῦ μἡ ἀφελεῖσθαι ἀυτόν, εἰς ἔτερον ἡγούμενον πν(ευματ)ικὸν [[58 παρὰδίδοσθαι, δν ἄν ἀυτὸς ἐκλέξηται, μαρτυρούμενον δηλονότι (καὶ) παρὰ ἄλλων προσώπων ἀνεπιληπτον εἴναι καὶ ἰκανὸν [[57 ψυχὰς

ώφελεῖν μὴ ἐξεῖναι /δὲ/ ἀυτῷ ὑπὸχωρεῖν ἄνευ προτροπῆς εἰδήσεώς τε καὶ παρὰθέσεως τοῦ προἡγησαμένου, ἀλλὰ τῆ ||ss βουλῆ ἀυτοῦ καὶ γνώμη παρὰδίδοσθαι εἰς δν ὰν ἡρετίσατο : —

|| 180 "Ει τις μοναχὸς ἐυλόγως ἀπαρέσκεται τοῦ συνδιάγειν τῶ ἡγουμένω ἀυτοῦ διά τινας αἰτίας βλάδος προξενούσας τῆ ψυχῆ ἀυτοῦ, || 180 εἰ καὶ τάχα παρ' ἀυτοῦ τὸ μοναχικὸν σχῆμα εἴληφεν, ἀλλ' δυν βλάδος προξενούσας τῆ ψυχῆ ἀυτοῦ, || 180 εἰ καὶ τάχα παρ' ἀυτοῦ τὸ προηγησαμένου π(ατ)ρ(ό)ς, ἐυρίσκειν ἔτερον ἡγούμενον, καὶ γνώμη καὶ βουλῆ καὶ προτροπή || 181 τοῦ προηγησαμένου μαθητήν παραδίδοσθαι ἀυτόν. Μὴ ἐξείναι δέ τινι τῶν ἡγουμένων παρεγγυώμεθα ἐτέρου ἡγουμένου μαθητήν δέξασθαι, || 180 ἀνευ τῆς τοῦ ἡγουμένου ἀυτοῦ εἰδήσεως : εἰ δέ τις φωραθείη ἀνδραποδίζων τὸν τοιοῦτον μαθητήν, μὴ παραδεδόσθαι ἀυτὸν τῶ τοιοῦτω : —

μασητης, μη πωρασσσσου (καί) μή παρά τινος έμποδίζεσθαι: —

||67 "Ει τις τῶν ἡγουμένων τοῦ "Όρους μέλλων τελευτᾶν καταλείψει τινὶ τῶν ἐπὶτρόπων τὸν ἀγρὸν 
άυτοῦ εἰς τὸ καλῶς καὶ θεαρέστως ||68 διοικήσαι τὰ περὶ ἀυτοῦ καὶ οἰκονομήσασθαι, μὴ ἐξεῖναι τινὶ 
ἀυτῶν ἐξουσί(αν) ἔχει[ν] προσκυροῦν τὸν τοῦ τελευτῶντος ἀγρὸν μήτε ||60 ἐν τῆ μεγάλη Λάβρα, μήτε 
ἐν ἐτέρα, μήτε ἐν ἀλλοτρίω ἀγρῶ, μήτε ἐν ἱδίω, ἀλλὰ πιπράσκεσθαι ἡ χαρίζεσθαι εἰς ἀξιόλογον καὶ 
||70 ἐνλαβὲς πρόσωπον, εἴ γε ἄρα φαίνοιτο μὴ ἔχων ἀγρὸν ἔτερον · ὡσαύτως καὶ τὰ ἀπὸ χαριστικής 
διδόμενα τισὶ κατὰ τὸν ἡη-||106ντα ὅρον τηρείσθωσαν ἀπὸ τοῦ παρόντος : —

||72 "Οσοι ἀπὸ τῶν ἱδίων ἡγουμένων ὑπὸχωροῦντες οὐ προαιροῦνται εἰσελθεῖν ἐν ὑποταγῆ π(ατ)ρ(ὸ)ς κατὰ τὸ παρ' ἡμῶν ἐκτεθὲν τυπικόν, ἀλλὰ ||73 βούλονται θρασέως καὶ ἀπαιδεύτως τὸ "Ορος ἄπαν περιἴέναι καὶ μισθαρνεῖν, ὀύτοι (καὶ) ἄπαξ (καὶ) δεῖς καὶ πολλάκις πὰρὰινήσθω-||74σαν, καὶ εἰ μὴ βούλονται πειθαρχεῖν τοῖς ἐπὶ τῷ συμφέροντι ἀυτῶν λέγουσι, ἄκοντες καὶ μὴ βουλόμενοι πν(ευματ)ικοῖς πατράσι παράδεδόσθωσαν: —

||75 'Εντελλόμεθα καὶ πάρἀινοῦμεν ὅστε μὴ ἐξεῖναί τινί, κατὰ τὸν ἀρχαῖον τῷν ἀγίων π(ατέ)ρων ὅρον, θεατρίζειν ἢ ἐκπομπεύειν δια-||78λογισμοὺς τινῶν καὶ ἐξομολογήσεις : εἰ δέ τις τοῦτο ποιῶν φοραθείη, ὁποῖός ποτ' ἀν εἴη, τοῖς τῶν κανόνων ἐπὶτιμίοις ὑπὸκείσθω : —

ο ||<sup>77</sup> "Οσοι τῶν ὑποτακτικῶν πν(ευματ)ικοὶ καὶ ἀσκητικοὶ ἔφθασαν γεγονέναι διὰ τῆς τῶν ἀρετῶν ἐργασίας (καὶ) οἱ ἡγοὑμενοι ἀυτῶν κρίνου-||<sup>78</sup>σιν ἱκανοῦς εἶναι προς τὸ τῆς ἡσυχίας ἀπὸδὺσασθαι στάδιον, ἐπιτρέπομεν (καὶ) συνευδοκοῦμεν καὶ ἡμεῖς τούτους κατὰ μόνας ||<sup>79</sup> καθῆσθαι (καὶ) κατὰ τὴν ἀρέσκειαν καὶ κρίσιν τῶν ἡγουμένων ἀυτῶν ἀσκεῖσθαι : —

τη πρευλεων τη προτοκου τη προτοκου το κατατολμάν είσηγητέον ώστε μή έχειν έξουσίαν άυτους ίερουργεῖν μήτε ίδια μήτε χοινή τής θείας [[81] χατατολμάν λειτουργίας, έχτος συστατιχοῦ γράμματος τῶν ἐπἰσχόπων ἀυτῶν ἡ βεβαίας μαρτυρίας καὶ ἀληθοῦς:—

||82 Παράινοῦμεν δὲ καὶ τοῦτο · κατὰ τὸν καιρὸν τῆς ἀγίας τεσσαρακοστῆς πάντας, τούς τε κατὰ μόνας ἀπαροῦντας καὶ τοὺς δι τῶ κοινῶ, ||82 ἐν ησυχία καθέζεσθαι (καὶ) μὴ παραβάλλειν ἔτερον τῶ μόνας ἀποιοῦντας καὶ τοὺς δι τῶ κοινῶ, ||83 ἐν ησυχία καθέζεσθαι (καὶ) μὴ παραβάλλειν ἔτερον τῶ ἐτέρω, ἐκτῶς ἐυλόγου προφάσεως ἡ ἀνάγκης κατεπείγούσης ἡ καὶ περὶ ||84 θεραπείας τῶν πονηρῶν καὶ αἰσγρῶν διαλογισμῶν · ἔτι μὴν μηδενὶ ἐξεῖναι τῶν [ἄδελφῶν] ἡγουμένων κατὰ τὰς ἀγίας ταῦτας καὶ ἀισγρῶν διαλογισμῶν · ἔτι μὴν μηδενὶ ἐξεῖναι τῶν [άδελφῶν] ἡγουμένων κατὰ τὰς ἀγίας τῶν πν(ευματ)ικῶν ὁρᾶσθαι ἐπὶτηδεύοντα · προς τούτοις ἰχθύων ||80 μετάληψις ἐν ταῖς ἀγίαις ταῦταις ἡμέραις τὸ καθόλου μὴ

213

ἐξέσθω ὑμῖν, ἐκτὸς τῆς σεβασμίας ἑορτῆς τοῦ τῆς ὑπεραγίας Θ(εοτό)κου εὐαγγε- $||^{87}$ λισμοῦ (καὶ) ἀσθενείας τινὸς ἐνοχλούσης : —

||88 "Οσοι τῶν μοναχῶν ἀγροῦς κτησάμενοι πωλοῦσιν ἀυτοὺς εἶτα πάλιν ἄλλους ἀνούμενοι ἄυθις μεταπιπράσκουσιν φιλαργυρίας ἔνεκα ||80 καὶ αἰσχροκερδείας ὁυ παραιτούμενοι καπηλικῶς ἐμπορεύεσθαι, τούτους εἴργεσθαι τῆς τοιαύτης ψυχοδλαδοῦς ἐμπορίας παντὶ ||90 τρόπω διεντελλόμεθα ἢ παντὸς εξελαύνεσθαι τοῦ "Όρους, δηλαδὴ μὴ διορθουμένους μετὰ μίαν καὶ δευτέραν νουθεσίαν ||11 μηδὲ ἀπὸ τῆς πονηρᾶς ὁδοῦ ἐπιστρέφοντας: —

τιν || № Μηδενὶ συγχωρείσθω τῶν ἀδελφῶν τοῦ "Ορους ἐξέρχεσθαι (καὶ) συντεκνίας ἡ ἀδελφοποιήσεις ποιεῖν μετὰ κοσμικῶν · (καὶ) εἰ προλα-|| № δόντές τινες τοιδυτόν τι κατεπράζαντο, μηκέτι εἰς τοὺς οἶκους ἀυτῶν ἀπίτωσαν ἡ συναριστάτωσαν ἡ συνδειπνείτωσαν ἡ || № δλως μετ' αυτῶν συμποσιαζέτωσαν: —

(να | | | <sup>35</sup> Περί τοῦ δινου διοριζόμεθα γνώμη κοινῆ (καί) προτρεπόμεθα, ἐπειδήπερ αίρετὸν ὑμῖν τοῦτο κατεφάνει τὸ πρακτέον εἰσηγήσασθαι, | | <sup>38</sup> μηδένα τολμᾶν ἀπὸ τοῦ ποταμοῦ τοῦ Ζυγοῦ (καί) ἐνδοτέρω ἐπὶ τὸ "Ορος τοῦτον εἰς κοσμικοὺς πιπράσκειν, ὡς ἐκ τούτου συγχωρεῖσθαι | | <sup>37</sup> τοῦς ἔξωθεν ἐπὶχωριάζειν τοῖς μοναχοῖς πυκνότερον (καί) τῆς βιοτικῆς λύμης τούτους ἀναπληροῦν · ἀλλ' εἰ καὶ περισσεύοντα | | | <sup>38</sup> γεωργοίει τἰς τούτον, μοναχοῖς πιπρασκέτω (καί) παρὰ τῶν ἀνουμένων ὁ μὴ ἔχει ἀντιλαθέτω · διὰ δὲ τὸ ἐνδεεῖς χρειῶν εἶναί τινας | | <sup>39</sup> τῶν ἐν τῶ "Ορει μοναχῶν — οὺ γάρ εἰσιν ἄπαντες ἀνελλειπεῖς —, εἰ καὶ κοσμικοί τινες τύχοιεν προς τὸ "Ορος φοιτῆσαι μετά χρειῶν τινῶν | | <sup>100</sup> ὧν τὸ "Ορος ἐπὶδέεται, το τινικαύτα διὰ τὴν ἀπαραίτητον χρείαν (καί) ἀυτοῖς ἀντὶκὰταλάττεσθαι συγχωρεῖσθω ὁ οἶνος : —

1 || 101 Τούς νεωτέρους καὶ ἀγενείους καὶ εὐνούχους ἕνεκεν κουρᾶς τῷ "Ορει πρόσφοιτῶντας παντελῶς μὴ προσδέχεσθαι παρεγγυώ-|| 102 μεθα μετὰ πᾶσης ἀσφαλείας εἰ δὲ τις ἀπὰραίτητος καὶ ἀναγκαία ἐπἰσυμβαίη περίστασις, ἄνευ βουλῆς καὶ γνώμης || 103 καὶ ἐπισκέψεως τοῦ τε πρώτου καὶ τῶν ἡγουμένων ἀπάντων τοῦ "Όρους, διεντελλόμεθα μηδὲν γίνεσθαι μητέ τινα προσίεσθαι || 104 μήτε ἀποκείρειν. Εἰ δὲ τις τῶν ἡγουμένων ἢ τῶν κελλιοτῶν κατὰφρονήσας τῶν τυπωθέντων εἰσαγάγει εἰς τὸν ἀγρὸν ἀυ-|| 102 τοῦ εἴτε εἰς τὸ κελλίον ἐυνοῦχον ἡ παιδίον, καὶ παρὰγγελθεὶς ἄπαξ καὶ δεῖς ὁυ τὴν προσήκουσαν διόρθωσιν ἐπὶδείξαιτο, τοῦ-|| 108 τον παντελῶς τοῦ "Όρους ἐκδιώκεσθαι λυσιτελεῖν ηγουμεθα: —

11 ||100 "Οσοι τῶν ἀδελφῶν, ἰδιῶται μὲν ὅντες τῶ λόγω πν(ευματ)ικοὶ δὲ τῆ γνώσει, ἔφθασαν γεγονέναι ἡγουμενοι, ἐχέτωσαν ἐπ'αδείας κουρεύειν ||100 τινὰς τῶν προσιόντων ἀυτοῖς ὥσπερ καὶ οἱ λοιποὶ τῶν ἡγουμένων (καὶ) μὴ εἰργέσθωσαν ἔτι δυν (καὶ) ἀυτοὺς τοὺς ἡγουμένους ||100 μὲν γεγονότας δια τὸ φθάσαι τὴν διακονίαν ἀρτᾶσαι ταύτην, μὴ δυναμένους δὲ μὴδε ἐαυτοὺς διὰκυδερνὰν, τούτους ||110 εντελλόμεθα πν(ευματ)ικοῖς παράδάλλειν πατρᾶσι (καὶ) τῆς παρ' ἀυτῶν ἀπόλαύειν ὡφελείας διὰ τῆς τῶ

(III || E. τις ἐν ὑποταγῆ εἰσιών τινὸς τῶν ἡγουμένων, εἴτε ἀπὸ ξένης παρὰδάλοι, θελήσει καὶ γνώμη ἀυτοῦ κελλίον οἰκοδομή-|| εἰτειὰν τινὸς τῶν ἡγουμένων, εἴτε ἀπὸ ξένης παρὰδάλοι, θελήσει καὶ γνώμη παρὰ τοῦ ἡγουμένου ἀυτοῦ, λαμδανέτω τὴν ἡμί-|| εἰταιαν τῆς ἐξόδου τοῦ κελλίου ἀυτοῦ · εἰ δὲ παρὰ τοῦ ἡγουμένου θλιβόμενος βούλεται μεταναστεῦσαι, λαμβάνειν τὴν ἔξοδον ἀυτοῦ ἀνελ-|| εἰλιπῶς παρεγγυώμεθα, εἴθ' οὕτως ὑπαναχωρεῖν · ἀυτὰ δὴ ταῦτα περί τε χωραφίου καὶ αμπελῶνος διοριζόμεθα: —

ΧΙΧ ||116 "Ει τις μοναχός εἰσελθών δουλεύσει τινὶ τῶν ἡγουμένων ἐπὶ εστυχημένω ἐνιαυτῶ, ἔσωθεν δὲ τοῦ ὡρισμένου τούτου καιροῦ κατ'ώλιγο-||118ρήσας ὑπαναχωρήσειεν, ἔζέστω ἀυτῶ λαμβάνει/ν/ τὸν μισθόν τῆς δουλείας αὐτοῦ · εἰ δὲ κακουργία τινὶ χρώμενος ὁ ἡγούμενος ||117 καὶ μετὰ δουλείαν

τετραμηνιαίου ή καὶ ἐξαμηνιαίου χρόνου πειραθείη θλίψαι τὸν ἀδελφὸν ἐν τῷ διώκειν ἀυτὸν ἀμισθί, ἐξ ο-||¹¹²λοκλήρου λαμδάνειν τὸν μισθὸν ἀυτοῦ προτρεπόμεθα · εἰ δὲ γε ἀντίδιατίθετο ὁ κατὰ πάθος ἀπὸστερῶν μὴ διδόναι μισθὸν τὸ ||¹¹² δουλεύσαντι, ἐναγέτω κατ' ἀυτοῦ τοῖς γέρουσι, (καὶ) ἀνύπερθέτως ἀπαιτείσθω ὁ μισθὸς ἀυτοῦ παρ' ἀυτῶν ἐξ ολοκλήρου (καὶ) τῷ ἐγκαλοῦντι δεδόσθω · ||²¹² ὁσἀύτως καὶ τὸν ἀστυχήτως εἰσιόντα ἐν ὑποταγῆ καὶ δουλεύοντα, διωκόμενον δὲ παρὰ τοῦ ἡγουμένου εἶτε θλιβόμενον παρ' ἀυτοῦ ||¹²¹ (καὶ) ὑπαναχωροῦντα, λαμβάνειν ἀυτὸν ἐξ ολοκλήρου τὴν ῥόγαν ἀυτοῦ παρὰ τοῦ ἡγουμένου ἐντελλόμεθα : —

||128 Τὰς λεγομένας ἀγγαρείας ἐκκοπῆναι προσηκόντως ἡγησάμεθα τὰς παρὰ τῶν κελλιοτῶν προς τοὺς ἡγουμένους γινομένας · ταῦτα ||128 γὰρ κοσμικῆς ὁυ μοναδικῆς <ζωῆς > ἐστᾶσι σύμδολα. Εἰ δέ τις ἐκοντὶ μὴ κἀτάναγκάζοντός τινος αἰρεθείη ἀφίχθαι (καὶ) βοηθῆσαι τινί, ἐν τῆ ἔξουσία ||124 τοῦ δουλεύοντος κεἴσθω τοῦτο: —

| ||125 Τῶ τὴν τῆς Μέσης ἐπἰστασίαν ἐνκεχειρισμένω οἰκονόμω διἐντελλόμεθα τὸ ἔχειν ἐπ' αδείας εἴ γε ἄρα ἐφευρίσκει τινὰς σκάνδαλα ||128 καὶ φιλονεικίας διεγείροντας, τούτους ἐξελαύνειν τῆς Μέσης · καὶ γὰρ εἴ τι παρ' ἀυτῶν συμβαίει ζιζάνιον γίνεσθαι καὶ ||127 μὴ τὴν προσήκουσαν διόρθωσιν παρὰ τοῦ οἰκονόμου δέξηται, ἡ αἰτία εἰς ἀυτὸν διἀδήσεται. Εἰ δὲ διά τινας δουλείας ||128 ἀναγκαίας ἐυρεθείη ἀπὸδημήσας τοῦ "Όρους, καταλιμπάνειν ἀντ' ἀυτοῦ ἄν(θρωπ)ον ἱκανὸν κρείττονα πάντων διευθύνοντα τοὺς μο-||128/αχούς πρὸς εἰρηναῖαν κατάστασιν. Εἰ δὲ τι (καὶ) ἔξω τῆς Μέσης συμβαίει σκάνδαλον κατὰ τὸ "Όρος γεγονέναι, ὀφείλειν τὸν οἰ-||129/κονόμον προτρεπόμεθα συ κιν παράλαμβάνειν μεθ' ἐκυτοῦ τρεῖς ἢ καὶ τέσσαρας ἡγουμένους ἐκ τῶν πλησιαζόντων τῷ τό-||131/πω ἐν ῷ τὸ σκάνδαλον ἐπὶσυμβέθηκεν, (καὶ) διὰ ἀκριδοῦς ἐρεύνης τὴν προσήκουσαν διόρθωσιν ἐπἰχορηγῆσαι τῷ πράγματ(ι): —

[128] Έπεὶ δυν πρὸ χρόνων τινῶν διὰ τὴν τῶν ἐθνῶν ἐπιδρομὴν ἑυρέθη τὰ κτήνη τῆς μεγάλης μονῆς εἰς τὸ "Ορος εἰσελθόντα εἰδήσει [128] τῶν ἐν τῆ μεγάλη Λάθρα, προτρεπόμεθα μηκέτι τοῦτο γενέσθαι ἐκτὸς ἀνάγκης ἢ πάλιν ἐπιδρομῆς τῶν ἐθνῶν · τὸ ἀυτὸ δὲ [128] (καὶ) παρὰ τῶν λοιπῶν ἡγουμένων παραφυλαττέσθω, ὡστε μὴ ἰδικῶς εἰσάγειν ἀυτά. Περὶ δὲ τῶν συνήθως εἰς τὸ "Ορος εἰσερχομέ-[128]νων κτηνῶν τῆ κοινῆ γνώμη τῶν γερόντων εἰς τὴν ἀυτῶν προαίρεσιν τοῦτο ἀνὰτιθέμεθα, κάν τε προαιρῶνται ἐκκόψαι ἀυτὰ τοῦ [128] μὴ εἰσάγεσθαι, κάν τε μή: —

κιιι ||187 Καὶ περὶ ζευγαρίων πάρἐγγυώμεθα μὴ ἔχειν τινὰς ταῦτα τῶν ἡγουμένων, εἰ μὴ μόνην τὴν μεγάλην Λάβραν ζευγάριον ἐν διὰ ||188 τὴν ἀναγκαίαν χρείαν (καὶ) διὰ τὸ πολυαν(θρωπ)ον ἀυτὴν εἶναι, (καὶ) τὸ ἐκτὸς ζευγαρίου ἀνένδεκτον εἶναι τὴν Λάβραν συνίστασθαι : —

αχιν ||139 Περί τῶν ἐν τῶ "Όρει κοπτομένων δαδίων παρά τῶν μοναχῶν βουλόμεθα μὴ ἔξωθεν τοῦ "Όρους ἐκφέρειν (καί) πιπράσκειν ἀυτά, ||140 ἀλλ' ἐν τῶ "Όρει πωλεῖσθαι : εἰ δὲ ἀναγκαία χρεία κἀτἐπείγοι (καὶ) εἰς κοσμικοὺς πιπρασκέτωσαν:—

(xx) ||141 Περί βε τῶν εἰσερχομένων οἰκοδόμων γνώμην διδόαμεν μὴ συνεἰσέρχεσθαι ἀυτοῖς παιδία γάριν τῆς συνεπιβολῆς καὶ συνδρο-||142μῆς τῆς πρὸς τὸ ἔργον :---

κχνι ||149 Περί τῆς προδολῆς τοῦ ὀικονόμου ἐντελλόμεθα ἵνα κατὰ τὴν σεδάσμιον εορτὴν τῆς κοιμήσεως τῆς ὑπεραγίας Θ(εοτό)κου περί ||144 τὴν σύναξιν, ὅτε καὶ τὸν λόγον ὀφείλει ποιεἴσθαι τῆς ἐγχειρεισθείσης ἀυτῶ οἰκονομίας, εἰ μὲν καλῶς διὰτιθέμενος ἑυρίσκεται ||145 περὶ ἀυτὴν (καὶ) εἴ γε ἀρέσκονται ὅ τε πρῶτος (καὶ) πάντες οἱ ἡγούμενοι εἰς ἀυτόν, μενέτω εν τῆ διακονία ἀυτοῦ ἀνἐνόχλητος, εἰ δὲ μὴ ||140 ἀρέσκονται ἐξεοῦν ἀυτὸν τῆς τοιαύτης ἐγχειρίσεως (καὶ) ἄλλον προδάλλεσθαι συγχωρουμεν : —

xxvii ||147 Έπεὶ δὲ τῶν δύο συνάξεων ἐκκοπησῶν ἐπάναγκες περιττεύειν ἄπερ ὥφειλεν εἰς παράκλησιν τῶν γερόντων ἐξοδιάζεσθαι, καὶ ταῦ-||148τα μίγνυσθαι τῆ ῥόγα (καὶ) τοῖς μοναχοῖς διανήμεσθαι : — `

||140 Περί δὲ τῆς προδολῆς τοῦ πρώτου τὸν ἐξ αρχῆς καὶ ἄνωθεν παράκολουθήσαντα τύπον φυλάττεσθαι προάιρούμεθα βέ-||150 βαιον καὶ ἀκίνητον: -

||151 Τούτοις πάσιν τοῖς τυπωθεῖσι καὶ ἐκτεθεῖσι ἄπαντας τοὺς ἡγουμένους καὶ μοναχοὺς τοῦ "Ορους ἐιμιένειν καὶ μηδαμῶς ||<sup>152</sup> κατατολμᾶν τινὰ πρὸς ἀνατροπὴν χωρεῖν τῶν τοῦ τοιοῦτου τοιπικοῦ κεφαλέων συνοίσιν ήγησάμεθα. Εί δὲ τίς φοραθείη ||158 παρὰ φαῦλον θέμενος ἄπερ κοινῆ γνώμη καὶ ού μόνη τη ήμων όρμή τε καὶ έξουσία έκτέθειται (καὶ) τετύπωται, ύποκείσθω τοῖς ||154 των θείων κανόνων ἐπὶτιμίοις ὡς κατὰπεπατικῶς τὴν ἰδίαν συνήδεισιν καὶ ἀφορμὴ σκανδάλου (καὶ) βλάδης μεγίστης τοῖς ||155 πολλοῖς γινόμενος. Διώρισται ταῦτα καὶ τετύπωται κοινῆ γνώμη καὶ συναινέσει πάντων των του "Αθω εύλαδεστάτων | 156 ήγουμένων παρά 'Ευθυμίου μοναγού τής των Στουδίου έυαγεστάτης μονης. Καὶ προς τούτοις ένεκα τοῦ τελεωτέραν ||157 ἀσφαλεστέραν τε καὶ παγίαν αὐτὰ λαβεΐν τὴν βεβαίωσιν (καὶ) διαμονὴν ἐν τῆ κρίσει καὶ ἐπισκέψει Ιω(άννου) τοῦ φιλαγάθου κρα-||158ταιοῦ τε και είρηνοποιοῦ βασιλέως ήμῶν ἀνατέθειται, (και) ὡς παρὰ τῆς ἀυτοῦ ἀηττήτου και κραταιᾶς βασιλείας ζῶση ||150 φωνῆ διορισθέντων (καί) ἀπὸσταλέντων καὶ διὰ τιμίας καὶ άγίας κελεύσεως τῶν θείων καὶ βασιλικῶν γραμμάτων ||100 δεξαμένων ἡμῶν τὰ καθ' έκαστον ἐξετᾶσαι (καὶ) ἄπασαν διαλῦσαι διαφοράν, είρηνοποιήσαι τὲ καὶ τυπώσαι ἄπαντα [[16] τὰ πραγθέντα, ὡς κανονικώς προδάντα ἀποδέδεκται καί βασιλική σφραγίδι ἐπεισφάλισται.

#### ||162 + ΙΩΑΝΝΗΣ ΕΝ Χ(ΡΙΣΤ)Ω ΤΩ Θ(Ε)Ω ΠΙΣΤΟΣ ΒΑΣΙΛΕΥΣ ΡΩΜΑΙΩΝ +

- ||168 + Αθανασιος μο(να)χ(ός) και (πρῶτος)
- + Αθανάσιο (ς) (μον)αχ(ός) (καί) ήγουμενος τῆς μεγα(λης) Λαύρας
- + Χοιστοδουλ(ος) μο (να)χ(ός) (καὶ) ηγουμ(ενος) ο του πρωτ(ου)
- $||^{164} + Iακωδο(ς) (μον)αχ(ος) πρ(εσ)δυτ(ερος) κ(αὶ) ήγουμενο(ς)$
- + Θωμας μο(να)χ(ός) πρ(εσ)δυ(τερος) κ(αί) ηγου(μενος)
- + Ιω(άννης) μο(να)χ(ός) και πρ(εσ)δ(ύτε)ρος :
- + Καληνηκός μο (να)χ(ός) πρ(εσδύ)τερος κε ηγουμ(ενός)
- + Ανθ(ιμος) μο(να)γ(ὸς) κ(αὶ) ιγ(ού)με(νος)
- $||^{165}$  + Ηλιας  $\mu$ (ονα) $\chi$ (ος) πρεσδυτ(ερος) κε ηγου $\mu$ (ενος)
- $||^{166}$  + 'Αρσένι(ος) (μον)α(χὸς) κ(αὶ) ηγούμεν(ος)
- + Δανιήλ μο (να)χ(ός) κ(αί) ηγούμενο(ς)
- + Ιω(άννης) μ(ονα)χ(ός) καὶ ηγούμενος . . .
- + Αντωνιο(ς) (μον)αχ(ός) (καί) ήγουμε(νος),
- + Θεοδοσιος (μον)αχ(ός) κ(αί) ηγουμε(νος).
- + Ανδ(ρέας) μο(να)χ(ός) κ(αί) ηγουμενος
- $||^{167}$  + Διονυσίος μο (να)χ(ὸς) πρε(σδύτερος) (καὶ) οιγουμεν(ος)...
- Κοσμας μο(να)χ(δς) (καὶ) ηγουμ(ενος)
- +  $\Theta \circ \mu(\tilde{\alpha}\varsigma) \mu(\circ v\alpha) \chi(\dot{\circ}\varsigma) \kappa \epsilon \eta \gamma \circ \iota \nu \mu(\epsilon v \circ \varsigma)$ :
- + Ιλαρίον (μον)αχ(ός) (καί) ηγουμενος
- + Γεοργιος ο ζογραφος
- $||^{168}$  + Μεθοδιο(ς) μο(να)χ(ὸς) (καὶ) ηγουμ(ενος)
- + Νηκηφορος μο(να)χ(ός) κὲ ιγουμεν(ος)
- +  $\Theta$ eoδουλ(ος) μο(να)χ(ὸς) ὁ Αβλεπ(ης) /χ(αὶ) ηγουμένος +/

- + Ευθ(ύμιος) μο(να)χ(ός) κ(αὶ) οιγ(ού)μ(ενος)
- + Ζαχαρι(ας) (μον)αχ(ός) (καί) ηγουμ(ενος)
- + Μιχαηλ μο (να)χ (ός) (καί) ήγουμ (ενος).
- | 1269 + Γεοργηος μοναχος κε ηγουμενος
- + Μηχαηλ ο προζβητερος ηγ<0>υμενος:
- + Λουκας μο(να)χ(ός) (καί) οἰκο(νόμος)
- + Νικοδημο(ς) μο(να)χ(ός) (καί) ηγουμε(νος) ||170 + Ιω(άννης) μο(να)χ(ός) (καὶ) ηγουμε(νος)
- + Λουκας μ(ονα)χο(ς) +
  - Ηγνατι(ος) μοναχ(ός)
- + Στεφα(νος) μο(να)χ(ός) +

Παυλο(ς) μο(να)χ(ός) (καὶ) πρε(σδύτερος) +

Ανδρε(ας) μο(να)χ(δς) κ(αλ) ήγουμε(νος)

||171 + 'Αρσένιος μο(να)χ(ός) (καὶ) ιγουμ(ενος).

- + Γαβριηλ μο(να)χ(ός) (καὶ) ηγουμε(νος)
- + Δαμιανο(ς) μο (να)χ(ός) (καί) ηγουμε(νος) +
- + Νικηφόρο(ς) μο(να)χ(ός) (καί) ηγουμ(ενος).
- + Βασι(λειος) μο (να)χ(ός) (καὶ) ηγουμ(ενος)
- + Βασιλ(ειος) μο(να)χ(ός) κ(αὶ) ιγουμε(νος)
- $||^{172}$  + Συμεων μο(να)χ(δς) (καὶ) ηγουμ(ενος).
- + Μαρκος μο(να)χ(ός) πρ(εσδύτερος) (καλ) ηγουμ(ενος)
- + Κοσμας μο(να)χ(ός) κ(αί) εκκλησιαρχης :
- + Θεοφιλός μο(να)χ(ός) και ηγουμένος
- | 1278 + Νικολαος (μον)αχ(ός) (καί) ηγουμε(νος) ο καλιγράφ(ος)
- +  $\Sigma$ ery $\eta$ (og)  $\mu$ (ova) $\chi$ (dg) (xal)  $\eta$ You $\mu$ (evog)
- + Κοσμ(ᾶς) μο(να)χ(ὸς) (καὶ) ηγουμ(ενος)
- +  $Ko\sigma\mu(\tilde{\alpha}\varsigma)$   $\mu\sigma(\nu\alpha)\chi(\delta\varsigma)$  ( $\kappa\alpha l$ )  $\eta\gamma\sigma\nu\mu(\epsilon\nu\sigma\varsigma)$  δ του Θεοκτίστ( $\sigma\nu$ )
- $||^{174} + \Delta \eta \mu \eta \tau (\rho \log) \mu o (v \alpha) \chi (\delta \zeta) (x \alpha \delta) \eta \gamma o u \mu (\epsilon v o \zeta)$
- + Λαζαρος μο(να)χ(ός) (καὶ) ἡγουμ(ενος)
- + Sumewn  $\mu_0(n\alpha)\chi(\delta\varsigma)$  (xal) hyoum(enos)
- + Αντωνιο(ς) μο(να)χ(ός) (καί) ηγουμ(ενος).
- +  $\Theta$ eoδου(λος) (μον)αχ(ός) κ(αλ) ιγουμενος.
- ||175 + Νικηφορος μο(να)χ(ός) κ(αὶ) πρ(εσδύτερος) + Σαβας μο(να)χ(ός) κ(αὶ) ηγουμενος κ(αὶ) κουβουκλησηος +
- L. 2 Παΰλος: traces du nom subsistent dans Β || 1. 4 τὰ Μελανά καθηγουμένου repassé || 1. 5 περινοη]θήναι είς το

ταῦτα διαλυ[θήναι repassé || 1. 6 ήμ] ων ως ύπο τοῖς τοῦ Θεοῦ νόμοις ζων repassé || φυλ]αττόμενος repassé || ευθύ]τητος repassé || 1. 7 και τον ήρεμον και γαλήνι[ον repassé || 1. 8 άρχο]ντικών προσώπων τα κατ' αύ[τούς repassé || 1. 9 άλλωστε δὲ διὰ τὸ τὰ τῶν μο[νσχῶν repassé || 1. 10 καὶ ἐγκλήσεις καὶ αι ιepassé || 1. 11 διωρίσατο τῆ ἡ[μῶν repassé || ἐπὶ τοῦ τόπου repassé || 1. 12 και την ήκουσαν τοῖς πράγμασι διόρθωσιν συνεπιθαλέσθαι repassé || 1. 42-45 après 1. 45-53 M || 1. 48 lege ἀσάλευτον || 1. 73, 105 δεῖς : lege δίς || 1. 84 entre τῶν et ἡγουμένων Α écrit : ἀδελφῶν, rayé par lui-même ou par une autre main (?) || 1. 123 suppléer ζωής, ou corriger χοσμιχοῖς οὐ μοναδιχοῖς comme M || 1. 152 lege συνοίσειν || 1. 163 πρωτ(ου) : πρωτ(άτου) (?) D cf. notes || 1. 164 Ανθ(ιμος) : 'Αθανάσιος Β Μ(ε)θ(ό)δ(ιος) D || 1. 168 /x(αl) ηγουμένος + /: ajouté en onciales au-dessous, om. D || 1. 169 προζέητερος : lege πρεσθύτερος || 1. 170 evant Ηγνατίος deux lettres esfacées : +λη Ηγνατίος D.

#### 8. TYPIKON DE MONOMAQUE (1045)

217

#### 8. TYPIKON DE MONOMAQUE

Τυπικόν (l. 176)

Septembre, indiction 14 a.m. 6554 (1045)

Le moine Kosmas Tzintziloukès, agissant sur ordre de l'empereur et en accord avec les autorités athonites, établit un nouveau règlement qui complète l'ancien.

LE TEXTE. - L'original a disparu. Il en existe :

- A) Une copie ancienne (XIIe s.) conservée dans les archives du Prôtaton (sacoche sans numéro, pièce 2-3), où Millet l'a photographiée, mais pour laquelle nous n'avons pas retrouvé de notes. Elle se compose de quatre pièces de parchemin (2655 en tout × 400 mm, selon le Kalalogos), collées haut sur bas, dont deux sont décollées; une cinquième pièce, qui devait porter les signatures, a disparu, la quatrième s'arrêtant à la date (cf. diplomatique). Le document est conservé roulé. État de conservation médiocre : le début est illisible, les quatorze premières lignes sont déchirées à droite et à gauche; à la fin l'écriture est effacée par l'humidité. Les marges ont été tracées à la pointe sèche; orthographe assez correcte; tilde sur les nomina sacra, les noms propres, les chiffres et les mots abrégés; des blancs sont laissés entre les articles. Cette copie a été écrite par le même scribe, Jean ecclésiarque de Vatopédi, qui a établi un acte de Rossikon de 1169 (photo au Collège de France). Au début de la l. 34, une main postérieure a écrit : περί ἀγενίους. — Au verso, deux notices grecques modernes: 1) No 10; 2) δατό αωμάτηα τοῦ τράγου, συνενωμένος όλος, et une notice slave : Tipik" za vse opr(a)vdanie i za s(vja)šč(e)niki ωt koliko leta da boudet diakωn i ωt koliko ...... || i koliko da stoje kosmit ou s(vja)tie gwre popom da se postrižout a ...... || iždě ne isv"n" s(vja)tie gwre nasledoue i sei tipik" za vse i za vsja ......... || .asia tipikou. — Album, pl. XX.
- B) Copie officielle établie en 1096 (le texte du  $n^o$  8 est écrit à la suite du typikon de Tzimiskès : cf. nº 7 B), validée par le sceau du métropolite de Thessalonique Théodoulos; actuellement à Iviron, elle a été photographiée par Dölger, puis par Lefort-Mavromatis : papier, 3910×230 mm, en dix pièces, les deux premières cousues, les autres collées haut sur bas. État de conservation médiocre : le début et la fin sont déchiquetés; une longue déchirure verticale descend jusqu'à la l. 15; les quinze premières lignes (typikon de Tzimiskès) sont illisibles; l'encre a rongé le papier en plusieurs endroits; le texte du nº 8 a peu souffert, sauf quelques signatures effacées par l'humidité. — Le sceau a disparu avec un fragment du papier, mais il subsistait au début du xixe s. (cf. diplomatique). Encre brunâtre; écriture régulière, orthographe correcte, abréviations courantes; tilde sur les nomina sacra, les noms propres et les mots abrégés, coupé d'une croix de Saint-André sur l'an du monde, qui est répété par une main moderne dans la marge inférieure (ξχε'); fréquemment, tréma sur les ι. -Album, pl. XXI-XXIII.
- C) Copie ancienne (xie-xiie s.) conservée à Iviron, que Dölger, puis Lefort-Mavromatis ont photographiée. Parchemin, 1906×570 (haut 202) mm, en deux pièces cousues bas sur haut. État de conservation médiocre : taches d'humidité, trous, encre effacée par endroits, à partir du milieu

du texte. — Un sceau de plomb est attaché par un cordon au pli du bas, lequel est renforcé par un petit morceau de parchemin. Il est difficile de dire si le sceau est d'origine, ou si on l'a attaché plus tard. Diamètre 27 mm.

Droit : Vierge orante avec inscription MP ΘΥ Μ(ήτη)ρ Θ(εο)υ

Revers:

ΥΠΕΡΑ + Υπεραγία Θ(εοτό)κε ΓΙΑΘΚΕ τοῦ "Αθωνος ΤΟΥΑΘώ  $NO\Sigma$ 

. .

Au recto, deux notices géorgiennes (Mme Hélène Métrévéli, directrice de l'Institut d'Histoire des Textes de Tbilisi, pense qu'elles peuvent dater du x1º siècle); toutes deux font mention de Georges, higoumène d'Iviron, qui signe cet acte. — Album, pl. XXIV-XXV.

- D) Copie ancienne (XIII<sup>e</sup>-XIV<sup>e</sup> s.) conservée à Lavra, où Dölger l'a photographiée (A. Guillou ne l'a pas retrouvée). Papier, mesures inconnues, état de conservation mauvais : elle a été déchirée horizontalement en deux; les bords des deux morceaux sont déchiquetés; trous. Elle s'arrête à
- E) Copie du xve s. dans le codex Moscou Musée hist. 411 (anc. coll. synodale Vlad. 421), ff. 189-196. Elle s'arrête à la date. Elle porte le titre : Τυπικόν τοῦ 'Αγίου "Όρους γεγονός ἐπὶ τῆς βασιλείας τοῦ ἀειμνήστου βασιλέως χῦρ Κωνσταντίνου τοῦ Μονομάχου.
- F) Copie au Prôtaton dans le « Codex 5 », p. 10-19, que Millet a vue, mais qu'il n'a ni photographiée ni décrite.
- G) Copies modernes: 1-2) Codices Iviron 754 et Hagias Triados (cf. Meyer, Haupturkunden, p. 274); 3-4) Codices Pantéléimon 204, p. 37, et 281, p. 226; 5) Copie de Kutlumus; 6) Copie de Philothéitès; 7) Théodoret de Lavra a fait une copie qui aurait été conservée à Esphigménou (mais elle ne semble pas y être : communication de J. Lefort. Il s'agit probablement de la copie incorporée dans «L'Histoire de l'Athos» de Théodoret, cf. ci-dessus, p. 171 et note 41); 8) Codex Athènes Bibliothèque de la Boulè 170 (cf. nº 7 LE TEXTE, Copie E 8). Voir l'examen des rapports entre toutes ces copies dans les notes, diplomatique.

Éditions: Uspenskij, Istorija, III, 1, p. 277-290, d'après la copie de Philothéitès; Kalligas, Athonias, p. 62-72; Mompherratos, Dikaion, p. 245-256, d'après l'édition Kalligas; Meyer, Haupturkunden, p. 151-162, d'après les copies Iviron 754 et Hagias Triados, et l'édition Kalligas; SMYRNAKĖS, Athos, p. 300-308, d'après Uspenskij (?); CHATZIIOANNOU, Chrysoboulla, p. 14-23, d'après l'édition Meyer.

La copie du Prôtaton étant de toutes les copies anciennes la moins satisfaisante, nous prenons comme base de notre édition la copie B, qui est la plus ancienne et la meilleure, mais dont nous écartons six legons. Pour des raisons de commodité, nous numérotons les lignes en partant du début du présent acte, sans compter celles du document qui le précède. Comme le font la plupart de nos copies, nous séparons les articles par un espace. En apparat, nous ne mentionnons que les divergences les plus importantes des copies anciennes (A, B, C, D, E), sans tenir compte de la tradition moderne, ni des éditions précédentes.

8. TYPIKON DE MONOMAQUE (1045)

Bibliographie: USPENSKIJ, Istorija, III, 1, p. 169-181 (traduction russe), 183-184, 290, 291, 325-326 (signatures); PISTÈS, Athos, p. 50 (éd. de la fin); MEYER, Haupturkunden, p. 36-38; SMYRNAKÈS, Athos, p. 292.

ANALYSE. -- Formule annoncant la copie du typikon établi par le moine Kosmas Tzitziloukès sur l'ordre de l'empereur Constantin Monomaque (l. 1-2). Préambule : L'empereur a le devoir de se soucier non seulement des affaires temporelles, mais aussi de la bonne marche de la vie monastique (l. 3-10). Exposé : Les moines athonites, qui ont laissé par indolence le diable semer le désordre et la zizanie parmi eux, se sont adressés à l'empereur pour le prier d'envoyer [à l'Athos] un moine expérimenté qui trouverait le moyen de guérir leurs maux (l. 10-17). L'empereur y a consenti et a adressé l'écrit suivant [à Kosmas Tzintziloukès] (l. 17-21). Graphè impériale: «Les moines du monastère de la Sainte Montagne sont venus rapporter à l'empereur que les prescriptions de leur typikon et de leurs chrysobulles restaient lettre morte : leurs différends sont portés devant les tribunaux civils; des moines se hissent à l'higouménat après décision desdits tribunaux. Des différends se sont aussi manifestés récemment parmi eux concernant l'higoumène, aussi bien que des questions spirituelles (l. 21-25). L'empereur a jugé bon d'envoyer sur place un homme capable, le destinataire de la présente étant le meilleur de tous, pour qu'il recherche le typikon et les chrysobulles, qu'il examine les différends et qu'il trouve, sans tenir aucun compte de la décision du juge, des solutions appropriées, et qui soient conformes aux usages et aux prescriptions anciennes. L'empereur en sera informé, car il ne veut pas que des innovations soient introduites à la Sainte Montagne. Quant à l'élection du prôtos, elle doit se faire selon la règle (τύπος) ancienne et l'élu doit se présenter à l'empereur » (l. 25-34). Se conformant à l'ordre impérial, le moine Kosmas Tzintziloukès s'est rendu à la Sainte Montagne et a convoqué tous les moines et les higoumènes (qui dépassent le nombre de cent quatre-vingts) à la laure de Karyés, selon la coutume, et il leur a fait part de sa mission (l. 34-41). [Kosmas], les higoumènes et le prôtos étant réunis, on constata que les troubles venaient du diable. On donna ensuite lecture du chrysoboullon typikon et des chrysobulles; après quoi, [Kosmas] demanda [à l'assistance] quelles clauses (τύποι) [du typikon] avaient besoin d'être révisées (1. 41-45).

Suivent quinze clauses: [I] Il apparut que la clause interdisant l'accès aux monastères des eunuques et des imberbes n'était plus respectée; on décida à l'unanimité, selon le vœu du prôtos Théophylaktos et des higoumènes de Lavra Néophytos, de Vatopédi Athanase et d'Iviron Georges, et selon le propre jugement du rédacteur, que les higoumènes, les épitérètes et les autres gérontes expulseraient toutes ces personnes de la Montagne (l. 45-53). [II] Des bateaux athonites vont faire du commerce jusqu'à la capitale. [Comme le typikon ne prévoyait rien sur ce point], on chercha et on trouva un iypikon écrit et signé sous le règne de Basile [II], qui interdisait, sous peine d'expulsion [de l'Athos], ce moyen d'enrichissement, n'autorisant que la possession de petits bateaux pour aller vendre à Thessalonique et aux alentours le vin en excédent (l. 53-62). Revenir à cette disposition parut à tous inadmissible : cela les obligerait à quitter l'Athos le jour même. Il fut donc décidé que les monastères auraient le droit de posséder de petits bateaux de deux à trois cents modioi pour aller jusqu'à Thessalonique et à Ainos vendre leurs produits excédentaires et en rapporter le nécessaire; ces bateaux ne voyageraient pas durant le Grand Carême, et ne feraient pas de commerce. En cas de transgression, ils seraient vendus par le prôtos au profit de la communauté. Les grands

bateaux seraient désarmés, sauf ceux qui étaient possédés en vertu des chrysoboulla sigillia, et sauf celui de Vatopédi, lequel a été autorisé par un acte du prôtos et des higoumènes (l. 62-77). [III] Malgré les prescriptions des typika et des ordonnances impériales, beaucoup de monastères possèdent des moutons et des chèvres, et la laure de kyr Athanase possède même des vaches. [Kosmas] leur demanda de s'en défaire. Tous acceptèrent, sauf l'higoumène de Lavra Néophytos; il allégua que sa laure, très peuplée, ne pouvait subsister sans les animaux, qui d'ailleurs y étaient introduits depuis plus de cinquante ans avec l'assentiment des higoumènes (l. 78-86). En accord avec le prôtos et les higoumènes, il fut convenu que Lavra conduirait ses moutons [hors de l'Athos], mais que, le poisson ne suffisant pas à nourrir ses sept cents moines, elle y maintiendrait ses vaches, gardées toutefois à une distance de douze milles de tout monastère et par des moines (l. 86-93). [IV] Étant donné que le nombre des moines de la laure de kyr Athanase est passé de cent à sept cents, on accorde [à Lavra] quatre couples de bœufs, au lieu d'un, pour servir à pétrir le pain, mais non pas pour labourer. On accorde aussi à Vatopédi, monastère très peuplé, un couple de bœufs pour faire le même travail (l. 93-99). [V] Tous consentent à ce que le monastère des Amalsitains possède un bateau de fort tonnage qui, à l'exclusion de tout trafic commercial, servira à transporter de la capitale les vivres dont le monastère a besoin et que les fidèles lui procurent (I. 99-101). [VI] Interdiction aux bateaux athonites, sous peine de confiscation, de faire le commerce du bois, des ligots ou de la poix; la vente de ces produits est permise entre moines pour les besoins de leurs monastères (l. 102-106). [VII] Interdiction aux moines de passer d'un monastère à l'autre, sans le consentement de leur higoumène (l. 106-109). [VIII] Les dernières volontés des higoumènes exprimées par testament doivent être respectées; conformément à l'ancien typikon, on décide que tout acte visant à transgresser ces volontés sera considéré comme nul (l. 109-116). [IX] L'higoumène qui cherche à révoquer un acte de vente ou de donation, librement établi et signé par lui et par des témoins, sera chassé de sa charge, et toute disposition nouvelle prise par lui sera considérée comme nulle (l. 116-123). [X] Chacun est libre de couper le bois de chauffe où il veut. On peut aussi se procurer librement le bois de charpente sur la partie commune de la Montagne, et sur les terres des monastères avec l'accord de ces derniers (l. 123-128). [XI] Les anciens prôtoi ayant distribué les terrains de la communauté sans discernement, ces derniers sont devenus rares; pour cela, il a été décidé à l'unanimité d'interdire aux prôtoi à venir toute donation ou vente de ces terrains (l. 128-133). [XII] La laure de Karyés a été transformée en véritable comptoir, où les moines vendent même des articles dont l'usage leur est défendu. On interdit cette pratique sous peine d'expulsion du coupable de la laure (l. 133-136). [XIII] Presque tous les moines se plaignent que les higoumènes des grandes laures arrivent aux assemblées assistés par plusieurs serviteurs qui font régner la peur et le désordre dans les réunions et se querellent en dehors d'elles (l. 136-140). Ces accusations visant en premier lieu l'higoumène de Lavra Néophytos, celui-ci se déclara prêt à revenir aux clauses de l'ancien typikon : deux serviteurs pour lui, trois pour le prôtos, aucun pour les autres. Cette solution ne satisfaisant point ces derniers, il fut décidé que le prôtos serait accompagné de trois serviteurs, l'higoumène de Lavra de six, ceux de Vatopédi et d'Iviron de quatre chacun et tous les autres d'un seul. Ces serviteurs séjourneront dans les kellia des monastères et n'assisteront pas aux réunions; à la rigueur, l'higoumène de Lavra et le prôtos pourraient être accompagnés d'un ou deux serviteurs, les higoumènes de Vatopédi et d'Iviron d'un, mais ceux-ci n'auront pas le droit d'intervenir dans la discussion (l. 140-154). [XIV] Il a été décidé à l'unanimité que les affaires importantes seraient jugées par les assemblées générales, sous la présidence du prôtos, assisté, chaque fois que cela se pourrait, de l'higoumène de Lavra et des autres higoumènes notables, en présence de tous les autres gérontes, en dehors de toute partialité, de tout lien d'amitié ou de passion. Les affaires de moindre importance peuvent être jugées sur place par le prôtos accompagné de quinze higoumènes, qui ne doivent pas être toujours les mêmes (l. 154-163). [XV] Tous les participants à l'assemblée se sont récriés contre les moines et les higoumènes qui ordonnent diacres, et même prêtres, des jeunes gens de moins de vingt ans; et contre ceux qui laissent par testament leur charge d'higoumène à des jeunes de cet âge. [Kosmas] ordonne formellement l'abandon de ces habitudes pernicieuses : conformément aux canons, l'âge limite pour les diacres sera de vingtcing ans, pour les prêtres et les higoumènes, de trente ans (l. 163-169).

Conclusion: Les présentes prescriptions ont été prises après réflexion et délibération, en accord avec les moines et higoumènes dont les noms se trouvent plus has, par le moine Kosmas Tzintziloukès, conformément à l'ordre impérial; elles ont été signées par les plus notables des gérontes de l'Athos et données aux moines pour qu'ils s'y conforment (l. 170-175). Clause pénale (l. 175-176). Le présent typikon doit être présenté à l'empereur pour confirmation, comme cela a été fait pour le typikon établi par Euthyme, moine et higoumène du Stoudios, agissant sur l'ordre de feu l'empereur Jean [Tzimiskès] (l. 176-181). Ceci a été établi, écrit et signé par : le prôtos Théophylaktos, l'higoumène [de Lavra] Néophytos, l'higoumène de Vatopédi Athanase, l'higoumène d'Iviron Georges, l'higoumène de Zygou Jean, et les autres moines et higoumènes notables de l'Athos; date (l. 181-184). — [Le document] a été certifié (κεκανικλωμένον), scellé par le sceau impérial et signé par les higoumènes dont les noms suivent (l. 184-185). Signatures du prôtos et de trente et un higoumènes et moines (l. 186-196).

La présente copie, collationnée par le prôtos Iôannikios sur les typika originaux et reconnue conforme, a été envoyée à l'empereur [Alexis Ier Comnène] par Niphôn, moine de la Grande Lavra et hésychaste, en septembre, indiction 5, a.m. 6605 [= 1096] (l. 197-201).

Notes. — Diplomatique. Le nombre élevé des copies anciennes montre que le second typikon suscita parmi les Athonites un aussi grand intérêt que le premier; cela ne rend que plus inexplicable la perte de l'original du second, qui devait être gardé au même endroit que le premier. Telle que nous la connaissons aujourd'hui, la tradition du document se divise en deux branches : a) les copies complètes, c'est-à-dire celles qui portent les signatures; b) les copies qui s'arrêtent à la date (l. 184). La copie la plus importante de la première catégorie, copiée sur l'original en 1096 (cf. LE TEXTE B), se trouvait dans les archives de Lavra dans le troisième quart du xvine siècle (cf. le cartulaire manuscrit de Cyrille, prohigoumène de Lavra, p. 95, n° ξ', notice publiée par Spyridon de Lavra dans Byzantinisch-Neugriechische Jahrbücher, 7, 1930, p. 399, l. 23-29, où il faut corriger la date absurde ,çφε' en ,çφνδ' [= 1045] la première fois, et en ,çχε' [= 1096] la seconde). Cyrille note également que la copie a été certifiée par le métropolite de Thessalonique Théodoulos (sur ce dernier, cf. Laurent, Corpus des sceaux, V, 1, p. 332-333) « dont la bulle de plomb est conservée». Au début du xixe siècle Théodoret de Lavra a vu lui aussi le sceau qu'il décrit ainsi : « 'Η σφραγές ωροδούλου Θεσακλονίκης» (il faut. en effet, attribuer à Théodoret cette remarque que l'on trouve dans la

copie  $G_6$ : Uspenskij, Istorija, III, 1, p. 291, et dans la copie  $G_4$ : cod. Pantėtėmon 281, p. 241). C'est sur cette copie de 1096, alors conservée à Lavra, qu'a travaillé Théodoret  $(G_7)$ ; il fut démarqué par Philothéitès  $(G_6)$  et par Jacques de Néa-Skètè  $(G_6$  et  $G_4$ ). Philothéitès, qui mentionne que la copie B se trouve à Lavra (cf. Uspenskij, ibid., p. 280 n. 2), rapporte aussi (ibid., p. 291) une tradition, erronée à notre avis, selon laquelle la copie B s'est trouvée un moment donné à Esphigménou (remarque répétée par le cod. Pantèléimôn 281, p. 241); les liens de Théodoret avec ce couvent suffisent à expliquer cette assertion. — Il est probable que la copie de Kutlumus  $(G_5$ : cf. Uspenskij, ibid., p. 325-326) se fonde, au moins pour cet acte, elle aussi, sur Théodoret, car elle porte les signatures. La copie C est indépendante de B (cf. l'apparat : legons divergentes, surtout dans les signatures); elle fut donc exécutée sur l'original, ou sur une autre copie complète aujourd'hui perdue. Alexandre Lavriôtès a vu à Iviron la copie C, dont il décrit le sceau et qu'il considère comme l'original (cf. Ekkl. Al., 2º période, 4, 1887, p. 410).

L'archétype de la deuxième branche semble être la copie A. Comme elle s'arrête en fin de ligne et à la fin d'une pièce de parchemin, on déduira qu'elle comportait initialement une autre pièce portant les signatures et, éventuellement, une validation; elle a dû la perdre très tôt, avant le xuve siècle, si, comme nous le pensons, toutes les autres copies tronquées s'inspirent d'elle. Cette dépendance est prouvée par la collation en ce qui concerne les copies E, G<sub>1</sub> et G<sub>2</sub>; elle est moins évidente pour D, qui présente quelques leçons communes avec B, mais rien qui ne puisse venir d'un copiste intelligent et connaissant les institutions athonites; or, D est une copie réfléchie (cf. l'apparat).

Immédiatement après la date, la copie B ajoute ; "Εστι δὲ τὸ τοιοῦτον κεκανικλωμένον καὶ βεβουλλωμένον τῷ βασιλικῷ βουλλωτηρίφ καὶ ὑπογεγραμμένον παρὰ τῶν τότε ὅντων καθηγουμένων, ων τὰ ὀνόματά εἰσι ταῦτα, suivent les signatures. Nous apprenons ainsi que l'original portait le sceau de l'empereur, comme le typikon de Tzimiskès, mais non pas sa signature. En effet, on ne peut traduire, comme Philothéitès et Smyrnakès, le mot κεκανικλωμένον par : signé par l'empereur. En règle générale, le kaniklôma est l'addition dans un acte impérial des mots de recognition à l'encre rouge (cf. Dölger-Karayannopulos, Urkundenlehre, p. 29, 36). Étant donné la nature du document, il ne devait comporter dans le texte aucun mot en rouge. Force est d'accepter l'explication fournie par le chrysobulle de juin 1046, que Constantin Monomaque émit pour confirmer le présent typikon (Acte nº 9, l. 44-46 : Τοῦτο μὲν (le typikon) τῆ σφραγίδι ἡμῶν ἐσφραγίσαμεν καὶ κατὰ τὰς συνάψεις ἐκάστης μεμβράδος τῷ διὰ κινναβάρεως κανικλώματι ἐκυρώσαμεν, ἵνα μηδέν μηδέποτε περὶ αὐτὸ κακουργηθείη. Ceci nous apprend que l'opération consistant à inscrire quelques mots sur les jointures du verso pour préserver l'acte de toute manupilation s'appelle, elle aussi, χανίχλωμα et qu'elle peut être faite à l'encre rouge. Certes, toutes les notices originales que nous possédons sur des kollèmata sont en noir (cf. Dölger-Karayannopulos, Urkundenlehre, p. 36 n. 2); il est vrai aussi que l'Acte nº 9 n'est conservé que par des copies modernes; mais cela n'autorise pas à mettre en doute l'indication, sauf si l'on estimait que les mots διὰ κινναδάρεως ont été ajoutés par un copiste et que toutes les copies du nº 9 dérivent du texte de ce copiste, ce qui ne paraît pas être le cas.

Prosopographie. L'empereur envoie au Mont Athos le moine Kosmas Tzintziloukès (l. 35, 172; cf. aussi nº 9, l. 20-21 : Κοσμᾶ . . . τῷ κατὰ τοὺς Τζωτζιλουκίους), qu'il considère comme la personne la plus compétente pour résoudre les problèmes athonites. Ce même moine jouissait de la conflance

Martin A.

de l'empereur Michel IV le Paphlagonien qui, le 10 décembre 1041, reçut de sa main la tonsure (cf. PSELLOS, Chronographie, éd. E. Renauld, Paris, 1926, t. I, p. 83-84; KÉDRÈNOS, Bonn, II, p. 533-534). Michel ayant été tonsuré dans le couvent qu'il avait fondé, les Saints-Anargyres du Kosmidion, il est raisonnable de supposer que Kosmas, probablement le père spirituel de l'empereur, était moine de ce couvent. Le sceau de Kosmas est publié par Laurent, Corpus des sceaux, V, 2, nº 1271. C'est probablement ce même Kosmas qui fonda un monastère aux alentours de Mosynopolis (cf. ibid., p. 189-190), connu par un sceau (ibid., nº 1270) et par un acte de 1294 (cf. Actes Esphigménou<sup>2</sup>, Appendice E). Un autre membre de la famille Tzintziloukès, le cartulaire Basile, se distingua un siècle plus tard (cf. N. Svoronos, dans Tr. et Mém., 1, 1965, p. 364-365 et note 196).

Higoumènes et monastères athonites. Le prôtos Théophylaktos (l. 49, 89, 181, 186), dont notre document fournit la première mention, occupe cette fonction jusqu'en 1051 au moins (voir liste des prôtoi, nº 15). Néophytos, higoumène de Lavra (l. 50, 83, 141, 181, 186), qui paraît être l'homme fort de l'Athos à ce moment, n'a pas laissé d'autres traces (cf. Actes Laura2, p. 50, 55), tandis qu'Athanase de Vatopédi (l. 50, 182, 186) nous est connu par plusieurs documents, les plus anciens étant de 1020 : acte d'Iviron inédit, et de 1021/22 : notice dans le codex Moscou Musée Historique 438 (anc. coll. synod., Vlad. 299), f. 203, où il porte la qualification de gérôn; voir aussi Ire Partie, p. 91 et note 315; Actes Esphigménou<sup>2</sup>, no 3, notes. Georges l'Ibère (l. 51, 182, 187), appelé aussi Georges l'Hagiorite, est le troisième higoumène d'Iviron de ce nom; notre document et Acles Kastamonitou, nº 1, de mars 1047, donnent les seules dates précises de son higouménat, que nous connaissons aussi par sa Vie; cf. une notice sur Georges, par J. Kirchmeyer, dans Diction. de Spiritualité, 6, 1967, col. 240-242. L'higoumène de Zygou, Jean (l. 183, 187), signe immédiatement après l'higoumène de Vatopédi dans Actes Rossikon, nº 3 (1048), p. 24, et est mentionné parmi les higoumènes notables (λογάδες) dans Actes Xèropotamou, nº 5 (1056), l. 7; la place que lui assignent ces actes, aussi bien que notre document, montre l'importance que revêtait à cette époque son couvent, un des plus anciens de l'Athos; voir Ire Partie, p. 93.

Le copiste a disposé les signatures (l. 186-196) en trois colonnes, les simplifiant parfois pour y parvenir, comme le prouve la comparaison avec la copie C (cf. apparat, l. 193, 194). A signaler la place relativement basse qu'occupe l'higoumène d'Esphigménou Cyrille (seule mention connue) que toutes les copies modernes ont transporté après Jean de Zygou.

Les copies anciennes du présent document et deux actes originaux de Vatopédi (photos au Collège de France) permettent de résoudre le problème du couvent de kyr Athanasiou. Il est maintenant acquis que ce monastère est autre que Lavra. Son higoumène est Pierre en 1045 (cf. l. 188) et en 1056 (Actes Xèropotamou, n° 5, l. 7), Théodose en 1059 et en 1066 (Actes de Vatopédi inédits): dans le dernier acte, il est précisé que Théodose est moine et higoumène μονῆς τοῦ κῦρ 'Αθανασίου τῶν Μηλεῶν, appellation qui se trouve aussi dans la copie C du présent document et qui existe probablement dans B, effacé à cet endroit. Mèléai était le nom de la région nord de l'Athos, là où se trouvait l'ancien couvent de Chilandar et quelques autres petits établissements (cf. par ex. 'Ἡλίας . . . ἡγούμενος τῶν Μηλεῶν : Dölger, Schatzkammer, n° 103, l. 45, et deux actes inédits d'Iviron et de Vatopédi; μονὴ τοῦ ἐγίου Κωνσταντίνου et μονὴ γέροντος Λαυρεντίου τοῦ Παξιμαδὰ : Actes Chilandar Suppl., n° 1, p. 13). Tous furent annexés au territoire accordé au nouveau Chilandar en 1198 (cf. Actes Chilandar, n°s 3, l. 7-8; 4, l. 48, 63; 5, l. 13 sq.; 13, l. 51-52). Un des petits monastères de Mèléai fut celui τῆς ὑπεραγίας Θεοτόκου τοῦ κυροῦ 'Λθανασίου dont

l'higoumène Mélétios signe en tant que voisin en 1076: Actes Chilandar Suppl., nº 1, p. 14; cet établissement est à identifier avec notre monastère τοῦ χῦρ 'Αθανασίου τῶν Μηλεῶν. Tombé, comme tant d'autres, rapidement en ruine, il passa sans doute avec les autres anciens établissements de la région sous la dépendance de Chilandar.

Deux monastères (Saint-Eustratios, l. 191, et Saint-Onuphre, l. 196) n'ont laissé, à notre connaissance, d'autre trace que la signature de leur higoumène au bas du présent acte; pour quatre autres (de la Vierge, l. 189 et 192, du Sauveur, l. 192, et de Saint-Nicolas, l. 195), il est impossible de proposer une identification précise, parmi les nombreux couvents connus sous ces vocables; on dira seulement que le même Bartholomaios du Sauveur signa un acte de 1048 (Actes Rossikon, nº 3, p. 26) et qu'un monastère de Saint-Nicolas, sans autre précision, est souvent mentionné dans les actes du xre siècle (par ex. Acles Laura<sup>2</sup>, nº 25, l. 51; Acles Rossikon, nºs 1, 2 et 5, p. 4, 14, 42; Actes Xèropotamou, nº 6, l. 64). — La plupart des autres higoumènes apparaissent dans d'autres actes de l'époque : Sur Hilariôn de Saint-Nicéphore (= Xèropotamou) (entre 1034 et 1071), Syméon de Galiagra (entre 1040 et 1056) et Nicéphore de Berroiôtou (entre 1034 et 1071). cf. Actes Esphigménou<sup>2</sup>, p. 38, 39, 47, 48; Jean de Kaspakos : ibid., nº 1 (1034), l. 43, et Actes Chilandar Suppl., nº 1 (1076), p. 15; Élie de Xèropotamou (= Saint-Paul) : Actes Lavra², nº 29 (1035), l. 26; Athanase de Kyr Sisôè: Actes Kastamonitou, nº 1 (1047), l. 21, Actes Rossikon, nº 3 (1048), p. 24, et Acles Zographou, nº 3 (1049), l. 41; Léontios de Phalakrou et Théodore de Kaletzè: Acles Rossikon, nº 3 (1048), p. 24; Jean de Phakènou : Acles Kastamonilou, nº 1 (1047), l. 23; Nicéphore de Xèrokastrou : ibid., l. 6, 10, et Actes Rossikon, nº 4 (1057), p. 36; Gérasimos de Loutrakiou: Actes Xèropotamou, nº 5 (1056), l. 4, et Actes Rossikon, nº 4 (1057), p. 38; Nicéphore de Saint-Éphrem : ibid., p. 38; Michel de Saint-Pierre : Actes Lavra2, nº 25 (1024), l. 49, nº 29 (1035), 1, 31.

Autres remarques. Voir le commentaire de ce document et une comparaison avec le typikon de Tzimiskòs, Ire Partie, p. 102-107, où nous discutons aussi les problèmes que soulèvent certains passages de l'acte inséré.

L. 21 : τῆς μονῆς τοῦ 'Αγίου "Όρους. Voir Ire Partie, p. 62 et notes 7, 8, 10.

L. 23, 45, 78: τυπικά. On peut se demander si le pluriel est ici une manière de désigner le typikon de Tzimiskès, ou si le rédacteur fait allusion aux typika particuliers des couvents. Nous inclinons plutôt vers la seconde interprétation, étant donné que les trois problèmes dont il est question, l'élection de l'higoumène, les eunuques et les imberbes, les animaux, sont traités dans le typikon d'Athanase pour Lavra (pour la l. 23, cf. Meyer, Haupturkunden, p. 108, l. 27 sq., cf. p. 124, l. 3-6, p. 128, l. 14-16; pour la l. 45, ibid., p. 118, 33 - p. 119, 5; pour la l. 78, ibid., p. 121, l. 19-21). On sait que les typika d'autres couvents s'inspiraient du typikon de Lavra.

L. 28 : κόπος ξιμισθος. Il s'agit de la récompense spirituelle, dont Kosmas deviendrait digne en aidant les Athonites, et non pas d'une récompense matérielle.

L. 34 : την έκλογην - βασιλείαν μου. Voir Ire Partie, p. 103 et note 80.

L. 56-57 : ἔγγραφον - Βασιλείου. Voir Ire Partie, p. 95, note 2.

L. 82, 83 : ἀποκτήσασθαι, ἀπόκτησις. Le préfixe ἀπό est ici privatif; on traduira donc le verbe : pour s'en démettre, et le nom : l'abandon.

L. 92: καὶ παρὰ μοναχῶν αὐτὰς νέμεσθαι. La précision que les vaches devaient être gardées par des bergers moines, fait penser que probablement l'existence de bergers laïques sur le Mont

Athos commençait déjà à préoccuper les Athonites. On sait par la Diègèsis mérikè quelle importance ce problème prit avant la fin du x1º siècle; voir Acte nº 10, notes.

- L. 93: ἐτυπώθη ἄνωθεν. L'adverbe ne renvoie pas à un passage antérieur du présent acte, mais au typikon de Tzimiskès, cf. Acte nº 7, l. 137-138.
- L. 117: ἀνταλλαγωγή. Nous avons gardé cette forme, que l'on retrouve dans un acte de 982 (inédit d'Iviron) et de 1018 (Acles Laura², nº 24, l. 29, 33, 35, 36, 37).
- L. 162: μὴ ἐξέστω συμπαραλαμβάνειν. Peu à peu l'habitude s'instaura que le prôtos fût secondé par les higoumènes des établissements voisins des monastères en conflit; ils connaissaient les données du litige mieux que les autres higoumènes et pouvaient avoir un intérêt particulier à suivre l'évolution de l'affaire.

Acte inséré: Ordonnance de l'empereur Constantin IX Monomaque (γραφή, l. 20, 35; ἐπιταγή, l. 36; πρόσταζις, l. 37, 172; cf. κελεύει, l. 27) qui enjoint au moine Kosmas Tzintziloukès de se rendre à l'Athos et de rédiger un document qui complète l'ancien typikon : l. 21-34; Dölger, Regesten, nº 874.

Actes mentionnés: 1) Requête, peut-être écrite, des moines athonites (ἐδέοντο, ἐδεήθησαν, l. 16, 22; αἴτησις, l. 18; cf. καταθύμιον, l. 40) pour demander à l'empereur d'intervenir et de faire cesser les désordres : perdue. 2) Le typikon du Mont Athos établi sous le règne de Jean Tzimiskès (τυπικόν, l. 22, 28, 56, 107, 179; χρυσόδουλλον τυπικόν, l. 43, 145; παλαιὸν τυπικόν, l. 103, 113, 143) = Acte n° 7. 3) Des typika (l. 23, 45, 78) de divers couvents; voir notes. 4) Divers chrysoboullia (l. 22, 24, 28, 43; διατάξεις βασιλέων , l. 32; βασιλικαὶ διατάξεις, l. 78) qui accordaient des privilèges aux Athonites. 5) Acte d'un juge (l. 30 : τῆς τοῦ κριτοῦ πράξεως) : perdu; cf. Ire Partie, p. 103. 6) Un «ἔγγραφον καὶ ἐνυπόγραφον τυπικόν» de l'époque de Basile II (l. 56-57) qui interdisait aux monastères athonites la possession de grands bateaux : perdu; cf. Dölebe, Regesten, n° 821; voir notes. 7) Divers chrysoboulla sigillia (l. 76) qui permettaient à quelques couvents athonites (dont Lavra, cf. Actes Lavra², n° 55) de posséder de grands bateaux, permission assortie d'une exemption de charges : perdus. 8) Acte du prêtos et des higoumènes (ἔγγραφος ἀρέσκεια, l. 77) donnant à Vatopédi le droit de posséder un bateau de fort tonnage : perdu. 9) Ordonnance de l'empereur Jean Tzimiskès (ἐπιταγή, l. 178-179) : voir n° 7, actes mentionnés 2.

+ Τδ ΐσον του γεγονότο (ς) τυπ (ικοῦ) ἐν τῶ ʿΑγ(ίω) 'Όρει π(αρὰ) Κοσμᾶ (μον)αχ(οῦ) του Τζι-||²τζιλού (κη), προστά(ξει) τοῦ ἀοιδίμου βα(σιλέως) κῦρ Κωνσταντ(ί)ν(ου) τοῦ Μονομάχ(ου) +++

||3 + 'Ανακτορικής τῷ ὅντι καὶ θεί(ας) (καὶ) βασιλικωτ(ά)τ(ης) φρενό(ς) τὸ μὴ μόνον πολιτ(ικῶν) πραγμάτ(ων) ἐπιμέλειαν ἀκριδή ποιεῖσθ(αι) (καὶ) στρατοῦ ||4 φροντίζ(ειν) καὶ ἔθνη τροποῦσθ(αι) πολέμια (καὶ) ἐχθροὺς καταδουλοῦσθ(αι) (καὶ) πόλ(εις) πολυαν(θρώπ)ους ὑπὸ τ(ὴν) οἰκείαν ἄγειν χεῖρα, ἀλλὰ ||5 (καὶ) τὸ θείων ἐξαιρέτ(ως) θεσμῶν καὶ ἱερῶν κανόν(ων) ἀντέχεσθ(αι), (καὶ) τῶν τῷ Θ(ε)ῷ ἀνακειμ(έν)(ων) καὶ κόσμον φυγόντων καὶ ἐν ὅρεσι ||6 διαιτωμέν(ων) καὶ μόνου ἐχομέν(ων) Θ(εο)ῦ ἀρετῆς τὲ ἐπιμελομέν(ων) καὶ μηδὲν ταύτ(ης) πλέ(ον) εἰδότ(ων) πολλὴν ποιεῖσθ(αι) τ(ὴν) πρόνοιαν, ὡς ||7 μὴ μόνον ἐπηρειῶν (καὶ) ἄλλης πάσ(ης) κακώσε(ως) ἀνωτέρους αὐτοὺς συντηρ(εῖν) (καὶ) φιλοτιμί(αις) ἀμείδεσθ(αι) βασιλ(ικαῖς) ὡς ἀληθ(ῶς) ||8 (καὶ) πλουσί(αις), ἀλλὰ καὶ τ(ἀς)

τούτων παρατροπ(άς) τ(άς) ἐκ σατανικοῦ φθόνου ἄτε ἀν(θρώπ)οις ἐπισυμδαινούσ(ας) ἐπανορθοῦσθαι || (καί) τον σάλον τούτων ίστᾶν (καί) τὰ διερρωγότα συνάπτ(ειν) (καί) πρό(ς) εἰρήν(ην) (καί) δμόνοιαν άγειν τὸν ἐξαίρετον τοῦ K(υρίο)υ λα(ον) (καὶ) περιούσιον, οἶα  $||^{10}$  δη (καὶ) ἐπὶ τοῦ φιλοχρίστου (καὶ) εὐσεδεστάτου βα(σιλέως) ἡμῶν κῦρ Κωνσταντ(ί)ν(ου) τοῦ Μονομάχου ἔξεστι κατιδ(εῖν). Οἱ γὰρ (μον)αχ(οὶ) τοῦ περιωνύμ(ου)  $||^{11}$  ὅρους τοῦ "Αθω τ(ιων) άλλων μάλλ(ον) σφοδρότερ(ον) κ(α)τὰ τοῦ κοινοῦ ἐχθροῦ (καὶ) πολεμίου ἄνωθεν τοῦ ἀν(θρωπ)είου γένους τ(ἡν) παρά-||¹²ταξ(ιν) ἀεὶ ποιούμενοι, οὐδ' αὐτὸν ἔσχον ἀμελοῦντα ἢ κατολιγωροῦντα τοῦ ἀντιπολεμ(εῖν) τούτ(οις) (καὶ) ἀντιμάχεσθ(αι) · (καὶ) γὰρ ῥα-||¹ºθυμήσασι (καὶ) ἀπονυστάξασιν ἐν τῷ καλῷ τούτ(ων) σπόρω τ(ῆς) τε εἰρήν(ης) (καὶ) άγάπ(ης) (καὶ) ὁμονοίας, τὰ τ(ῆς) μάχ(ης) καὶ ἕριδο(ς) (καὶ) []<sup>14</sup> διχοστασί(ας) λανθανόντ(ως) ἐπέσπειοε ζιζάνια. Ἐπὶ πολύ δὲ τοῦ τοιούτου προδάντο(ς) κακοῦ, τῆ βασιλ(ικῆ) προσῆλθον ||15 οὖτοι μεγαλειό- $\tau(\eta)\tau(\iota)$  έξαιτούμενοι τῶν ἐπηρτημένων κακῶν (καὶ) τοῦ ἐξ ἀυτῶν τικτομένου ψυχικοῦ κινδύνου δι' ἀυτ(ης) λύσ(ιν)  $||^{16}$  εύρ(εῖν) · τοῦτο δὲ γενέσθ(αι) ἐδέοντο δι' ἀποστολ(ης) τινὸ(ς) (μον)αχ(οῦ) τῶν πεΐραν εχόντ(ων) βίου μοναδικοῦ (καὶ) θείων θεσμῶν (καὶ) διορθώσε(ως) (καὶ) ||<sup>17</sup> θεραπεί(ας) τῶν ἐπισυμβαινόντ(ων) ἐκ τ(ῶν) τοῦ πονηροῦ σκανδάλ(ων). Ὁ δὲ ἑηθ(εἰς) φιλόχριστο(ς) ἄναξ (καὶ) ἐδέξατο τούτους,  $||^{18}$  καὶ εὐμενῶς εἴδε κ(αὶ) ἡκροάσατο τῶν λεγομ(έν)(ων), (καὶ) προσήκατο τὴν αὐτ(ῶν) άίτησ(ιν), (καί) ἀποστεΐλαι οίον αὐτοὶ ἐπεζήτουν ὑπεσχε-||¹ºτο μοναχ(όν), ὡς ἄν διόρθωσ(ιν) δι' αὐτοῦ τὰ μὴ καλ(ῶς) γενόμενα δέξωνται, (καὶ) κ(α)τάστα(σ)(ις) τῷ "Όρει (καὶ) ὁμόνοια ἀληθ(ἡς) τοῖς ἐν ἀυτῷ ἀσκου- $||^{20}$ μένοις (μον)αχ(οῖς) ἐπιδραβευθῆ.  $\Delta$ ιά τοι τοῦτο καὶ σεβαστὴν καὶ τιμίαν τ(ῆς) ἀυτοῦ βα(σιλείας) γραφήν πρό(ς) τούς εὐτελ(εῖς) ἡμ(ᾶς) ἐξα-||ἐιπέστειλεν αὐτ(αῖς) λέξεσι διαλαμδάνουσαν τάδε. « Οἱ (μον)αχ(οἰ) τ(ῆς) μον(ῆς) τοῦ 'Αγ(ίου) "Όρους πρὸ καιροῦ τινὸ(ς) εἰσελθόντες ||²² εἰς τ(ην) βα(σιλείαν) μου έδεήθησαν ώς παρά τ(ην) δύναμ(ιν) τοῦ τυπικοῦ αὐτ(ῶν) (καὶ) τῶν ἐναποκειμέν(ων) ἐν τῷ "Όρει χρυσοδουλλ(ίων) καθέλκοντ(αι) ||23 εἰς κοσμικὰ δικαστήρ(ια), (καὶ) τῆ δυναστεία τούτ(ων) προγειρίζοντ(αι) (καὶ) ἡγούμενοι (καὶ) τᾶλλα πάντα γίνοντ(αι), ἡ δὲ τ(ῶν) τυπ(ικῶν) δύναμ(ις) ||34 (καί) αί τ(ῶν) χρυσοδουλλ(ίων) διατάξ(εις) ἐν γράμμασι μόν(οις) κεῖνται · (καί) ἐπεὶ (καί) νῦν ανεφύησαν τινὰ ζητήματα μέσον αὐτῶν ||²5 περί τε τοῦ ἡγουμένου (καὶ) περί τινων ψυχικῶν αἰτιαμάτ(ων), δεῖν ἔκρινεν ἡ βα(σιλεία) μ(ου) τὴν τομ(ὴν) τῶν ὑποθέ(σε)(ων) ἐμπιστεῦσαι ||²6 ἀνδρὶ κ(α)τὰ Θ(εὸ)ν βιοῦντι και τ(ῆς) διορθώσε(ως) τῶν ψυχικ(ῶν) παθ(ῶν) πείραν ἔχοντι, ἵνα μὴ τὸ ποίμνιον τοῦ Χριστοῦ πρὸς ἄλληλα ||<sup>27</sup> στασιάζον ἐπὶ πολύ διαμένοι, κρείττων δὲ σοῦ οὐδ(εἰς) ἔσται ὁ μεταχειρισόμενο(ς) τὰ πράγματα.  $\Delta$ ιὰ τχῦτα κελεύει σοι  $\|^{28}$  ἵνα κόπον ἔμμισθον ὑπομείν $(\eta\varsigma)$ , (καὶ) ἀπέλθ $(\eta\varsigma)$  ἔκεῖσε καὶ ζητήσ(ης) τὸ τυπ(ικὸν) (καὶ) τ(ὴν) τῶν χρυσοδουλλί(ων) διάταξ(ιν), ἔτι δὲ (καὶ) ||29 τὰ κινούμενα πάντα παρ' ἀυτῶν ἐρευνήσ(ης) (καὶ) τὴν θεραπεί(αν) πρόσφορον εἰσενέγκ(ης), ἐν μηδενὶ προσισταμέν(ης) σοι ||<sup>80</sup> τ(ῆς) τοῦ χριτοῦ πράξε(ως), δηλώσ(ης) δὲ χ(α)τὰ λεπτὸν (χαὶ) τὰ παρὰ τ(ῆς) εὐλαδεί(ας) σου διοιχηθέντ(α), ἵνα (καὶ) ἡ βα(σιλεία) μ(ου) διάγνωσ(ιν) ἔχουσα ἔκτοτε []ει τοὺς ἴσως ἀντιλέγ(ειν) έθέλοντ(ας) ἀποκρούηται · οὐδέν γὰρ ἡ βα(σιλεία) μ(ου) νεώτ(ε)ρ(ον) καινισθήναι βούλετ(αι) ἐπὶ τῷ ἀγ(ίω) τούτω ὅρει, ||32 ἀλλὰ τοὺς παλαιούς θεσμούς τε καὶ τύπους φυλαχθῆναι (καὶ) κ(α)τὰ τ(ὰς) διατάξ(εις) τῶν μακαριστῶν βασιλ(έων) τὰ πάντα ||33 γενέσθ(αι), (καὶ) τὰ περὶ ψυχικῶν δὲ ἄπαντα αἰτιάματα σὺν ἀκριβεία λυθῆναι τῆ ση ἐπιστασία καὶ δοκιμασία, ἀλ-||<sup>84</sup>λὰ καὶ τὴν ἐκλογὴν τοῦ (πρώτου)  $\chi(\alpha)$ τὰ τὸν παλαιὸν τύπον γενέσθ $(\alpha \iota)$  (καὶ) ἀποσταλῆναι εἰς τ(ην) βασιλ(είαν) μου ). Ταῦτα  $||^{35}$  τοίνυν

L. 3 μή : οὐ C lacune A | 1. 6-7 ώς μή : πασαν οὐ C lacune A.

L. 8 σατανικοῦ BC : δαιμονικοῦ D τοῦ ΑΕ || ἐπανορθοῦσθαι : -σται C lacune A. || 1. 10 δἡ ; δὲ C lacune A || κατιδεῖν : κατανοεῖν D || 1. 12 ἀεὶ : οπ. DE || 1. 15 φανερῶς après ψυχικοῦ aj. D || 1. 17 τούτους : αὐτοὺς D || 1. 24 μέσον : ἀνὰ μέσον ΑΕ || 1. 29 σοι : σου C || 1. 31 τούτω : οπ. C || 1. 33 δὲ BD : δἡ Α δεὶ C effacé E.

τῆς βασιλ(ικῆς) (καὶ) θείας κελευούσ(ης) γραφῆς, παραγενόμενο(ς) ἐγὼ Κοσμ(ᾶς) ἐλάχιστο(ς) (μον)αχ(ὸς) ὁ Τζιντζι-[36λούχης ἐν τῷ ἀγ(ἱω) τούτω ὅρει, ἄτε θεοφιλοῦς τ(ῆς) ἐπιταγ(ῆς) οὕσ(ης), καὶεὐλόγου κ(αἰ) δικαί(ας) τ(ῆς) βασιλ(ικῆς)  $||^{37}$  (καὶ) θείας προστάξε(ως), συνεκαλεσάμην ἄπαντ(ας) τούς ἐν τῷ τοιούτω ὄρει ὑπάρχοντ(ας) εὐλαβεστάτους (μον)αχ(ούς) (καί) ||88 καθηγουμένους, τῷν όγδοήχοντα καὶ ρ' πλέον ὑπάρχοντας, τοῦ παραγενέσθ(αι) πρὸ(ς) ἡμ(ᾶς) ἐν τῆ τῶν Καρε(ῶν) λαύρα ||30 ώς ἔθο(ς) · οῖ καὶ συνηθροίσθησαν ἄμα τῷ μηνυθῆν(αι) ἄπαντες, καὶ πολλὰ μὲν τῷ Θ(ε)ῷ ηὐχαρίστησαν, ούχ ολίγα δὲ (χαὶ) | 40 τοῦ χραταιοῦ ὑπερηύξαντο, ὅτι περ τὸ τούτ(οις) χαταθύμιον εἰς πέρ(ας) ήγαγε (καὶ) δ λόγω ὑπέσχετο ἐπὶ τῶν ἔργ(ων) ἐκπε-||<sup>41</sup>πλήρω(κε). Συγκαθεσθέντες οὖν ἡμ(εῖς) τοῖς δηθεΐσι καθηγουμ(έν)(οις) (καλ) τῷ (πρώτω) τοῦ "Ορους (καλ) τ(ῷν) μεταξύ ἀμφοτέρ(ων) κινουμ(έν)(ων) ||42 ἀκροασάμ(εν)οι, εὔρομεν μηδὲν ἄλλο ἢ ἐπήρειαν δαιμόν(ων) ὑπάρχοντα τὰ παρ' αὑτ (ῶν) προτεινόμενα (καὶ) ἔρ(ιν) ἀλό-[[<sup>43</sup>γιστον. Ἐπιζητησάντων δὲ ἡμῶν τὸ τοῦ "Ορους χρυσόδουλλον τυπι(ικὸν) (καὶ) τὰ παρά τ(ῶν) μαχαριστ(ῶν) βα(σιλέων) γενόμ(εν)α χρυσοδούλλια, ||44 ἡνέχθησαν ἄπαντα καὶ εἰς ἐπήκοον πάντ(ων) ὑπανεγνώθησαν · ἡρωτήσαμεν δὲ (καὶ) τίνες οἱ τύποι οὑς διορθωθῆν(αι) τ(ῆς) β(ασιλικῆς) ι ||45 ἐδέοντο μεγαλειότ(η)τ(ος). (Καί) πρό γε πάντ(ων) ἔφησαν τ(ὴν) ἐν τοῖς τυπι(κοῖς) αὐτ(ὧν) έναποχειμ(έν)(ην) ἀσφάλ(ειαν), ήγουν το μή εὐνούχους ή ά-||46γενείους έν τῶ "Ορει δέχεσθ(αι) ή ἀποχείρ(ειν) ή ἐν ἀγρῶ ἡ ἐν μοναστηρ(ίω) κατέχ(ειν) τούτους, καταφρονηθῆν(αι) παρά τινων (καί) δεῖσθαι | [47 πάντ(ως) τὸ τοσοῦτον κακὸν διορθώσε(ως). Εὐθύς οὖν εἰς ἐκδίκησ(ιν) τούτου ὁρμηθέντες αὐτοὶ (καὶ) διόρθωσ(ιν) τοῦ προσήκοντο(ς), ||<sup>48</sup> εὕρομεν ἄπαντ(ας) ἀπό τε μεγάλ(ων) ἔως μικρ(ὧν) εὐπειθήσαντ(ας) (καί) σύν προθυμία πάση ὑποσγομένους τοῦ "Ορους ἄπαντα ||49 τὰ τοιαῦτα ἀπελάσαι πρόσωπα, ή δὲ τούτ(ων) ἐξέωσ(ιζ) κοινή γνώμη (καὶ) θελήσει τοῦ τε εὐλαδεστάτου (μον)αχ(οῦ) (καὶ) (πρώτου) Θεοφυ(λά)κτ(ου), ||50 (καλ) Νεοφύτου τοῦ εὐλαδεστάτου (μον)αγ(οῦ) κ(αλ) τ(ῆς) μεγ(ά)λ(ῆς) Λαύρ (ας) καθηγουμένου, (καὶ) 'Αθανα(σίου) τοῦ εὐλαδεστάτου (μον)αγ(οῦ) καὶ τ(ῆς) ||61 τοῦ Βατοπεδ(ίου) καθηγουμένου μο (νῆς), (καὶ) Γεωργ(ίου) τοῦ εὐλαδεστάτ(ου) (μον)αχ(οῦ) (καὶ) τ(ῆς) τῶν 'Ιδήρων καθηγουμένου μο(νῆς), καὶ ἡμ(ῶν) ||52 αὐτῶν κρίσει καὶ δοκιμασία ἐπιτέτραπται γενέσθ(αι) παρά τε τῶν εὐλαδεστάτ(ων) (μον)αχ(ῶν), καθηγουμένων (καὶ) ἐπιτηρητ(ῶν) [[53 τοῦ "Ορους καὶ ιι των συναποσταλέντων τούτοις γερόντ(ων). Δεύτερον οῦν ἐπὶ τούτω κεφάλαιον ἐκίνουν || 54 ὡς ότι, πλοΐα τινές τῶν (μον)αχ(ῶν) καὶ ἡγουμένων κ(α)τεσκευακότες, οἶνον καί /τ(ι)ν(α)/ ἔτερα εἴδη έζωνούμενοι, εἴς τε τ(ἡν) βασι-||<sup>58</sup>λεύουσαν καὶ ἐτέρας πόλ(εις) ἀπέρχοντ(αι) καὶ ἐμπορικ(ῶς) ταῦτα διάπιπράσχουσι · ζητήσαντες οδν καὶ περὶ τούτου, ||56 εἴ γε τετύπωται τούτοις παρά τινο(ς) μετὰ τ(ἡν) τοῦ τυπ(ικοῦ) διάταξ(ιν) πλοῖα κεκτῆσθ(αι), εὕρομεν ἔγγραφον καὶ ἐνυπό-||57γρα(φον) τυπι(κὸν) έπὶ τοῦ μακαρίτου βασιλ(έως) κῦρ Βασιλείου κοινῆ γνώμη τοῦ τε τηνικαῦτα πρώτου καὶ πάντ(ων) τῶν ἐν ||58 τῶ "Όρει προσκαθημένων (μον)αχ(ῶν) γεγενημέν(ον), οὐ μόνον οὐκ ἐπιτρέπον ἀλλὰ καὶ κωλύον μάλλον τον τοιοῦ-[[59τον καπηλικόν πορισμόν, (καὶ) ἀπέλασ(ιν) την ἐκ τοῦ "Όρους τελείαν τιθέμενον τὸ ἐπιτίμιον τοῖς τοιοῦ- $||^{60}$ τόν τι κατατολμῶσι διαπράτιεσθ(αι), κεκτῆσθ(αι) δὲ συγχωροῦν πλοιάρια μικρά καὶ μέχρι Θεσ(σαλονίκης) καὶ τῶν ||ει ταύτ(ης) ἔνδον πολιχνί(ων) τὸν περιττεύοντα οἶν(ον) τ(οῖς) (μον)αχ(οῖς) ἀπεμπολ(εῖν) παρεγγυώμενον, εἴ γε μὴ πλοῖα ἔξωθ(εν) παραγένοιν-||<sup>62</sup>το, μή μέντοι ἐξ ἄλλ(ων) ἀνεῖσθ(αι) (καὶ) εἰς ἐτέρους πωλ(εῖν), ὅπερ φιλαργυρί(ας) καὶ αἰσγροκερδεί(ας) έστ(ὶν) ίδιον. Ἡδουλήθημεν οὖν [[88 (καὶ) αὐτοὶ ἀναγκάσαι τούτους τῷ ἀυτῷ στοιγῆσαι κανόνι. άλλ' έδοξεν άπασι το πράγμα βαρύ λίαν (καί) ἐπαχθές · διεδεδαιώσαντο [[64 γάρ ώς, εἰ μὴ πλοῖα

κέκτηνται εἰς μετακομιδήν τ(ῶν) τ(ῆς) μο(νῆς) αὐτ(ῶν) χρειῶν (καὶ) διάπρασ(ιν) τ(ῶν) ὀπωρ(ῶν) (καί) τοῦ περιττεύοντο(ς) τισ(lv) οἴνου, ||65 μήδεμί(αν) ἡμέραν ἐν τῷ "Ορει προσμεῖν(αι) δύνασθ(αι). Πολλ(ῆς) οὖν περὶ τούτου ζητήσε(ως) γενομ(έν)(ης), συνηρέσθησαν ἄπαντες ἴνα κέκτητ(αι)  $||^{00}$  τὰ μοναστήρ(ια) πλοιάρ(ια) μικρά, χωρήσε(ως) ὑπάρχοντα σ΄ ἢ (καὶ) τ΄ μοδ(ίων), εἰς χρεῖαν μόν(ην) (χαὶ) ὑπηρε(σίαν) ἐξαρκοῦντα αὐτ(ῶν), ἀπέρχοντ(αι) δὲ μέχρι [[87 Θεσ(σαλονίκης) καὶ Αἴνου κ(αὶ) τὰ περιττεύοντα τούτοις διδόντες οἱ (μον)αχ(οὶ) ἀντιλαμβάνωσι τὰ ἐνδέοντα, μὴ ἐξεῖν(αι) δέ τινι τοὑ-||θετων  $\kappa(\alpha)$ τὰ τὰς ἀξίους ἡμέρ $(\alpha\varsigma)$  τ $(\tilde{\eta}\varsigma)$  άγ $(i\alpha\varsigma)$   $\kappa(\alpha l)$   $\mu$ εγ $(ά)\lambda(\eta\varsigma)$  τεσσαρακ(o)στ $(\tilde{\eta}\varsigma)$  προόδους ποι $(\varepsilon \tilde{l}\nu)$ (χαΙ) έξω τοῦ "Όρους μετὰ πλοί (ων) ἐξέρχεσθ(αι), ἀλλὰ προσμέν (ειν)  $||^{69}$  τοῖς οἰχείοις μοναστηρ (ίοις) (καὶ) ἀπερισπάστ $(ω_{\varsigma})$   $\Theta(ε)$ ῶ τὲ προσανέχ(ειν) καὶ ἑαυτοῖς · μήτε δὲ ἐκ τοῦ "Όρους μήτε ἔξωθεν εἴδη τινὰ ἐξω- $||^{70}$ [νεῖσθ]αι, σῖτον φημὶ ἢ χριθ(ὴν) ἢ οἴνον ἢ ἔλαι(ον) ἢ ἔτερόν τι τὸ οἱονοῦν, (καὶ) έμπορικ( $\tilde{\omega}$ ς) άλλαχόσε  $\tilde{\omega}$ ς οἱ βιωτικοὶ πραγ- $||^{7}$ ματεύεσθ( $\alpha$ ι) ·  $\delta$  δη ( $\kappa$ αὶ) γέγονεν οἰκονομικ( $\tilde{\omega}$ ς) κ( $\alpha$ ι) τετύπωτ(αι), ἀσφαλίζομένων δηλαδή τῶν τὰ τοιαῦτα κτήσασθ(αι) μελλόντ(ων)  $||^{72}$  πλοῖα πρός τε τὸν (πρῶτον) τοῦ "Όρους (καὶ) τὸ κοιν(ὸν) ὡς, εἴ γε τοῦ παρόντο(ς) τύπου καταφρονήσουσιν, ἵνα πιπράσκωνται  $\| r^3$  τὰ τούτ(ω v) πλοΐα παρά τε τοῦ πρώτου (καὶ) τοῦ κοινοῦ καὶ τὸ τούτ(ω v) τίμημα δίδοται τῶ τοῦ "Όρους οἰχονόμω, ὡς ἄν  $||^{74}$  εἰς κοιν(ἀς) χρεί(ας) ἐξοδιάζηται, μὴχέτι δὲ συγχωρεῖσθαι τὸν τοῦτο  $\mathbf{x}(\alpha)$ ταπραξάμενον έτερον πλοΐ(ον) κτᾶσθ $(\alpha\iota)$  ή τοῦ "Όρους ἐξέρχεσθ $(\alpha\iota)$ ,  $||^{75}$  ἵνα  $(\mathbf{x}\alpha\iota)$  οἱ λοιποί, ἀποστολικ(ῶς) φάναι, φόδον έξουσι ΄ τὰ δὲ μεγάλ(α) πλοΐα κέκριται παρασταλῆν(αι) τέλεον, ἐκτὸ(ς) τῶν φι- $||^{78}$ λοτιμηθέντ(ων) έχ(ειν) ταῦτα διὰ χρυσοδούλλ(ων) σιγιλλί(ων) τ(ων) μακαριστ(ων) βα(σιλέων)ήμ(ῶν), (καl) τ(ῆς) τοῦ Βατοπεδ(ἱου) μο(νῆς) οἶα (καl) ταὐτ(ης) ἔκπαλαι ||<sup>77</sup> τυπωθείσ(ης) πλοῖ(ον) κεκτήσθ $(\alpha\iota)$  δι' ἐγγρά $(\phi ου)$  ἀρεσκεί $(\alpha\varsigma)$  καὶ θελήσε $(\omega\varsigma)$  τοῦ τηνικ $(\alpha \ddot{\upsilon}) \tau(\alpha)$   $(\pi \rho \dot{\omega} \tau ου)$   $(\kappa \dot{\omega})$ ιιι λοιπ(ὧν) τοῦ "Όρους καθηγουμένων.  $||^{78}$  Τρίτον δὲ προετείνοντο κεφάλαιον λέγοντες ὅτι πάντ(ων) τῶν τυπικῶν κ(αl) τῶν βασιλ(ικῶν) διατάξε(ων) προσταττόντ(ων)  $||^{70}$  ἐπίσ(ης) μήδόλως ἐξεῖν(αι) τινά τ $(\tilde{\omega}v)$  (μον)αχ $(\tilde{\omega}v)$  κτήνη ή ζεύγη βοεικά κεκτήσθ $(\alpha\iota)$ , μήτε μήν ἀπό ξέν $(\eta\varsigma)$  χάρ $(\iota v)$  νομ $(\tilde{\eta}\varsigma)$  εἰς τὸ "Ορο(ς) ||<sup>80</sup> εἰσέρχεσθ(αι), εἰ μή τοι κ(α)τὰ θέλησ(ιν) τ(ῶν) (μον)αχ(ῶν) τοῦτο γένητ(αι), τὰ νῦν πολλά τ(ῶν) μοναστηρ(ἰων) ἐκτήσαντο πρόδατα κ(αὶ) αἴγ(ας), ἡ δὲ [[81 Λαύρα τ[οῦ] κῦρ ᾿Αθανα(σίου) (xal) βόας. Συνιδόντες οῦν και ἡμ(εῖς) ὡς εὐλόγως περὶ τούτου κινοῦσι (xal) καλῶς, πᾶσιν ἐ-|| εεθέμ(ε)θα σπουδήν (καὶ) ἀποκτήσασθ(αι) ταῦτα πάντ(ας) οῖς ἀθέσμ(ως) ἡ τούτ(ων) προσεγένετο κτῆσ(ις). Καὶ δὴ οἱ μὲν ἄλλοι ἄπαντες ||83 σὺν πρόθυμία τὴν τούτων ἀπόκτησ(ιν) κ(α)τεδέξαντο, ὁ δὲ εὐλαδέστατο(ς) (μον)αχ(ὸς) Νεόφυτο(ς) διετείνετο ὡς ἀδύνατ(όν) ἐστι τού-[[84των ἄνευ τὸ πολύ πλῆθο(ς) τῶν τῆ κ(α)τ' ἀυτ(ὸν) λαύρα (μον)αχ(ῶν) (καὶ) ἀδυνάτ(ων) γερόντ(ων) διοικεῖσθ(αι) · προεβάλλετο δὲ είς εὔ- $||^{85}$ λογον δήθεν μὴ παρ' ἀυτοῦ τὴν τούτ(ων) γενέσθ(αι) εἰς τὸ "Ορο $(\varsigma)$  εἰσαγωγ(ήν), ἀλλὰ πρὸ ν' ήδη χρόν(ων) ὑπὸ τῶν πρὸ ἀυτοῦ ἡγουμε-||ενευσάντ(ων), κ(α)ταδέξασθ(αι) δὲ τὸ γεγονὸ(ς) κ(αὶ) τούς τοῦ "Όρους καθηγουμένους. Ήμῶν δὲ κ(αὶ) ἄυθ(ις) ἰσχυρ(ις) ἐνισταμ(έν)(ων) τ(ὴν) μὲν τ(ιν)  $\| s^{a} \pi_{0}$ οδάτ(ων) ἐξέωσ(ιν) κατεδέζατο, ἀγελαί(ας) δὲ βοῦς κεκτῆσθ(αι) ἐν τόπω ἰδιάζοντι κ(αl)άπωχισμ(έν)ω εἰς παραμυθίαν τ(ῶν) [[88 ἀσθεν(ῶν) κ(αὶ) ταλαιπώρ(ων) γερόντ(ων) ἡτεῖτο · κ(α)τένευσαν οῦν εἰς τοῦτο κ(αὶ) οἱ τοῦ "Όρους καθηγούμενοι ἄπαντες (καὶ) ὁ ἀυτ(ῶν) (πρῶτος) ὁ [[80 πολλάκ(ις)  $\hat{\rho}\eta\theta(\epsilon\hat{\epsilon}\zeta)$  εὐλαδέστατο $(\zeta)$  (μον)αχ $(\hat{\delta}\zeta)$  Θεοφύ $(\lambda\alpha)$ κτ $(\hat{\delta}\zeta)$ , ἐφάνησαν δὲ καὶ  $\hat{\eta}\mu(\tilde{\alpha}\zeta)$  περὶ τούτου δυσωπούντες. (Kal) δή εἰδότες (καί) αυτοὶ  $||^{00}$  ώς ἀδύνατ(όν) ἐστιν ἐπτακοσίους (μον)αχ(ούς) ἐκ μόνου

L. 35-36 Τζιντζιλούκης: Τζιντζιλούκις C || 1. 40 après κραταιοῦ suppl. βασιλέως || 1. 44 ἡρωτήσαμεν ΑCDE: ἡρωτήθησαν Β || 1. 48 ἀπό τε: ἐκ τε τῶν D || ἔως: ἔως καὶ τῶν D || 1. 50 καὶ²: ο m. C || 1. 50-51 καὶ ᾿Αθανασίου - μονῆς-ὰ apròs καὶ Γεωργίου - μονῆςὰ ¹αποικ. C || 1. 63 ἀξεθαιώσιντο Β.

L. 65 ἐν: om, B || 1. 68 ἀξίους B: om, D ἀγίας καὶ σεδασμίους AE lacune C || ἔξω: ἀπὸ C || 1. 72 τύπου: τυπικοῦ C om. E || 1. 75 τνα - ἔξουσι: Ι Tim. 5, 20 || 1. 76 ταῦτα: τὰ τοιαῦτα D || 1. 79 τῶν μοναχῶν: om. D || 1. 80 τοι ΑΕ: τι BCD || 1. 82 καὶ¹: om. CD || 1. 88 ό δὲ : ἀλλὰ ὁ C || ὡς: om. D || ἐστι: εἶναι D || 1. 84 εἰς ΑΒΕ: ὡς CD || 1. 85 εἰς ΒΕ: πρὸς ΑCD || 1. 88 οὖν: om. B || αὐτῶν BD: τούτων C ἀγιώτατος ΑΕ.

ίγθύο(ς) διατρέφεσθ(αι), ώχονομήσαμεν τῆ /τε/ αἰτήσει τοῦ καθηγουμένου εἶξαι (καὶ) ||οι τῆ τῶν γερόντ(ων) κ(αὶ) καθηγουμέν(ων) τοῦ "Ορους συγκατανεῦσαι ἀρεσκεία · (καὶ) τετύπωτ(αι) μήκοθεν πάντ(ων) τῶν μοναστηρ(ίων)  $||^{92}$  ὑπάρχ(ειν) τ(ὰς) ῥηθείσ(ας) βοῦς ὡς ἀπὸ μιλί(ων) ιδ΄, (καὶ) παρὰ (μον)αχ $(\tilde{ω}ν)$  αὐτ $(\dot{α}ς)$  νέμεσθ(αι), (καὶ) μὴ τὸ ούνολ(ον) τ(οῖς) μοναστηρ(ίοις) πλησιά- $||^{98}ζ(ειν)$ . Έπεὶ δὲ καὶ ζεῦγο(ς) ἐν ἐτυπώθη ἄνωθεν κεκτῆσθ(αι) τ(ἡν) Λαύραν τοῦ κῦρ ᾿Αθανα(σίου) εἰς ὑπηρεσίαν τ(ῆς) ζύμ(ης) τοῦ ἄρτου ||94 τ(ῶν) ἀδε(λφῶν), τὰ νῦν δὲ εἰς ἐπταχο(σίους) ἀπὸ ρ' ηὐξήθησαν, ἡρεσεν άπασ(ιν) τοῖς ἐν τῷ "Όρει (μον)αχ(οῖς) καὶ ἔτερα τρία ζεύγη ||<sup>95</sup> προστεθῆναι τῷ ἐνί · (καὶ) τῆ πάντων άρεσκεία (χαί) αὐτοὶ συναινέσαντες τυποῦμεν κεκτῆσθ(αι) μὲν τὰ τοιαῦτα ζεύγη ||96 εἰς ὑπηρεσίαν  $\tau(\tilde{\eta}\varsigma)$   $\tau(\tilde{\omega}\nu)$  ἀδε(λφ $\tilde{\omega}\nu)$  ζύμ (ης)  $\dot{\omega}$ ς εἴρη(ται), μὴ μέντοι δὲ τὸ σύνολον μετὰ  $\tau(\tilde{\omega}\nu)$  τοιούτ( $\omega\nu$ ) ἀροτριᾶν η σπόρον τινά τη γη ||<sup>67</sup> καταδάλλεσθ(αι) · ώκονομήθη δὲ καὶ εἰς την τοῦ Βατοπεδ(ίου) μο(νήν), διὰ τὸ πολυάν(θρωπ)ον (καὶ) αὐτὴν ὑπάρχ(ειν), ἕν ζεῦγο(ς) εἴν(αι) ||98 εἰς ὑπηρεσίαν τ(ῆς) ζύμ(ης) τοῦ άρτου τῶν ἀδελφῶν, ὡς ἀρεσθέντων δὴ κ(αὶ) ἐν τούτω τοῦ τε πρώτου κ(αὶ) τῶν λοιπῶν ά-||<sup>99</sup>πάντ(ων) ν γερόντων. 'Αλλά καὶ περὶ πλοίου μεγάλου ἀκονόμηται παρὰ πάντ(ων) ἵνα κέκτηται ἡ μο(νὴ) των 'Αμαλ-||100φηνών διὰ τὸ μὴ ἄλλως ταύτην δύνασθ(αι) συνεστάναι, μὴ μέντοι δὲ εἰς ἐμπορείας τούτω χρῆσθ(αι), άλλ' εἰσέρ- $||^{101}$ χεσθ(αι) δι' αὐτοῦ εἰς τ(ὴν) βασιλεύουσαν κ(αὶ) εἰσάγειν εἴ τι ἐκ τ(ῆς) νι  $\kappa(\alpha)$ τ' αὐτούς  $\mu$ ο(νῆς) βούλοντ $(\alpha \iota)$  (καὶ) παρά τ $(\tilde{\omega} \nu)$  φιλοχρίστων διακονεῖσ $\theta(\alpha \iota)$ .  $||^{102}$  Επεὶ δὲ καί τινες περί τούτου ἐνήγαγον ὡς ὅτι ξύλον ἐργάσιμον κ(αί) σανίδ(ια) (καί) δάδ(ας) καὶ πίσσαν ἐξάγουσί τινες τ(ων) (μον)αχ(ων) ἀπὸ τοῦ  $||^{103}$  "Ορους διὰ πλοί(ων), καὶ ἀπεμπολοῦσι ταῦτα τοῖς κ(α)τὰ κόσμον, κεκώλυται δὲ τὸ τοιοῦτ(ον) (καὶ) παρὰ τοῦ παλαιοῦ τυπικοῦ, ἐπι- $||^{104}$ σκήπτομεν μὴ δεῖν τινὰ τοῦ λοιποῦ τὸ τοιοῦτον διαπράττεσθ(αι), ἀλλὰ τοῖς ἔνδον τοῦ "Ορους ταῦτα ἀπεμπολ(εῖν) εἰς ἰδίαν τῶν ||105 μοναστηρ(ίων) αὐτῶν χρείαν : εἰ δέ τ(ις) φωραθῆ τοῦτο διαπραξάμενο(ς) ζημιωθήσετ(αι) (καί) νιι αὐτ(ὴν) τὴν ναῦν ὃν τρόπον εἰ-||100ρήκαμεν ἄνωθεν. Περὶ δὲ τοῦ μὴ δεῖν |(μον)αχ(ὸν) ἀπὸ μοναστηρ(ίου) ἐξέρχεσθαι (καὶ) ὑφ' ἐτέρ(ων) δέχεσθ(αι) διεξοδικώτ(ε)ρ(ον) ὁ οὐρανο-||<sup>107</sup>φάντωρ (καί) θεῖος Βασίλ(ειος) διετάξατο · ἐκώλυσε δὲ τοῦτο γίνεσθ(αι) (καί) τὸ τοῦ "Όρους τυπικόν, μὴ έξεῖν(αι) διαλαμδάνον ἄνευ ||108 εἰδήσε(ως) κ(αὶ) θελήσε(ως) τῶν ἡγουμένων δέχεσθ(αι) ἀδελφὸν ἀπὸ μοναστηρ (ίου) ἐξελθόντα ὑφ' ἐτέρας ἀδελφότ (η)τ (ος), εἰ μή που ||109 τοῦτ (ον) ὁ τῆς αὐτοῦ μο (νῆς) νιιι προεστῶς παραδῶ ταύτη, θελήσει οἰχεία (χαὶ) συναινέσει τ(ῆς) ὑπ' αὐτ(ὸν) ἀδελφότ(η)τ(ος). δὲ ||110 εἰς τὰς ἡμετέρ(ας) ἀκοὰς κ(αὶ) τοῦτο, μᾶλλον δὲ ἐπὶ τῶν πραγμάτ(ων) αὐτῶν εὕρομεν, ὡς κ(α)τατολμώσι τινές τὰς || διατάξ(εις) τῶν ἀποιχομέν(ων) ἡγουμέν(ων) ἀνατρέπ(ειν) κ(αὶ) ἀκυροῦν κ(αί) ἐν οἶς ἐκεῖνοι διορίζοντ(αι) ἐπιδια-||112τάσσεσθ(αι) (καί) εἰσάγ(ειν) ἡγουμένους κ(αί) ἐζάγ(ειν) (καὶ) τάλλα πάντα ἀπερισκέπτως ποιεῖν. Τυποῦμεν οὖν κ(αὶ) περὶ τούτου, [[113 τῶ παλαιῶ σύνωδᾶ ποιούντες τυπιχῶ, ἴνα βέδαιαι συντηρῶντ(αι) (καὶ) ἀμετακίνητοι τ(ῶν) μεθισταμ(έν)(ων) αί διατάξεις, | | | | | (καί) κ(α)τὰ τ(ὴν) περίληψιν τῶν ὑπ' ἐκείν(ων) γινομ(έν)(ων) διαθηκ(ῶν) πάντα γίνεσθ(αι) κ(αί) διενεργεῖοθ(αι) · εἰ δέ τινές πειραθεῖεν παρὰ ταῦτα | 115 τί διαπράξασθ(αι), τὸ μὲν πραχθὲν ὑπ' αὐτῶν ιχ μενέτω ἀργὸν (καὶ) ἀνόνητον, αὐτοὶ δὲ τ(οῖς) τῶν κανόνων ἐπιτιμί(οις) []116 ὑποκείσθωσαν. "Έγνωσται δὲ τῆ ταπεινώσει ἡμ(ῶν) ὡς κ(αὶ) δωρε(ἀς) τινὲς ἀγρῶν (καὶ) μοναστηρ(ίων) (καὶ) πράσ(εις) ἀυτ(ῶν) (καὶ) [[117] ἀνταλλαγωγ(ὰς) ποιοῦντες, (καὶ) ἐν ταύταις τὸν τίμιον στ(αυ)ρὸν ἰδιοχείρως διαγαράττοντες, κ(αl) πολλούς ἄλλους προσκα- $||^{118}$ λούμενοι μάρτυρ(ας) τῶν γεγονότ(ων), (καl)

τούτ(ων) όμοί(ως) ἐκείν(οις) συγκαταπηγνύντ(ων) τὰ ἴδια σίγνα ἰδιοχείρ(ως), εἰς μετά- $||^{\Pi a}$ μελον μετά ταῦτὰ χωροῦσι (καὶ) τῶν γενομέν(ων) ἀνατροπήν, θρασέ(ως) φεῦ (καὶ) τολμηρ(ῶς) τοῦ τοσούτου καταφρονοῦντες ||120 πράγματο(ς), κάντεῦθεν πρῶτον μὲν τ(ἡν) χριστιαν(οῖς) άρμόζουσαν άθετοῦντες πίστ(ιν), ἔπειτα καὶ τ(ὴν) ίδιαν κατὰπα-||121 τοῦντες συνείδησ(ιν). Διά τοι τοῦτο, ἀρεσκεία τοῦ τε εύλαβεστάτου (πρώτου) (καί) τ(ὧν) λοιπὧν πάντ(ων) καθηγουμέν(ων), τετύπωτ(αι) ||122 παρ' ἡμ(ὧν) ἴνα τοῦ λοιποῦ ὁ τοιούτου κατατολμ(ῶν) πράγματο(ς) (καl) ἀυτ(ῆς) ἐκπίπτει τ(ῆς) ἡγουμενεί(ας) κ(αl) ἔτερο(ς) ἀντ' αὐτοῦ ἐχ τῆς κ(α)τ' ἀυτὸν  $||^{128}$  μο(νῆς) προχειρίζητ(αι), (καλ) τὰ παρ' ἀυτοῦ x γεγονότα ἐπὶ τ(ῆς) προτέρ(ας) μένη ἀσφαλεί(ας). Περὶ δὲ κοπ(ῆς) ξ[ὑλ](ων) ἐνεκάλουν  $||^{124}$  τινὲς τ(ῶν) ἐν τῷ "Όρει (μον)αχ(ῶν) κωλύεσθ(αι) παρὰ τ(ῶν) δυνατωτέρ(ων) μοναστηρ(ἰων) κόπτ(ειν) είς τε χρείαν καύσε(ως) τῶν μαγειρ[εί](ων) [αὐ]τ(ῶν) (καὶ) τῶν ἀρ- $||^{126}$ τοποιεί(ων) (καὶ) εἰς χρείαν τῶν είς οἰκοδομ(ἀς) συντεινόντ(ων). Ἐτυπώσαμεν οὖν (καὶ) περὶ τούτου ἵνα τὰ μὲν εἰς χρείαν καύσε(ως) ||126 ξύλα όθεν αν βούλωντ(αι) αναλαμδάνωντ(αι), τα δε εἰς οἰκοδομ(ας) εν μεν τῷ κοινῷ ὅρει ἀδεῷς κόπτωσι (καὶ) ἀκω-|<sup>127</sup>λύτ(ως), ἐν δὲ τ(οῖς) τῶν μοναστηρ(ίων) περιορισμοῖς εἰδήσει τῶν ἑκάστ(ης) μο(νῆς) (μον)αχ(ῶν) (καὶ) ἐπιτροπῆ (καὶ) τοῦ προεστῶτο(ς) ταύτ(ης) τοῦτο  $||^{128}$  διαπράττεσθ(αι), χι (χαλ) όσα ἄν οὕτοι ἐπινεύσωσι τοσαῦτα κόπτ(ειν) κ(αλ) ἀναλαμιδάνεσθ(αι). Πολλολ δὲ τ(ὧν) (μον)αχ(ῶν) διενεκάλουν ||120 ὡς ἢν μέν ποτε πολὺς ὁ τοῦ κοινοῦ τόπο(ς) (καί) διαρκ(ῶν) εἰς χρείαν αὐτῶν, διὰ δὲ τὸ τους κ(α)τὰ καιρούς πρώτους διά τιν(ας) μερικ(ὰς) | [180 φιλί(ας) ἢ καὶ ἄλλάτα μετά τιν(ων) (μον)αχ(ῶν) κ(αὶ) καθηγουμέν(ων) όλιγοστ(ῶν) ἢ (καὶ) πλειόν(ων), δωρεῖσθ(αι) τοῦτον ἐν οἶς αν κ(αὶ) βούλοιντο, ||131 όλιγωθῆν(αι) μεν τον επίκοινον τόπον, στενοχωρεῖσθ(αι) δε εντεῦθεν τὰ μοναστή- $\rho(\iota \alpha)$ . (Καί) δη τη πάντ $(\omega \nu)$  κρίσει καὶ άρεσκεία τετύπ $(\omega)$ τ $(\alpha \iota)$   $||^{182}$  μη έξεῖν $(\alpha \iota)$  μηδενὶ τοῦ λοιποῦ τ(ων) μελλόντ(ων) ἐν τῆ τοιαύτη ἀνιέναι ἀρχῆ ἐκ τ(ων) κοινων τοπί(ων) δωρεῖσθ(αι) τινὶ ἢ ἀπεμ- $_{\rm XII}$  ||188 $_{\rm TO}$ λ(εῖν). Τὴν δὲ λαύραν τῶν Καρε(ῶν) φασ(ὶν) ἀντὶ λαύρ(ας) ἐμπόριον γενέσθ(αι), ὥστε καὶ ἀυτὰ τὰ ἀπηγορευμένα (μον)αχ(οῖς)  $||^{134}$  πιπράσκεσθ(αι) ἐν ἀυτῆ. (Καὶ) ἐκρίναμεν καὶ ἐτυπώσαμεν τῆ ἀρεσκεία πάντ (ων) μέν(ειν) ταύτ (ην) κ(α)τὰ τὸν παλαι (ὸν) τύπον, ||185 (καὶ) ἐν οἶς ἄν εὑρίσκωντ(αι) τὰ ἀπηγορευμένα ταῦτα εἴδη — αἰδοῦμαι γ(ὰρ) κατ' ὄνομα λέγ(ειν) ἀυτά — ἐκδιώκεσθ(αι) τούτους xiii τέλεον ||186 ἐχ τ(ῆς) τοιαύτ(ης) λαύρ(ας). 'Επεὶ δὲ πολύς ὁ θρύλο(ς) ἦν διὰ τὸ λέγ(ειν) σχεδόν άπαντ(ας) ότι, μετὰ πολλῶν ὑπουργῶν ||187 οἱ τ(ῶν) μεγίστ(ων) λαυρ(ῶν) ἡγούμενοι ἐν τ(αῖς) συνάξεσι παραγινόμενοι, πολλ(ῶν) κακ(ῶν) αἴτιοι τῷ ἀθροίσματι τ(ῶν) γερόντ(ων) (καί)  $||^{138}$  καθηγουμέν(ων) κ(αί) τῆ τούτ(ων) συναγωγῆ γίνοντ(αι), ώς ἐντεῦθεν ἔσωθεν μὲν φόδους, ἔξωθεν δὲ μάχ(ας) ἀποτίκτεσθ(αι), άλ-||139λὰ κ(αὶ) αὐτ(οῖς) τοῖς κρίνουσι (καὶ) δοκιμάζουσι τὰ εἰς διόρθωσ(ιν) τοῦ κοινοῦ κινούμενα έμπόδιον ού μικρ(ὸν) τὸ τοιοῦτον | 140 καθίστατ(αι), διὰ τὸ ἕκαστ(ον) τ(ῶν) ὑπουργ(ῶν) ὁ ἀν βούλητ(αι) θρασέ(ως) λέγ(ειν) (καί) αὐθαδ(ῶς) (καί) πρό(ς) τούς κρίνοντ(ας) διαμάχεσθ(αι) · προσῆ-||141πτον δὲ ώς ἐπὶ τὸ πλεϊστον τῷ τ(ῆς) Λαύρ(ας) καθηγουμένω τὸ π(ᾶν). Ὁ δὲ τοιοῦτο(ς) εὐλαδέστατ(ος) (μον)αχ(ὸς) Νεόφυτο(ς) κ(αὶ) καθηγούμενο(ς) []142 τ(ῆς) τοιαύτ(ης) τοῦ κῦρ ᾿Αθανα(σίου) Λαύρ(ας) (xαl) εἰς τάλλα μὲν πάντα x(α)τὰπειθ(ης) διὰ φιλάγαθον πρόθεσ(ιν) τῆ ἡμετέρα ταπει- $||^{143}$ νώ(σει)δοθείς, καὶ ἐν τούτω δὲ τῶν ἄλλ(ων) πάντ(ων) φαν(εὶς) κ(α)ταπειθέστερ(ος), ἀρέσκεσθ(αι) ἔλεγεν είς τ(ην) τοῦ παλαιοῦ τυπι(χοῦ) διάτα-||144ξ(ιν), αὐτ(ὸν) μέν μετὰ /δύ[ο] μόν(ων)/ ὑπουργῶν παραγίνεσθ $(\alpha i)$ , μετὰ δὲ τρι $(\tilde{\omega} v)$  τ $(\dot{o}v)$   $(\pi \rho \tilde{\omega} \tau o v)$ , τοὺς δὲ λοιπούς ἄνευ ὑπουργ $(\tilde{\omega} v)$  ἄπαντ $(\alpha \varsigma)$  ·  $||^{145}$  οὕτω γ(ἀρ) τὸ χρυσόβουλλ(ον) τυπικ(ὸν) διὰ τὸ ὀλιγοάν(θρωπ)ον εἶν(αι) τηνικ(αῦ)τ(α) τὸ "Ορο(ς) παρε-

L. 90 τοῦ καθηγουμένου : τῶν καθηγουμένων ΑΕ || l. 96 τῆ γῆ : om. D || l. 97 πολυάνθρωπον : λαύραν D || l. 100-101 εἰσέρχεσθαι : ἀπέργεσθαι D || l. 102-103 ἀπὸ τοῦ "Ορους : ai. par le scribe (?) dans la marge B om. D || l. 107 διετάξατο : cl. PG, 31, col. 1421-1424 || l. 109 δὲ : δὲ καὶ C || l. 112 οὖν : δὲ D || l. 115 τί : om. D || ὑπ' : πας D || l. 116 δὲ : om. ΑΕ.

L. 118 Ιδιοχείρως BD : οἰκειοχείρως ΑCE || 119 τοσούτου BC : τοιούτου ΑDE || 1, 130 ἄλλάτα : lege ἀλλάττα || κα!\* : οπ. ΑΕ || 1, 187 παραγινόμενοι ΑCDE : παραγενόμενοι Β.

κέλεύετο. Οἱ δὲ  $\tau(\tilde{\omega}\nu)$  λοι $\pi(\tilde{\omega}\nu)$  μοναστηρ(ίων) καθηγούμ(ε)ν(οι)  $||^{146}$  τοῦτο ἀκούσαντες ἐδυσχέραναν, (καλ) άδύνατον είν(αι) ένίσταντο άνευ ύπουργῶν τῶν τῷ γήρα τοὑτ(ων) κ(αλ) τῆ ἀσθενεία ||147 ὑπηρετ(εῖν) όφειλόντ (ων) ἐν τ (αῖς) συνάξεσι παραγίνεσθ (αι). Διὰ τοῦτο συναρεσθέντες ἄπαντες ἠτήσαντο τυπωθῆν (αι) τὸν μὲν  $||^{148}$  κ(α)τὰ καιρούς (πρῶτον) μετὰ τρι(ῶν) ὑπουργ(ῶν) παραγίνεσ $\theta$ (αι), τ(ὸν) δὲ τ(ῆς) εὐαγεστάτ(ης) Λαύρ(ας) τοῦ κῦρ 'Αθανα(σίου) καθηγούμενον ||149 μετὰ έξ, τ(ὸν) δὲ τοῦ Βατοπεδ(ίου) ήγούμενον μετά τεσσάρ(ων), ώσαύτ(ως) κ(αὶ) τ(ὸν) ἡγούμ(εν)ον τ(ῆς) τ(ῶν) Ἰδήρ(ων) μο(νῆς), τοὺς δὲ λοιπούς ἄ-|150παντ(ας) μεθ' ἐνό(ς) · εἴν(αι) δὲ τούς τοιούτους ὑπουργούς ἐν τ(οῖς) τ(ῶν) μοναστηο(ίων) αὐτ(ῶν) κελλί(οις), (καὶ) μὴ τῆ συνάξει παραβάλλ(ειν) | 151 ὅλ(ως), μὴδὲ συναναμίγνύσθ(αι) τ(οῖς) κρίνουσι γέρουσι (καί) εἰς ὄχλησ(ιν) τούτ(ων) κ(αί) περίκοπ(ὴν) γίνεσθ(αι) · εἰ δὲ θέλει ἕνα η ||152 δ[ύ]ο ὁ τ(ης) περιωνύμου Λαύρ(ας) τοῦ κῦρ ᾿Αθανα(σίου) καθηγούμενο(ς) παρίστασθ(αι) ἀυτῶ, ώσαύτ(ως) (καὶ) ὁ (πρῶτος), (καὶ) ὁ τοῦ Βατοπεδ(ίου) δὲ ἡ-||<sup>163</sup>γούμενο(ς) (καὶ) ὁ τ(ῶν) Ἰδήρ(ων) άνὰ ἕνα, παριστάσθωσαν μέν, μὴ μέντοι τὸ σύνολον λαλείτωσαν  $\cdot$  ὁ δὲ μὴ βουλόμενο $(\varsigma)$   $||^{154}$  σιωπᾶν, χιν ἐκδαλέσθω (χαί) ἄχων τοῦ τ(ῶν) π(ατέ)οων συλλόγου. Ἐπὶ τούτοις οὖν πᾶσι (καί) τοῦτο τετύπωτ(αι) άρεσκεία ||<sup>156</sup> πάντ(ων), ἵνα ἁι ἀξιόλογοι ὑποθέσ(εις) ἄπασαι εἰς τ(ὰς) καθολικ(ὰς) κρίνωντ(αι) συνάξ(εις), ἀυτοῦ τὰ τοῦ (πρώτου) προκαθεζομένου (καλ) συγκα-||<sup>156</sup>θεζομέν(ων) τούτω τοῦ τε εὐλαδεστάτου (μον)αχ(οῦ) κ(αὶ) καθηγουμέν(ου) τ(ῆς) Λαύρ(ας) τοῦ κυροῦ ᾿Αθανα(σίου) (καὶ) τὧν λοιπών προκρίτων ήγου-||167μένων, εἴ γε δηλονότι τῷ "Ορει περίεισι (καὶ) τῆ συνάξει ἐνδημοῦσι, (καὶ) πάντ(ων) τῶν ἄλλων εὐλαβεστάτ(ων) γερόντ(ων) ||158 συμπαρόντ(ων) καὶ συγκρινόντ(ων) (καὶ) μετά φόδου  $\Theta(\epsilon 0)$  $\tilde{u}$  (καὶ) ἀληθεί(ας) προσωποληψί(ας) τὲ πάσ(ης) ἐκτὸ(ς) (καὶ) δοσοληψίας (καὶ)  $||^{159}$  μερικ(ης) φιλίας κ(αί) προσπαθείας (καί) άλλου πάθους παντό(ς), ηγουν φθόνου, ἔριδο(ς), μνησικακί(ας), πάντα δοκιμα-|<sup>180</sup>ζέσθω κ(αί) [έ]κδι[δα]ζέσθω τὰ κινούμενα. Εί δέ τινες μικρ(άς) τινας (καί) εὐτελεῖς ύποθέσ(εις) ἔγοντες τῷ πρώτω προσέλθωσιν,  $||^{161}$  ἵνα συμπαραλαμδάνη δ τοιοῦτο(ς) πεντεκαίδεκα ήγουμένους (καί) μετὰ τούτ(ων) ἀπέργητ(αι) (καί) τ(ὴν) τῶν ἐσφαλμέν(ων) ποιῆται διόρ- $||^{162}[θ]ω(σιν)$ μή έξέστω δὲ τῷ πρώτω τοὺς αὐτοὺς ἀεὶ συμπαραλαμδάν(ειν), ἀλλ' ἐν τάυτη μὲν τῆ ὑποθέ(σει) τούτους, χν ἐν ἐτέρα δὲ ἐτέρους, ||163 ἴνα μὴ ὑπόνοιαι (χαλ) σχάνδαλα ἐν τῶ χοινῷ ἀναφύωντ(αι). "Ο δὲ ἔδει  $\tau(\tilde{\omega}_{i})$  άλλων τύπων προτεθήναι,  $\hat{\omega}_{i}$ ς πάντ $(\omega_{i})$ ς ἀναγκαιότ $(\epsilon)$ ρ(ov),  $||^{164}$  τοῦτο ἔσχατον οἱ τιμιώτ $(\alpha)$ τ(ov)γέροντες ἄπαντες ἐπὶ τ(ῆς) συνάξε(ως) ἐξεφώνησαν, ὅτι περ τινὲς τῶν (μον)αχ(ῶν) (καὶ) ἡγουμέν(ων) εἴτε  $\dot{\alpha}$ - $||^{165}$ πλότητι εἴτε κουφότ $(\eta)$ τ(ι) εἴτε κανόν $(\omega v)$  ἀπειρία ἀγόμενοι παῖδ $(\alpha \zeta)$  οὔπω τοῦ εἰκοστοῦ χρόνου ἐπιδάντ(ας), οὐ μόνον διακό(ν)ους ἀλλὰ (καὶ) πρε(σδυ)τ(ε)ρ(ους)  $||^{166}$  χειροτονοῦσιν, ἄλλοι δὲ καὶ ἡγουμέν[ους] τ[ῆ]ς ἀυτ(ῆς) ἡλικί(ας) ὄντ(ας) διά τινα ἀγγιστείαν ἢ (καὶ) ἄκαιρον προσπάθειαν. ώς μὴ [[<sup>167</sup> θέμ(ις), κ(α)ταλιμπάνουσ(ιν) ἐν διαθήκαις. Ταύτην οὖν τ(ὴν) ἄθεσμον (καὶ) παράλογον πράξ(v) — ἴνα μὴ λύμ(η v) λέγω (καὶ) φθοράν (καὶ)  $||^{168}$   $\tau(ω v)$  θεί(ω v) (καὶ) ἱερων κανόν(ω v) ἀνατροπ(ήν) — ἐκ ῥιζῶν ἀνασπῶντες, ὁρίζομεν (καὶ) τυποῦμεν εἴκοσι μὲν (καὶ) πέντε γρόν(ων) γειρο-||<sup>160</sup>τονεῖσθ(αι) διάκονον κ(α)τά τοὺς θείους θεσμούς, τριάκον(τα) δὲ πρε(σδύ)τ(ε)ρ(ον), τοῦ αὐτοῦ δὲ χρόνου (καὶ) ήγούμενον εν διαθήκ(αις) καταλιμπάν(ειν). ||<sup>170</sup> Οὖτοι οὖν οἱ ἔνθεσμοι τύποι κ(αἰ) ψυγωφελ(εῖς) οὐκ ἐξουσιαστικ(ῶς) οὕτε μὴν αὐθεντ(ικῶς) οὕτε ἀδουλεύτ(ως) ἢ ἀπερισκέπτ $(ω_{\mathsf{G}})$ , ἀλλὰ  $||^{17}$  θελήσει (καὶ) ἀρεσκεία ἀπάντων τ(ῶν) τοῦ "Όρους εὐλαβεστάτ(ων) (μον)αχ(ῶν) κ(αὶ) καθηγουμ(έν)(ων), ων (καὶ) αἱ ὑπογραφαὶ τὰ ὀν[όματ]α [κατω]-||<sup>172</sup>τέρω δηλώσουσιν, ἐτυπώθησαν (καὶ) ἐπράχθησαν

παρ' έμου Κοσμά εὐτελους (μον)αχ(ου) του Τζιντζιλού(κη) κ(α)τὰ τ(ὴν) θεί(αν) (καὶ) βασιλ(ικὴν) πρόστα $(\xi_{|v})$ ,  $||^{178}$  (xal) ὑπεγράφησαν π(αρὰ) τῶν ἀξιολογωτέρ $(\omega v)$  γερόντ $(\omega v)$  τοῦ ὅρους "Αθω, (καὶ) τοῖς (μον)αχ(οῖς) ἐπεδόθησαν ἀντιλήψει τοῦ κραταιοῦ (καὶ) ἀγ(ίου) ||174 ἡμ(ῶν) βα(σιλέως) ούστιν(ας) τύπους κ(αί) θεσμούς, ὡς ἐξ ἀποστολ(ῆς) βασιλ(ικῆς) παρ' ἡμῶν ἐκτεθέντ(ας) τῶν εὐτε- $\lambda(\tilde{\omega}\nu)$ , ἀπαραθραύστ[ους τηρε $\tilde{\iota}\nu]$   $||^{175}$   $[\delta]$ φείλουσ $(\iota\nu)$  ἄπαντες οἱ ἐν τῶ ἀγ $(\iota\omega)$  τούτω ὅρει (μον)αχ(οἱ). 'Ο δὲ παραβαίν(ων) τούτους (καὶ) τῆ τῶν θεί(ων) κανόν(ων) δίκη ὑποπεσεῖται, ||176 (καὶ) τῆς ἀνακτορικῆς άγανακτήσε(ως) πειραθήσετ(αι). 'Οφείλουσι δὲ τὸ παρὸν τυπικ(ὸν) (καὶ) τῷ κραταιῷ (καὶ) άγ(ίω) ήμ(ῶν) ἐμφανί-||177[σ]αι βα(σιλεῖ), ἵνα διὰ τ(ῆς) ἀυτοῦ φιλοχρίστου (καὶ) εὐσεθοῦς βα(σιλείας) ἡ χυριότ(ης) τούτω (καὶ) βεβαιότ(ης) ἐπιδραβευθῆ, καθὰ δὴ καὶ [|<sup>178</sup> [ἐν] τῷ ἐκτεθέντι παρὰ Εύθυμίου τοῦ εὐλαδεστάτου (μον)αχ(οῦ) κ(αἰ) καθηγουμένου τ(ῆς) τῶν Στουδίου εὐαγεστάτ(ης) μο(νῆς), τοῦ έξ  $\frac{1}{2}$  έπι- $\frac{1}{2}$  επαγ(ῆς) βασιλ(ιχῆς) εἰς χ[ατά]στασ(ιν) τοῦ "Ορους πρώ(ην) ἀποσταλέντο(ς), τυπιχῶ γέγονε  $\pi(\alpha \rho \dot{\alpha})$  τοῦ ἐξἀποστείλαντο(ς) τοῦτον μαχαρίτου  $||^{180}$   $\beta \alpha(\sigma i \dot{\lambda} \dot{\epsilon} \omega \varsigma)$  χῦρ  ${}^{3}I[\omega](\dot{\alpha}$ ννου) · [οὕ $]\sigma[\tau i]$ ν $(\alpha \varsigma)$ τύπους (καί) ἀυτοί βεβαιοῦμεν (καί) ἐπικυροῦμεν (καί) ἀπαρασαλεύτους εἰς αἰῶνα συντηρεῖσθ(αι) [[18] βουλόμ(ε)θ(α). Ταῦτ[α] ἐξετέθη (καὶ) ἐγρά(φη) (καὶ) ὑπεγρά(φη) παρά τε Θ(εο)φυλ[ά]κτ(ου) (μον)αχ(οῦ) (καὶ) (πρώτου) τοῦ "Όρους, [(καὶ) Νεο]φύτ(ου) (μον)αχ(οῦ) (καὶ) καθηγου[μένου]  $\| ^{182} \tau ( \tilde{\eta}_{\text{C}} ) \pi \epsilon \epsilon \delta \| \tilde{\theta}_{\text{C}} \| ^{1}$  του κυρ 'Αθανασίου, (καλ) 'Αθανα(σίου) (μον)αχ(ου) (καλ) καθηγουμ(έν)ου τ(ης) μο(νης) του Βατοπεδ(ίου), (καὶ) [Γεωργίου μοναχοῦ καὶ καθηγουμένου τῆς] ||188 μο(νης) τῶν 'Ιδήρ(ων), 'Ιω(άννου) (μον)αχ(οῦ) (καὶ) καθηγουμένου τ(ῆς) μο(νῆς) τοῦ Ζυγοῦ, (καὶ) τῶν λοιπ(ῶν) έκκρίτ(ων) (μον)αχ(ων) [καὶ καθηγουμέν](ων) τοῦ [ὅρους Αθω, μηνὶ]  $||^{184}$  Σεπτε(6)ρ(ίω) (ἰνδικτιώνος) ιδ' έτους ,ςφνδ' + "Εστι δὲ τὸ τοιοῦτον χεκανικλωμένον (καλ) [βεδουλλωμένον τ]ῷ βα(σιλικῶ)  $\| \epsilon^{185}$  βουλλωτ(η) $\rho(\epsilon\omega)$  (καί) ὑπογεγραμμι(έν)(ον) παρὰ τῶν τότε ὄντ(ων) καθηγου $\alpha(\epsilon v)(\omega v)$ , ὧν τὰ όνόμ(α)τ(α) εἰσὶ ταῦτα .

||186 Θεοφύλακτο(ς) (μον)αχ(ός) (καί) πρῶτο(ς).

Νεόφυτ(ος) (μον)αχ(ὸς) (καὶ) καθηγούμ(ε)ν(ος) τ(ῆς) μεγ(ά)λ(ης) Λαύρ(ας).

'Αθανά(σιος) (μον)αχ(ὸς) (καὶ) ἡγούμ(εν)ο(ς) τ(ῆς) μο(νῆς) τοῦ Βατοπεδίου.

||<sup>187</sup> Γεώργιο(ς) (μον)αχ(δς) δ "Ιδηρ.

 $^{\circ}$   $^{\circ}$ 

'Ιλαρί(ων) (μον)αχ(ός) μο(νῆς) τοῦ άγ(ίου) Νικηφορου.

||188 'Ιω(άννης) (μον)αχ(ὸς) (καὶ) ἡγούμ(εν)ο(ς) μο(νῆς) τοῦ Κάσπακο(ς).

' Ηλί (ας) (μον)αχ(ός) (καὶ) ἡγούμ(εν)ο(ς) μο(νῆς) τοῦ Εηροποτάμ(ου).

+ Πέτρο(ς) ὁ εὐτε(λὴς) (μον)αχ(ὸς) (καὶ) ἡγούμ(ενος) μο(νῆς) τοῦ κῆς ᾿Α[θανασίου].

 $||^{180}$  Θεόδουλ(ος) (μον)αχ(ὸς) (καλ) ήγούμ(εν)ο(ς) μο(νῆς) τοῦ Δοχειαρίου.

Λουχ(ᾶς) (μον)αχ(ὸς) (χαὶ) ἡγούμ(εν)ο(ς) μο(νῆς) τ(ῆς) ὑπεραγ(ἱας) Θ(εοτό)κου.

+ 'Αθανά(σιος) (μον)αχ(ὸς) (καὶ) ἡγούμ(εν)ο(ς) τῆς μο(νῆς) τοῦ κῦρ Σισώη.

 $||^{100}$  Συμε $(\dot{\omega}$ ν) (μον)αχ $(\dot{\delta}$ ς) (καὶ) ἡγούμ $(\varepsilon$ ν)ο $(\varsigma)$  τ $(\ddot{\eta}$ ς) Γαλιάγρας.

<sup>1. 149</sup> τον δὲ - μονῆς : τὸν δὲ ἡγούμενον τῆς τῶν Ἰβήρων μονῆς μετὰ τεσσέρων, ὁσαύτως καὶ τὸν ἡγούμενον τῆς τοῦ Βατοπεδίου μονῆς C || 1. 158 καὶ δ τῶν Ἰβήρων αναπί καὶ δ τοῦ Βατοπεδίου (l. 152) transp. C || 1. 158 καὶ  $^2$ : cm D || τὲ cm. C || 1. 164 κερ: cm. C

L. 172 Τζιντζιλούκη: Τζιντζιλουχίου C || 1. 178 τῶν BCD: τοῦ ΑΕ || 1. 182 καὶ 'Αθανασίου - Βατοπεδίου après καὶ Γεωργίου - Ἰδήρων transp. C || 1. 183 τοῦ δρους τοῦ 'Αθω Ε || 1. 184 τδ': δ' C || 1. 184 'Boτι - 1. 185 ταῦτα: οπ. ΑCDE || 1. 186-196: οπ. ΑDE || 1. 186 ταὶ: οπ. C || entre Λαύρας et 'Αθανάσιος α]: Γεωργίος μοναχὸς καὶ καθηγούμενος τῆς μονῆς τῶν [Τόῆρων || 'Αθανάσιος - Βατοπεδίου ο 'Αθανάσιος μοναχὸς τοῦ Βατοπεδίου C || 1. 187 μοναχὸς': μοναχὸς καὶ C || ή γούμενος : καθηγούμενος C || 1. 188 μονῆς': οπ. C || μονῆς': οπ. C || ό: οπ. C || καὶ γγούμενος : οπ. C || τῶν Μηλεῶν après 'Αθανασίου a]. C || 1. 189 μονῆς τοῦ Δοχειάρη C || Λουκανὸς et transp. après 'Ιερεμίας (l. 190) C || μονῆς²: οπ. C || 'Αθανάσιος - Σισώη: οπ. C.

'Ιερεμίας (μον)αχ(ὸς) καὶ πρε(σδύ)τ(ε)ρ(ος).

Μάρκο(ς) (μον)αχ(ός) (καί) ήγούμενος.

 $||^{191}$  Κύριλλ(ος) (μον)αχ(ὸς) (καὶ) ἡγούμ(εν)ο(ς) μο(νῆς) τοῦ Ἐσφιγμένου.

'Αντώ (νιος) (μον)α[χ](ὸς) (καλ) ήγ[ούμενος] μο(νῆς) τοῦ άγ(ίου) Εὐστρατίου.

Νικηφό(ρος) (μον)αχ(ός) (καὶ) ἡγούμ(εν)ο(ς) μο(νῆς) τοῦ Βερροιώτου.

 $||^{192}$  [Λε]όντ(ιος) (μον)αχ(ὸς) (καὶ) ἡγούμ(εν)ο(ς) μο(νῆς) τοῦ Φαλακροῦ.

Bαρθολομ(αΐος) (μον)αχ(ὸς) [(καὶ) ἡ]γούμ(εν)ο(ς) μο(νῆς) τοῦ  $\Sigma$ (ωτῆ)ρ(ο)ς.

'Ιάκωδο(ς) (μον)αχ(ὸς) μο(νῆς) τ(ῆς) ὑπ[ε]ρ[αγίας] Θ(εοτό)κ[ου].

 $\| ^{198}$  Iω(άννης) (μον)αχ(δς) (καλ) ήγούμ(εν)ο(ς) μο(νῆς) τοῦ Φακηνοῦ.

Θεόδωρ(ος) [(μον)α]χ(ος) (καὶ) ἡγούμ(εν)ο(ς) μο(νῆς) τοῦ Καλέτζη.

Νικηφό(ρος) (μον)αχ(ός) μο(νης) τοῦ Ξηροκάστρου.

 $||^{194}$  Mιχ(αὴλ) (μον)αχ(ὸς) μο(νῆς) τοῦ 'Αρχιστρατήγου.

Κοσμ $(\tilde{\alpha}\varsigma)$  (μον)αχ $(\delta\varsigma)$  (καὶ) ἡγούμ $(εν)ο(\varsigma)$  μο(νῆς) τοῦ Φιλαδέλφου.

Γεράσιμο(ς) (μον)αχ(ὸς) (καὶ) ἡγούμ(εν)ο(ς) μο(νῆς) τοῦ Λουτρακίου.

 $||^{195}$  Γερμαν(ός) (μον)αχ(ός) [(καὶ) ἡγού]μ(εν)ο(ς) μο(νῆς) τ(ῶν) ἀγ(ίων) ['Αναρ]γ(ύ)ρ(ων).

 $[\Delta\omega]$ ρόθ(εος) (μον)αχ(ὸς) (καὶ) ἡγούμ(εν)ο(ς) μο(νῆς) του ἀγ(ἱου) Nικ[ο]λ(άου).

Νικηφό(ρος) (μον)αχ(ὸς) (καὶ) ἡγούμ(εν)ο(ς) μο(νῆς) τοῦ ἀγ(ίου) Ἐφρ[ατμ].

 $||^{196}$  ['Ιωνᾶς] (μον)αχ(ός) (καὶ) πρε(σδύ)τ(ε)ρ(ος) τοῦ άγ(ίου) ['Ονουφρίου].

[Μιχαήλ] (μον)αχ(ὸς) (καὶ) ἡγούμ(εν)ο(ς) τοῦ ἀγ(ίου) Πέτρου + +

 $||^{1.97}$  + T[ὰ πα]ρόντα ἴσα παρεκδιηθέντ $(\alpha)$  (καὶ) ἀντ $[\cdot]$ βληθ(εν)τ(α) π(αρὰ)  $||^{1.98}$   $[^{\circ}]$   $[^{\circ}]$  τοῦ εὐλαδοῦς (μον)αχ(οῦ) (καὶ) (πρώτου) τ(οῦ) 'Αγ(ιου) "Ορους ἐγ [τ(οῖς) πρ]φ[το]τ[·] $[^{\circ}]$ τ[ν] $[^{\circ}]$  τοικικ(οῖς) τοῦ αὐτοῦ 'Αγ(ιου)  $[^{\circ}$ Ορους] (καὶ) [σάζοντα εὐρεθέντα τῶ κρα[ταιῶ]  $[^{\circ}]$ [ημῶν] ἐναπεστά(λη) βα(σιλεῖ) δἰα Νίφωνο(ς) τοῦ εὐλαδοῦς (μον)αχ(οῦ) [η]ς μεγ(κ)λ(ης) [Λ]αύρ(ας) (καὶ) ἡσ[υχαστοῦ], [] $[^{\circ}]$ [μηνὶ Σεπτε[μβρ((ω)][νδ((κτιῶνος)] πέμπτ(ης) ἕτους (ςχε') +

## 9. CHRYSOBULLE DE CONSTANTIN IX MONOMAQUE

Χρυσόβουλλος λόγος (l. 46, 50)

Juin, indiction 14 a.m. 6554 (1046)

L'empereur confirme le typikon de l'Athos établi sur son ordre par le moine Kosmas Tzintziloukès, en accord avec les notables athonites.

LE TEXTE. — L'original a disparu. Aucune copie ne se trouve dans le coffre scellé du Prôtaton, avec les autres documents byzantins. Par une note conservée sur deux des copies existantes, nous apprenons qu'en 1787 on a trouvé deux morceaux de l'original contenant la fin du texte (cf. Copie B). Il ne semble pas que ces morceaux aient été placés dans le coffre scellé après leur découverte. Nous ne pouvons pas affirmer qu'ils ne se trouvent pas dans quelque autre coffre du Prôtaton. Dans d'autres notes de nos copies, nous glanons quelques indications sur l'aspect extérieur de l'original : il se composait de plusieurs morceaux de papier épais, dont chacun mesurait deux empans en largeur et le double en longueur; il était écrit dans l'écriture d'apparat de la chancellerie du x1º siècle (cf. Actes Lavra², Album, pl. XXVII), comme on peut le déduire de ces descriptions : έχει χαρακτήρας μεγάλους και σχεδόν δυσνοήτους την σήμερον (copie B); τα γράμματα σχεδόν άμίμητα (copies C et E); έχει γράψιμον σχεδόν άμίμητον διά χαρακτήρων μεγάλων προσφυώς συνεστραμμένων καὶ καταλλήλων τῷ μεγέθει (copie D). La lecture, continuent les notes, est facilitée par la transcription dans l'interligne des mots en caractères courants. S'agirait-il d'un cas analogue à celui d'un acte de 1057, où le scribe a tracé d'abord dans l'interligne et en noir les mots de recognition (cf. Actes Lavra2, nº 32, l. 59, 60, 61, pl. XXIX), ou d'une transcription de tous les mots difficiles faite par un moine, à une époque plus récente ? La copie D mentionne de plus une formule de garantie sur les kollèmaia au verso : "Ένθα τὰ χαρτία είσι συνδεδεμένα ὅπισθεν ἔχουσι γράμματα ἑλικοειδῶς περιπλεγμένα πρός ἀσφάλειαν.

Nous connaissons de ce document :

- A) Copie au Prôtaton dans le « Codex 5 », p. 20-22. Millet l'a vue, mais il ne l'a ni photographiée ni décrite. Il traduit seulement la note concernant la trouvaille de deux morceaux de l'original (cf. plus haut et plus bas).
- B) Copie moderne (début du xixe s.) dans les archives de Vatopédi, faite sur une autre copie (cf. plus bas): cahier mutilé à la fin (huit pages conservées), notre acte est aux p. 1-4. Sous le titre: Χρυσόδουλλον τοῦ ἀοιδίμου βασιλέως Κωνσταντίνου τοῦ Μονομάχου, on trouve un texte dont le début manque; les premières lignes conservées, manifestement endommagées sur l'original (cf. apparat, l. 1-3), ont été à certains endroits mal lues par le premier copiste (cf. texte et app.); à la l. 49 le copiste s'arrête après βασιλιχοῦ avec la remarque: λείπει δλον τὸ τέλος καὶ ἡ βούλλα όμοῦ. Puis, il continue: 'Αντεγράφη ἐχ τοῦ ἰδίου πρωτοτύπου ἀπαραλλάκτως · ἐν ἔτει ,αψπζ' Μαΐου α΄,

L. 191 μονῆς¹: om. C || Ἐσφιγμένου : Ἐσφαγμένου C || καὶ ἡγοόμενος²: om. C || μονῆς²: om. C || 1. 192 μονῆς²: om. C || Εκαλέτζη: Κολετζι C || αμενῆς²: om. C || 1. 193 μονῆς²: om. C || Καλέτζη: Κολετζι C || αμενῆς²: om. C || 1. 193 μονῆς²: om. C || καλέτζη: Κολετζι C || αμενᾶς Επροκάστρου C α]: : τὸν τίμιον σταυρόν ποιήσας τὸ δὲ ὕφος γραφὲν διὰ χειρὸς Μιχαήλ μοναχοῦ || 1. 194 μονῆς²: om. G || μονῆς²: om. G || μονῆς²: om. C || καλέτζη: Κολετζι C || 1. 194 μονῆς²: om. G || μονῆς²: om. C || μονῆς²: om. C || μονῆς²: om. C || καλέτζη: Κολετζι C || 1. 196 μονῆς²: om. C || 1. 196 μονῆς : Υιαννασ C || καλέτι om. C || 1. 196 μονῆς : 1. 196 μονῆς : Υιαννασ C || καλέτι om. C || 1. 196 μονῆς : 1. 197 μονῆς : 1. 196 μονῆς : 1. 197 μονῆς : 1. 196 μονῆς : 1. 196 μονῆς : 1. 197 μονῆς : 1. 196 μονῆς : 1. 197 μονῆς : 1. 196 μονῆς : 1. 196 μονῆς : 1. 197 μονῆς : 1. 196 μονῆς : 1. 197 μονῆς : 1. 196 μονῆς : 1. 197 μονῆς : 1. 196 μονῆς : 1. 196 μονῆς : 1. 197 μονῆς : 1. 196 μονῆς : 1. 197 μονῆς : 1. 197 μονῆς : 1. 196 μονῆς : 1. 197 μονῆς : 1. 196 μονῆς : 1. 197 μονῆς

1

έρευνήσαντες τὰ σεντούχια τοῦ κοινοῦ ὅπου εἶναι εἰς τὴν Βιδιιοθήκην τοῦ Πρωτάτου, ἄνωθεν τοῦ ἐσωνάρθηκος, εὕρομεν δύο τεμάχια τοῦ παρόντος χρυσοδούλλου τοῦ Μονομάχου ἔχοντα τὰ ἐφεξῆς ... ὡς βεδαίου καὶ ἀσφαλοῦς (etc., la fin et la signature que le copiste avait eu beaucoup de mal à déchiffrer, cf. texte. l. 50 sq.). Il est évident que : a) cette copie appartient à la même famille que la copie A dont elle reprend la note; b) le premier copiste a travaillé sur l'original déjà mutilé au début et à la fin; c) le modèle de B avait retrouvé deux petits morceaux (ou plutôt un ancien morceau déchiré à l'endroit d'un pli) qui contensient la fin; d) ces morceaux de papier étaient en très mauvais état : il n'a pu en tirer que quelques mots, qui cependant suffisent pour reconnaître le formulaire final courant au x10 siècle (cf. Actes Lavra², n°5 31, 32, 33, etc.).

- C) Copie dans le codex Pantéléimôn 281, p. 241-244, que Dölger a photographiée. Ici encore le premier copiste a travaillé sur l'original mutilé; à la l. 46 les mots χρυσοδούλλου λόγου sont écrits en caractères plus gros imitant sans doute l'original. Le copiste a remplacé la lacune de la fin par une phrase de son gré (cf. apparat l. 50-52) et la formule finale courante : ἐν ὧ καὶ τὸ κράτος.
- D) Copie de Kutlumus dont nous ne connaissons que l'incipit et les notices (cf. USPENSKIJ, Istorija, III, 1, p. 327-328).
- E) Copie de Philothéitès, qui se rapproche beaucoup du texte de la copie B et qui, d'après le résumé russe d'Uspenskij (*Ibid.*, p. 293), semble s'arrêter près de la ligne 48.
- F) Copie proche de notre C, que nous ne connaissons qu'à travers l'édition Kalligas. Elle a une fin qui ne se trouve ni dans C ni dans aucune autre de nos copies. On peut se demander si le copiste n'avait pas essayé, comme celui de C mais avec plus de succès, de compléter la lacune en s'inspirant des formules connues (cf. apparat l. 50-52); il a dû cependant connaître le morceau final et en tirer un meilleur parti que le copiste de B, car il a lu le mois (juin) et la moitié de l'indiction (δ' au lieu de tδ'), mais non pas l'an du monde.
- G) Le codex Panléléimôn 204, p. 53, contient une copie que nous n'avons pas vue; elle s'arrête au même endroit que la copie B.

Éditions: USPENSKIJ, Istorija, III, 1, p. 292-293, avec beaucoup d'omissions, d'après la copie Philothéitès; Kalligas, Athonias, p. 72-75, d'après la copie F; Pistès, Athos, p. 50-53: même copie que Kalligas; Mompherratos, Dikaion, p. 257-259, d'après l'édition Kalligas.

Nous donnons une édition critique, fondée principalement sur la meilleure copie que nous possédons (B), mais dont nous écartons quelques leçons manifestement fautives; la fin (l. 50 sq.) a été reconstituée par nous; nous avons conservé une correction de Pistès (P); notre apparat fait état des leçons du Pantéléimôn 281 (C), du texte de Kalligas (K), de celui d'Uspenskij (U) et de la première ligne de la copie D, mais il néglige les autres éditions.

Bibliographie: USPENSKIJ, Islorija, III, 1, p. 181-183 (traduction russe), 183-184, 293-294 et 327-328 (description); SMYRNAKĖS, Athos, p. 308: il public quelques lignes de la fin, d'après Kalligas dont il corrige l'indiction fautive.

ANALYSE. — [Le début manque]. Les coutumes et règlements de l'Athos ont été violés, l'arbitrage [de ses affaires] est laissé à des civils, et basoué le principe selon lequel les moines doivent se montrer supérieurs aux autres hommes et être juges de leurs difficultés spirituelles (l. 1-6).

[Les Athonites] les plus avancés en âge et en ascèse se sont émus de cet état de choses, coutumes transgressées, actions illégales, désordre, et ils ont envoyé [à Constantinople une ambassade] pour supplier l'empereur [Constantin IX Monomaque] d'intervenir et de ne pas laisser le troupeau saint de la Montagne, qui de presque rien était devenu si nombreux, se disperser à cause des agissements du Malin (l. 6-17). [L'empereur] ne dédaigna pas leur prière, et ne voulant pas que l'ennemi des hommes et des bonnes actions l'emporte, trouva vite le moyen de la guérison : il ordonna au moine Kosmas Tzintziloukès, ascète accompli et connaissant l'art de gouverner les âmes, de se rendre sur la Montagne, de déceler le mal et de le guérir (l. 17-23). Pour cela, [Kosmas] devait chercher les anciennes coutumes, les règlements des pères et les chrysobulles accordés [aux moines]; agissant en accord avec les higoumènes des laures, les prêtres et les moines les plus distingués, il devait redonner à la Montagne son ancien régime et remettre en vigueur les prescriptions des pères; il devait aussi condamner, abroger et extirper les nouveautés contraires aux règles et aux canons, cause de scandale pour les moines (l. 23-30). Arrivé sur la Montagne, ce pieux moine rassembla les higoumènes des laures et plusieurs moines et il leur demanda les raisons de la discorde; il examina le typikon de l'Athos et les canons des pères et trouva les meilleurs solutions; il redonna vigueur aux dispositions négligées des premiers règlements; il rejeta et réprouva les innovations nuisibles à l'ensemble des moines de la Montagne; il examina et apporta des solutions aux conflits, source de scandales; il rétablit le bon ordre en consignant le tout dans un règlement; enfin, il prit des décisions appropriées aux situations nouvelles dues en particulier au développement de certaines laures, et qui n'étaient pas prévues par les anciens règlements de la Montagne (l. 30-41). Toutes ces dispositions ont été mises par écrit, acceptées par tous et confirmées par la signature des higoumènes notables. Présenté à l'empereur, ce typikon fut scellé du sceau impérial; [au verso], les jointures des pièces du parchemin ont été garanties par une formule de certification qui a été portée au cinabre (l. 41-46). Clause pénale, conclusion, date, annonce de la signature impériale; signature (1. 46-53).

Notes. — Sur l'affaire qui a motivé la promulgation de ce chrysobulle, voir Acte nº 8, notes.

L. 44-46: κατὰ - κακουργηθείη. Sur le sens et les difficultés d'interprétation de cette phrase, voir Acte nº 8, notes.

Actes mentionnés: 1) Requête des Athonites (cf. l. 11: δεηθησομένους, l. 12: διαγγέλλουσι): cf. Acte nº 8, actes mentionnés 1. 2) Ordonnance de l'empereur (cf. l. 20: ἐνετειλάμεθα): insérée dans l'Acte nº 8, l. 21-34. 3) Divers chrysobulles (l. 24): cf. nº 8, actes mentionnés 4. 4) Le typikon de l'Athos (l. 33) = Acte nº 7. 5) Typika particuliers des couvents athonites, surtout celui d'Athanase de Lavra (cf. l. 23-24, 27, 28, 33, et aussi nº 8, actes mentionnés 3, et notes). On peut hésiter si les πρῶτα διατάγματα (l. 34) et les παλαιοί τοῦ "Όρους κανόνες (l. 40) se réfèrent au typikon ou aux typika; probablement aux deux. 6) Le typikon établi par Kosmas Tzintziloukès (cf. l. 41-42: ἐγγράφους δέδωκε τοὺς τύπους, l. 44, 47: τυπικόν) = Acte nº 8.

άς ... τῷ λαύρας ... τοῦ γὰρ ... εἰς τὸ αὐτὸ στασιάζοντος, καὶ τὴν φίλην εἰρήνην και τους κατά το "Όρος θεσμούς και κανόνας ήθετηκότος, και πάσης έντολης έπιλελησμένου, και κοσμικοίς άνδράσι διαιτᾶν τὰ κατ' αὐτοὺς ἐπιτρέποντος, καὶ ἀσ.....περ τὴν τάξιν ... 'Ως γὰρ ἡ σὰρξ ὑποτέτακται τῶ πνεύματι, καί τινι δεσπότη καὶ βασιλεῖ καθυπείκειν τέτακται, οὕτω δεῖ μᾶλλον τοὺς καταπεφρονη-5 κότας κόσμου καὶ τῶν ἐν κόσμω καὶ Θεῶ μόνω ζῆν ἑλομένους προτετάχθαι τῶν ἄλλων καὶ δικαστὰς αὐτοῖς καθίστασθαι περὶ ψυχικῶν αἰτιαμάτων. Καὶ πολλῆς ἐντεῦθεν ἀνὰ τὸ "Ορος ἀνατροπῆς τῶν πραγμάτων γεγενημένης, περιαλγήσαντες ώς εἰκὸς ἐπὶ τούτοις οἱ καὶ χρόα καὶ πόνοις ἀσκητικοῖς τὧν ἄλλων διαφέροντες, και περιπαθῶς ἐσχηκότες ἐφ' οἶς ἑώρων, πάντας μὲν θεσμούς ἀθετουμένους, ἐκθέσμους δέ τινας πράζεις καὶ ἀσυνήθεις τολμωμένας, καὶ τὴν μὲν εὐταζίαν ἀπεληλαμένην, τὴν δ' ἀταζίαν 10 εἰσαγομένην, οὐκ ἡρέμησαν, οὐδ' ἡσύχασαν ώσπερ ἀγαπῶντες ἐπὶ τοῖς πεπραγμένοις, ἀλλὰ τῶ περὶ τὰ καλὰ ζήλω διαθερμαινόμενοι στέλλουσί τινας εἰς τὸ ἡμέτερον κράτος δεηθησομένους περὶ τῆς άγούσης φορᾶς τὰ τοῦ "Όρους πάντα καὶ συγχεούσης. Καὶ οἱ πεμφθέντες διαγγέλλουσι μὲν ὅσα δὴ καὶ συμβέβηκεν, ἐπὶ τὸ χεῖρον όσημέραι αϋζοντα καὶ προχωροϋντα, μὴ παρόψεσθαι δὲ αὐτοὺς καθικετεύουσιν ούτω κακῶς πάσχοντας, μηδὲ τὸ πολυάνδριον ἐκεῖνο ὅρος καὶ τὸ ἄγιον ποίμνιον, ἐκ μικροῦ 15 καὶ ἐλαχίστου εἰς δ νῦν ὁρᾶται προελθόν τε καὶ νεύσει Θεοῦ πλατυνθέν, ἐᾶσαι πάλιν τοῖς τοῦ πονηροῦ σπέρμασι καὶ ταῖς περινοίαις ἐλαττωθῆναί τε καὶ ἐπὶ ὄρη καὶ βουνούς διασπαρῆναι καὶ θρήνων πάσχειν άξια. Ούχοῦν οὐδὲ παρείδομεν αὐτούς, ἀλλ' ἐφ' οἶς διηγήσαντο δηχθέντες τὴν καρδίαν καὶ τὸ ὅλον τοῦ πονηροῦ δρᾶμα ὑπειληφότες εἶναι, ἔγχοτον ἀεὶ πρὸς τὸ τῶν ἀνθρώπων ἔχοντος γένος καὶ ταῖς άγαθαῖς βασκαίνοντος πράξεσι καὶ διαφθονουμένου, ταχυνήν τε ἄμα καὶ ποθεινήν τὴν ἴασιν αὐτοῖς 20 ἐπηνέγχαμεν, και την θεραπείαν τοῦ νοσοῦντος ἐτεχνευσάμεθα. Ἐνετειλάμεθα γὰρ Κοσμᾶ τῷ εὐλαθεστάτω μοναχῶ τῶ κατὰ τοὺς Τζιντζιλουκίους, ἀνδρὶ καλῶς μέν τοὺς ἀσκητικοὺς πόνους διηγωνισμένω. καλῶς δὲ καὶ τὴν ποιμαντικὴν ἐξησκημένω καὶ διακυδερνᾶν εἰδότι ψυχάς, καταλαδεῖν τὸ "Όρος ἐπισκέψασθαί τε τὸ νοσοῦν καὶ ἰάσασθαι, καὶ ζητῆσαι μὲν πᾶσαν ἀρχαίαν συνήθειαν καὶ τύπον καὶ θεσμούς πατέρων και τὰς ἐπισυμβαινούσας αὐτοῖς τῶν βασιλέων γρυσοβούλλους πράξεις, και κοινῆ

Avant le texte C donne : Κωνσταντίνος βασιλεύς και αὐτοκράτωρ 'Ρωμσίων || 1. 1 ἄς (αυ D) - εἰς BD : . . . . εἰς CKU || τὸ : om. B || αὐτὸ CDKU : αὐτῷ B || στασιάζοντος DU : -άζοτος B -άζοντες CK || καὶ BCU : εἰς K || blanc : ἀπὸ σερμίου Β (-είου), CK ἀποσυρμένην U || κατέχοντος BCU : -ντες Κ || Ι. 2 ἡθετηκότος : ΒΚU : ἀθετήσαντος C || καί ε : καί διά Β C Κ U || ἐπιλελησμένου C Κ U : ἐπιλελημένου Β || Ι. 3 διαιτᾶν U : -τεῖν C Κ διά την ταῖς Β || άσ.... περ Β : άσ.... U ἀς .... CK || 1. 3 τάξιν .... ὡς ΒÜ : τάξιν : ὡς CK || 1. 4 καί : καὶ ὡς Κ || δεσπότη καί : om. K || δεϊ BCU : δη K || 1. 5 και τω CK || των : δε των C δει των K || δικαστάς BCU : -σται K || 1. 6 αΙτιαμάτων ΒΚU : αΙτημ- C || τῶν πραγμάτων : om. C || 1. 7 περιαλγήσαντες CKU : περιαργ- B || οί ΒU : οί C εί Κ || χρόα C : χρώα Κ χρόνω ΒU || Ι. 8 περιπαθώς ΒΚU : περιχαρώς C || ἐκθέσμους ΒΚU : ἐνθέρμους C || 1. 9 τολμωμένας BCK : -μένους U || τάξιν και avant εὐταξίαν aj. K || 1. 10 τῶ BKU : τὸ C || 1. 11 τὰ : οπ. K || είς CKU : ώς Β || 1. 12 συγχεούσης ΒΚU : συγχρούσης C || πεμφθέντες ΒU : συμπεμφθ- CK || 1. 12-13 δή καί συμβέβηκεν deux fois C || 1. 13 καὶ : δὲ καὶ C τε καὶ Κ || μἡ : καὶ ἡμῶν μὴ CK ἡμῶν μὴ U || δὲ : om. CKU || αὐτούς : οπ. Κ | Ι. 13-14 καθικετεύουσιν Β CU : -τεύοντες Κ | Ι. 15 πλατυνθέν Β CU : πλατηθέν Κ | Ι. 16 περινοίαις Β CU : έπιν- Κ || τε: οπ. Β || βουνούς CKU: βονούς Β || 1. 18 ύπειληφότες ΒΚU: έπειλ- C || έγκοτον ΒU: έγκατον C έγκατοι Κ || έχοντος après del transp. CK || 1. 18-19 και - διαφθονουμένου : οm. U || 1. 19 ποθεινήν ΒCK : προθείνην U || αὐτοῖς avant τὴν ἴασιν transp. B || 1, 20 ἐπηνέγχαμεν U : ἐπιν- Β ἀπην- C ὑπεν- Κ || ἐτεχνευσάμεθα CKU : έτεχνεσ- Β || 'Ενετειλάμεθα γάρ Β (έντει-), CU : ένετείλαμεν Κ || 1. 21-22 τῶ - ψυχάς: om. U || 1. 21 τους' CK: τοῖς B || 1. 21-22 μέν - καλῶς: saut du même au même B qui apercevant sa faute rajoute au-dessus de la 1. μεν τούς ασκητικούς διηγωνισμένω πόνους (oubliant καλώς) || 1. 22 ποιμαντικήν BC : πνευματικήν Κ || "Αγιον avant "Όρος aj, K | τε CKU : δὲ Β | και avant συνήθειαν aj, K | 1. 24 τῶν avant πατέρων aj, K | ἐπισυμδαινούσας : ἐπισυμβαν- Β || αὐτοῖς CKU : αὐτοὺς Β || βασιλέων χρυσοδούλλους Β : βασιλικῶν χρυσοδούλλων CKU || έπιδοαδευθήναι après πράξεις aj. CK.

25 γνώμη και συνδιασκέψει τῶν ἐχόντων τὴν ἡγεμονίαν ἐκάστης λαύρας καὶ τῶν πρεσδυτέρων ὑπὲρ τοὺς άλλους καὶ τῶν ἐπιστημονικωτέρων περὶ τὴν μοναχικὴν διαγωγήν, ἀποδοῦναι τῶ "Ορει τὴν παλκιὰν πολιτείαν, καὶ πάντα τὰ τῶν πατέρων συντηρῆσαι διατάγματα τὰ δὲ καινοτομηθέντα καὶ ἀσυνήθη καλ μήτε τοῖς ἐκείνων ὅροις καλ κανόσι συμβαίνοντα, καλ τοῖς νῦν μοναχοῖς αἴτια σκανδάλων τυγχάνοντα, και μηδέ πρὸς ἀποδοχὴν τούτοις ἢ και τοῖς πλείοσιν αὐτῶν ὄντα, ἀποδοκιμάσαι τε καὶ ἀκυρῶσαι, καὶ 30 τοῦ κατὰ τὸ "Όρος ἀπελάσαι πολιτεύματος. Καὶ ταῦτα μὲν ἡμεῖς ἐπεσκήψαμεν, ὁ δὲ εὐλαδέστατος μοναχός εἰς τὸ "Όρος ἀφήκετο. Καὶ συνελθόντων τῶν ἐκατέρας λαύρας ἡγουμένων καὶ ἄλλων οὐκ ολίγων μοναχῶν, ἐζήτησε πάντα ὧν ἕνεκα πρὸς ἀλλήλους ἐστασίαζον, ἐπῆλθέ τε καὶ τὸ τοῦ "Όρους τυπικόν και κανόνας τῶν πατέρων, και ἄριστα πάντα και κατὰ λόγον ποιμαντικῆς διωκήσατο. Τά τε γὰρ ἀμεληθέντα τῶν πρώτων διαταγμάτων ἀνεκαίνισε τε καὶ ἐνεργὰ μένειν καὶ αὖθις παρεσκεύασε, καὶ τὰ 35 χαινισθέντα καλ ἐπιφθαρέντα τῷ καλῷ τοῦ "Ορους πληρώματι καλ μὴ πρότερον γινωσκόμενα, ὡς ἀλλότρια τοῦ έθους τῶν πατέρων, ἐδδελὑξατό τε καὶ ἀπεδοκίμασε, καὶ ὅσα δὲ σκανδάλων αἴτια καὶ ἔριδος καὶ διαμάχης τοῖς ὀρεσιτρόφοις ἀνδράσιν ὑπῆρχεν, ὑπεσκέψατό τε καὶ διωρθώσατο καὶ πᾶσι τὸν προσήκοντα τύπον και τάξιν ἀποδέδωκε, και ούδὲν καταλέλοιπεν άδιατύπωτον. Και εἴ τινα γὰρ ἡ τῶν καιρῶν εἰσήνεγκε χρεία διὰ τὸ πλατυνθῆναι τινὰς τῶν λαυρῶν καὶ εἰς πληθυσμὸν ἐπιδοῦναι εἴτε καὶ δι' ἄλλην 40 αΙτίαν, καὶ οὐ περιείληπται ταῦτα τοῖς παλαιοῖς τοῦ "Όρους κανόσι, καὶ τούτων φροντίδα έθετο και κοινή συνδιασκέψει το προσήκον και έπι τούτοις διεπράξατο. Και πάντων έγγράφους δέδωκε τους τύπους ώς και τὰς οἰκονομίας, ἀποδεχθέντας μὲν παρ' ὅλων τῶν ἐν τῷ "Ορει, βεβαιωθέντας δὲ ταϊς ὑπογραφαϊς τῶν προκρίτων ἡγουμένων. Ἐπεὶ δὲ καὶ τῆ βασιλεία ἡμῶν ἐνεφανίσθη τὸ τοιοῦτο τυπικόν καὶ καλῶς ἔχειν ἐπὶ πᾶσιν ἔδοζε, τοῦτο μὲν τῆ σφραγίδι ἡμῶν ἐσφραγίσαμεν καὶ κατὰ τὰς 45 συνάψεις έκάστης μεμβράδος τῷ διὰ κινναδάρεως κανικλώματι ἐκυρώσαμεν, ἵνα μηδέν μηδέποτε περί αὐτὸ κακουργηθείη. Θεσπίζομεν δὲ διὰ τοῦ παρόντος ἡμιῶν εὐσεδοῦς χρυσοδούλλου λόγου εἰς τοὺς έξῆς ἄπαντας καὶ διηνεκεῖς χρόνους πάντα τὰ ἐν τῷ εἰρημένω τυπικῷ διατεταγμένα ἀπαράθραυστα συντηρεϊσθαι καὶ ἀναλλοίωτα, καὶ πᾶσιν ἀπαγορεύομεν τὴν τούτων παράδασιν καὶ ἀθέτησιν, καὶ τοῖς μή πειθομένοις προαγορεύομεν την τῶν κανονικῶν ἐπιτιμίων ἐπαγωγην καὶ την ἐκ τοῦ βασιλικοῦ 50 νόμου παιδείαν, ὡς βεβαίου καὶ ἀσφαλοῦς τυγχάνοντος τοῦ παρόντος εὐσεβοῦς χρυσοβούλλου λόγου,

L. 25 ήγεμονίαν BCU : ήγουμενίαν Κ || 1. 26 καὶ - διαγωγήν : om. U || τῶν : om. B || ἐπιστημονικωτέρων BC : ἐπισημον- Κ || μοναχικήν BC : μοναδικήν πολιτείαν καί Κ || 1, 27 καί - διατάγματα : οπ. U || συντηρήσαι Β: -ρηθηναι CK || χαινοτομηθέντα CKU : χαινισθέντα Β || 1. 28 καl² - καl² : om. U || νῦν ΚU : νῦν δὲ Β νῦν μέν C || αἴτια ΒCU : ἄτινα Κ || σκανδάλων avant αἴτια transp. C || συμβαίνοντα καὶ avant τυγχάνοντα aj. Κ || 1. 29 καl<sup>1</sup> - δντα : om. U || μηδὲ ΒC : μηδὲν Κ || ἀποδοχὴν CK : -χῆς Β || ἀκυρώσαι ΒΚU : ἀναιρέσαι C || 1. 30 το "Όρος corr. P : του όρους ΒCK όρους U || 1. 30-43 Και - ήγουμένων : om. U || 1. 30 έπεσχήψαμεν nous : έπεισχέ .. ψαμεν Β έπισχηψάμενοι C έπισχεψάμενοι Κ || εὐλαβέστατος CK : εὐλαβής Β || 1. 31 εἰς τὸ "Όρος : om. C || έκατέρας λαύρας Β : έκατέρων μερών C έκ. των μερών Κ || 1, 32 του "Ορους CK : όρος Β || 1, 33 τυπικόν : om, Β || καί\*: οm. Β || ποιμαντικής Β: -κῶς CK || 1, 34 άνεκαίνισε ΒΚ : ένε- C || ένεργὰ μένειν καὶ αδθις nous : έν. καὶ μέν. αύθις Β μέν, και νεουργείν και αύθις C μέν. και ένεργείν και αύθις Κ || παρεσκεύασε : παρασ- Β || 1, 35 και έπιφθαρέντα Β : καl φθαρθέντα C έπη καl φθαρέντα Κ || τοῦ CK : τῶ Β || 1, 36 δὲ : οιπ. CK || 1, 36-37 διαμάχης ΒC : μάχης Κ || 1, 37 ύπεσκέψατο Β : ἐπεσ- CK || 1, 39 πλατυνθήναι Β : πληθυνθήναι CK || 1, 40 παλαιοίς : om, CK || τοῦ deux fois B || 1. 41 διεπράξατο C : δια- ΒΚ || έγγράφους Β : έγγράφως CK || 1. 42 ως : om, Β || τω : om, Β || βεθαιωθέντας δε deux fois B || 1.43 'Επεί BU : ἐπείδη CK || βασιλεία BCU : -λική Κ || τοιούτο Β : -τον CKU || l. 44 έξουσία après τυπικόν aj. Κ || ἡμῶν : om. Κ || l. 45 συνάψεις BCU : συνάξεις Κ || έκάστης μεμδράδος ΒΚU : έχαστη μεμβράνη C || τῶ U : τὸ ΒCK || 1. 46 ἡμῶν εὐσεδοῦς : οm. Κ ἡμῶν εὐσεδές Β || χρυσοδούλλου ΒU : -λλίου CK || λόγου : ici s'arrête U ΐνα μένη aj. au-dessus de la l. C || l. 47 τα : τα είρημένα Κ || l. 48 απαγορεύομεν ΒΚ : άπογ- C || 1. 48-49 τούτων - την : om. K || 1. 49 επαγωγήν : έπαγαγήν Β || βασιλικού : icl s'arrête B avec la remarque : λείπει όλο τὸ τέλος καὶ ἡ βούλλα όμοῦ || 1. 50 ὡς début de Β¹ || τοῦ παρόντος nous : . . . . Βι.

10. REQUÊTE D'UN MOINE ET DÉCISION DU PATRIARCHE (1178-1179)

239

γεγενημένου κατά μἥνα Ἰούνιον τῆς νῦν τρεχούσης ἰνδικτιῶνος ιδης ἐν ἔτει τῷ ἐξακισχιλιοστῷ πεντακοσιοστῷ πεντηκοστῷ τετάρτω, ἐν ῷ καὶ τὸ ἡμέτερον εὐσεδὲς καὶ θεοπρόβλητον ὑπεσημήνατο κράτος.
+ Κωνσταντῖνος ἐν Χριστῷ τῷ Θεῷ πιστὸς βασιλεὺς Ῥωμαίων ὁ Μονομάχος +

L. 51 κατά - 1876 nous d'après K : Ινδικτιώνα ... κατά τον εύρισκόμενον μήνα τής διαδαινούσης ..... Β¹ || 1. 50-52 ός - τετάρτω : manque dans C qui entre deux blancs place is phrase : Ἐπεδδθη κατά τό ,αν' 1050, dans cet endroit K donne : Τούτου γάρ χάριν καὶ ὁ παρών χρυσοδούλλιος λόγος τῆς βασιλείας μου ἐγένετο, δς καὶ ἐπεδραδεύθη τοῖς δηλωθεῖσι πατράσι τοῖς ἐν τῶ ἀγίω δρει τοῦ '\*Αθω ἀπουμένοις εἰς βεδαίαν καὶ διηνεκῆ ἀποφασιστικήν ἀσφάλειαν. ¹Απολυθέν κατά μῆνα 'Ισύνιον τῆς νῦν ἐντυχούσης Ινδικτιώνος δ', || 1. 53 + Κωνστανίνος - Μονομάχος + nous d'après Actes Laura¹ n° 31 : ... βασιλεός ... Μονομάχος Β¹ Κωνστ. ἐν Χρ. τῶ Θ. πιστός βασ. καὶ αιτοκράτωρ 'Ρωμαίων Κ οm. C.

### 10. REQUÊTE D'UN MOINE ET DÉCISION DU PATRIARCHE CHARITÔN

Αἴτησις (Ι l. 18, ΙΙ l. 1) Υπόμνησις (ΙΙ l. 1) Έγγραφος λύσις (Ι l. 12) (Λύσις : ΙΙ l. 1 cf. le texte et notes)

- I. Le moine athonite N. prie le patriarche de lever la sentence condamnant les Athonites qui fréquentent des moines coupables de certains péchés.
- II. Réponse favorable du patriarche Charitôn qui lève la sentence du patriarche Nicolas quant au crime de communication.

LE TEXTE. — A) Pièce écrite sur les deux côtés : au recto l'original de la décision du patriarche, au verso la copie (?), par la chancellerie patriarcale, de la requête qui la provoqua; elle est conservée dans les archives du Prôtaton (sacoche 15, pièce Z'), où Millet l'a photographiée. Parchemin,  $550 \times 430$  mm (Dölger :  $440 + 35 \times 330$ ). État de conservation médiocre : déchirures sur les marges latérales, quelques trous; trois plis verticaux, dix horizontaux; le texte du verso est délavé par l'effet de l'humidité, la quatrième ligne presque complètement effacée à cause d'un pli. Les deux textes ont été écrits à la même époque, d'une écriture très proche l'une de l'autre, mais de deux mains différentes (cf. les  $\delta$ ,  $\zeta$ ,  $\xi$ ,  $\varphi$ ,  $\psi$ , etc.). Langue et orthographe correctes, abréviations courantes, tréma sur les 1, parfois iôta souscrits. La signature autographe du patriarche est d'une encre plus foncée (sur notre planche, un pli cache quelques lettres de cette signature). — La bulle patriarcale est encore accrochée au pli du bas, par un cordon revêtu de soie bleue; diamètre 40 et 45 mm, épaisseur 3 mm. Au droit, l'image de la Vierge assise, tenant l'Enfant (Platytéra); de part et d'autre l'inscription :  $\overline{MP}$   $\overline{O}$   $M(\eta \tau \eta) \rho$   $\Theta(\varepsilon 0) \overline{\delta}$ .

XAPIT.. Χαρίτ[ων]

ΕΛΕωΘΥΑΡΧΙ ἐλεῷ Θ(εο)ῦ ἀρχιΕΠΙΟΚΟΠΟΟΚω επίσχοπος Κω(νσταντινου)ΠΟΛΕωΟΝΕΑΟ πόλεως Νέας

Ρωμης καὶ οἰΚ8ΜΕΝΙΚΟΟ χουμενικὸς
ΠΡΙΑΡΧΗΟ π(ατ)ριάρχης.

Revers, inscription:

Notices dans la marge supérieure : au verso,  $\pi(\alpha\tau)$ ριαρχ( ) Κων(σταντινουπόλεως), au recto,  $\dot{\eta}$  λύσ(ις) τοῦ  $\pi(\alpha\tau)$ ριάρχου κῦ(ρ) Χαρί[τωνος] (sur ces deux notices, voir diplomatique); plus bas, notice slave : pooučenie zavezano s'' bljudenie(m) ωt || kosmik iže v' s(vja)tye gωrě. Dans la marge inférieure du verso, notice moderne, tête bêche : No 13 Σιγίλλιον πατριαρχικόν. — Album, pl. XXVI-XXVII.

- B) Copie au Prôtaton, vue mais non photographiée par Millet, dans le « Codex 5 », p. 22-23.
- C) Gopie à Vatopédi sur un cahier de 8 pages (cf. nº 9, Copie B), le présent document est aux p. 4-8.
- D) Copies modernes dans deux manuscrits athonites : 1) Lavra M 105 (établie sur la copie B, dont elle reproduit la notice); 2) Iviron 382.

Éditions: USPENSKIJ, Islorija, III, 1, p. 381-383, probablement d'après une copie établie sur le ms. de Lavra, car son édition reproduit le saut du même au même de ce ms.; Mordtmann, Hislorika, p. 71 (seul le texte II); Meyer, Haupturkunden, p. 182-183 (seul le texte II, compris dans la Diègèsis mérikè), d'après le ms. Iviron 382; Spyridon Lavriotès, dans Grèg. Pal., 9, 1925, p. 145-147, d'après le ms. de Lavra; Actes Lavra¹, nº 58, p. 163-166, d'après une copie du xxº s., qui faisait partie du cartulaire dit «R³» aujourd'hui disparu, faite sur le ms. de Lavra (saut du même au même); Chatzhoannou, Chrysoboulla, p. 40-41 (le texte II), d'après l'édition Meyer; Dölger, Schalzkammer, nº 80/81, d'après la pièce A.

Nous éditons la pièce A; pour compléter les l. I 4-5, nous suivons les copies lorsque leurs lectures s'accordent avec les vestiges existants; nous donnons en apparat les corrections et additions de Dölger que nous n'acceptons pas (D).

Bibliographie: GRUMEL, Regestes, no 1151; DARROUZÈS, Offikia, p. 391 no 4, 398; Otto MAZAL, Die Procimien der byzantinischen Patriarchenurkunken, Vienne, 1974, p. 23, 36, 39.

Analyse. — I. Requête d'un moine au patriarche [Charitén]: Formule d'introduction (l. 1). L'affaire des peines ecclésiastiques (ἐπιτίμια) constitue une entrave à la vie des Hagiorites, non seulement pour les moines qui enfreignent les prescriptions, mais aussi pour ceux qui les observent. Il est en effet interdit à ces derniers de prier, de se réunir, de parler avec les [moines] coupables, obligations difficiles à tenir dans les conditions de la vie athonite (l. 1-7). Se voyant dans l'impossibilité [de contribuer] au redressement de la communauté, les [moines] innocents préfèrent s'en aller plutôt que de subir un châtiment pour les fautes d'autrui; c'est précisément ce qu'a fait [le rédacteur de la présente requête] (l. 7-11). Maintenant conscient du dommage [subi par lui? ou du danger couru par l'Athos?], et désirant rentrer, il demande humblement au patriarche de lever, par décision

écrite, le châtiment pour crime de communication et de limiter la portée de l'ordre patriarcal (ἐντολή) aux seuls coupables, épargnant ceux qui les fréquentent par nécessité; que le patriarche, disciple et imitateur du Christ, juge chacun par ses propres actes et permette ainsi le retour sur la Montagne des moines qui désirent y habiter (l. 11-18). Formule de conclusion (l. 18-20).

ACTES DU PRÔTATON, SECONDE PARTIE : ÉDITION DES ACTES

II. Décision du patriarche: Trouvant justifiée la demande à lui adressée, le patriarche [décide]: il libère de toute menace de châtiment les Hagiorites qui observent les prescriptions et les innocente [du crime] de communication avec les contrevenants, lesquels porteront seuls [le châtiment de] leur crime, bien que feu le patriarche Nicolas [III Grammatikos], pensant bien faire, ait frappé d'excommunication les coupables aussi bien que ceux qui les fréquentaient (l. 1-6). [Charitôn] aurait maintenu l'excommunication générale, si le but du châtiment général était atteint, c'est-à-dire d'amener les coupables à cesser leurs infractions; tel n'étant pas le cas, il est injuste de punir l'innocent qui a fait son devoir et a blâmé, conformément à l'Écriture, son frère pour ses péchés (l. 6-11). Étant donné que la plupart [des moines] quittent la Montagne pour d'autres raisons, mais qu'ils prennent facilement comme prétexte le crime de communication, [le patriarche] ordonne que les innocents soient libérés de ce crime, mais qu'ils conservent l'obligation de rappeler aux contrevenants les sentences paternelles [du patriarche] (l. 11-15). Si ces derniers persévèrent, les premiers doivent avertir le prôtos, qui est responsable de tout ce qui se passe sur la Montagne, et qui, s'il se montre négligent, aura à supporter le châtiment du crime (l. 15-19). Signature autographe de Charitôn, archevêque de Constantinople Nouvelle Rome et patriarche œcuménique (l. 19-20).

Notes. — Datation. Ni la requête ni la décision ne portent de date. Le seul élément de datation est le nom du patriarche. La durée du passage de Charitôn sur le trône de Constantinople n'est pas connu avec exactitude, mais elle fut brève : onze mois, qui commencent entre mars et août 1178 et finissent entre février et le 30 juillet 1179.

Diplomatique. Les deux mots que l'on lit dans la marge supérieure de I (cf. Le texte) peuvent être les restes d'une notice plus longue, mais cette phrase ne faisait certainement pas partie du document (contra, Dölebr, Schatzkammer, n° 80/81 Diplom., cf. notre apparat), car l'écriture est d'une main nettement plus récente. La phrase qui figure dans la marge supérieure de II (cf. Le texte), bien qu'elle soit d'une écriture ancienne, n'appartient pas non plus au document : son contenu fait plutôt penser à une notice d'archiviste. Sur les requêtes et décisons (λύσεις) en général, cf. Dölebr, ibid., et Marie Nystazopoulou-Pélékridès, Note de diplomatique byzantine, Acles du XIVe Congrès int. des Ét. byz. Bucarest 6-12 sept. 1971, t. III (à paraître).

L'affaire. Notre document doit être mis en relation avec les événements qui ont secoué le Mont Athos sous le règne d'Alexis I<sup>er</sup>, et dont la Diègèsis mérikè se fait l'écho (cf. Appendice I a, notes). Nous en donnons ici un court aperçu qui permettra de situer le présent acte : Un laisser-aller s'était instauré dans la conduite des moines athonites, aggravé par le fait que l'on avait toléré l'installation à l'Athos de nombreux bergers, valaques ou autres, avec leurs femmes et leurs enfants. Les Athonites fidèles aux traditions voulurent réagir contre cet état de choses, et furent appuyés par des mesures prises par l'empereur et le patriarche. Une de ces mesures fut la sentence  $(\grave{e}v\tauo\lambda_{\uparrow})$  du patriarche Nicolas III (1084-1111), qui condamnait à de sévères peines les Athonites qui favorisaient et permettaient l'infraction aux règlements (les typika interdisaient explicitement la présence

d'enfants et d'imberbes à l'Athos; et l'entrée des couvents d'hommes était de tout temps défendue aux femmes); elle prévoyait aussi les mêmes peines pour ceux qui fréquentaient les moines coupables. Un certain nombre de moines préférèrent alors quitter l'Athos, d'autres cherchèrent à jeter le discrédit sur la décision patriarcale, en la faisant passer pour un faux fabriqué par le prôtos Iôannikios Balmas (cf. Meyer, Haupturkunden, p. 181-182). Mais nos deux textes confirment l'existence de l'excommunication lancée par Nicolas III (cf. acte mentionné). D'ailleurs un autre passage de la Diègèsis (Meyer, ibid., p. 168, l. 10 sq.) essaie d'introduire une distinction subtile entre l' èvtoh, que le patriarche se défend, soi-disant, d'avoir signée, et des recommandations et blâmes qu'il aurait prodigués aux Athonites.

L'auteur de la requête se présente, en 1178/79, comme un moine ayant quitté l'Athos par peur de tomber sous le coup de la sentence du patriarche Nicolas (promulguée avant 1111). Cette sentence était donc restée en vigueur après la mort de Nicolas et bon nombre de moines trouvaient en elle un prétexte commode pour quitter la Montagne (cf. II l. 11). Dans ces conditions, le patriarche Charitôn accepta une requête qu'il avait peut-être provoquée et qui lui permettait de justifier la révocation partielle d'une sentence qui avait fait plus de mal que de bien.

Acte mentionnė: Acte du patriarche Nicolas III (I: l. 3 ἐπιτίμια, l. 9 ἡ τῶν ἐπιτιμίων περίληψις, l. 11, 13 ἐντολή, II: l. 5, 7 ἀφορισμός, l. 8 ἐπιτίμιον): perdu; sur son contenu voir ci-dessus, notes, et Grumel, Regestes, nº 980, qui le considère comme faux.

+  $T[o]\lambda\mu(\tilde{\omega}v)$   $\delta$  eùte $\lambda(\tilde{\eta}\varsigma)$   $\mu$ ova $\chi\delta(\varsigma)$   $\chi(\alpha \tilde{\iota})$  eù $\chi$ é $\tau(\eta\varsigma)$   $\tau\tilde{\eta}\varsigma$   $\mu(\epsilon)\gamma(\dot{\alpha})\dot{\lambda}(\eta\varsigma)$   $\dot{\alpha}\gamma\iota\omega\sigma\dot{\nu}\nu(\eta\varsigma)$  σου  $\delta$ έο $\mu(\alpha\iota)$ , άγ(ιέ) μου δέσποτα. T[οῦ] 'Aγ(ίου) ''Ορους ψυχωφελ(οῦς) ὅντο(ς) τόπου  $||^2$  (καὶ) μοναχ(οῖς) συντελοῦντο(ς) πρό(ς)  $\sigma(\omega \tau \eta)$ ρίαν τὰ μέγιστα, διά τε τ(ἡν) ἄλλ(ην) χάρ(ιν) κ(αὶ) τὸ τῶν κοσμικ(ῶν) συγχυσεων ὑπερόριον, ||³ ή τῶν ἐπιτιμί(ων) ὑπόθεσ(ις) λίθο(ς) ἐτέθ(η) προσχόμματο(ς) χ(αὶ) πέτρα σκανδάλ(ου), οὐ μόνον τοῖς παραθ[ραύ]ουσι [τὰ ἐν]-||⁴τεταλμ(έν)α πρὸ(ς) φυλακὴν τοῖς 'Αγιο[ρεί]τ(αις)  $φ[υλάττειν (?), ἀλλὰ] χ(αὶ) [αὐ]τοῖς [τοῖς φυλά]ττουσι ταῦ[τα · δεῖ γὰρ ἐπὶ τοῖς τοιούτοις] <math>||^5$  [ἐπι]τιμίοις (ὡς) λέγεται τοὺς ταῦτ[α] φυλάττοντ(ας) μὴ συγκοινων(εῖν) εὐχ(ῆς) καὶ συνάξε(ως) καὶ ὁμιλί[ας κ](αὶ)  $[\tau]$ ῶν τοιούτ(ων) τοῖς  $||^6$  παραβαίνουσιν, ὅπερ ἀμήχανον μὴ παθ(εῖν) τ(οὺς) ἐκεῖ διατρίβοντ(ας), (καί) το τοῖς πάσχουσ(ιν) ἐπινοηθ(ἐν) ἀλεξίκακον φαρμακ[ον] ||7 τοῖς ὑγιαίνουσι γίνεται δηλητήριον δι' άμηγανίαν της τοῦ χοινοῦ διορθώσε(ως), σ(ωτη)ριώδ(ους) όρους προ(ς) [χ]οσμιχωτέρους τόπ(ους) ||8 μεταναστεύουσι, μήποτ(ε), καθ' έαυτ(ούς) ανεύθυνοι όντες όσον τὸ ἐπὶ τούτοις, αλλοτρίων πταισμ(ά)- $\tau(\omega v)$   $\tau[\sigma]\omega \sigma\iota$   $\delta i \kappa(\alpha \varsigma) \kappa(\alpha) \tau(\dot{\alpha}) \tau(\dot{\gamma} v)$   $\tau \tilde{\omega} v$   $||^{9}$  étitiul( $\omega v$ )  $\pi \epsilon \rho (\lambda \gamma \psi v)$ .  $\Delta \iota$   $\dot{\gamma} \gamma$  differ and duto( $\varsigma$ ) decoration τοῦ " $O_{P}(ous)$  ἀνεχώρησα φοδηθεὶς φόδον ου έστι φόδος καὶ τοῦ φόδου  $||^{10}$  τὴν πεῖραν σκεψάμ $(ev)_{P}(s)$ προφυλάξασθαι, μήποτ(ε) συμβή κάμοὶ τὸ τοῦ 'Αυσίτ(ου) 'Ιὼβ κ(αὶ) παθ(εῖν) κ(αὶ) εἰπ(εῖν) · Φόβος δν ἐφρόντισα ἤ[λθέ] [ $|^{11}$  μοι, καὶ δν ἐδεδοίκ(ειν) συνήντησέ μοι. Ήδη δὲ τῆς ζημί(ας) αἰσθόμ(εν)ο(ς), (xαl) ωδίν(ων) μὲν τ(ὴν) ὑποστροφήν, ὑφορωμ(εν)ο(ς)  $δὲ τ(ὴν) ἐντολήν, <math>π[ροσ]-||^{12}πίπτ(ων)$  τῆ  $\mu(\varepsilon)\gamma(\acute{\alpha})\lambda(\eta)$  άγιωσύνη σου δέο $\mu(\alpha\iota)$  τοῦ τῆς συγχοινων $\iota(\alpha\varsigma)$  ἡ $\mu(\widetilde{\alpha}\varsigma)$  ἐγχλή $\mu(\alpha)$ το $(\varsigma)$  ἀνιέναι διὰ προσκυνητ(ῆς) ἐγγράφου λύσε(ως), (καὶ) μόνοις ὀρίσαι ||13 τοῖς καθ' ἡμ(ᾶς) ἀυτοὺς ἐνέχεσθαι κρίμασ(ιν) δσον τὸ ἐπὶ τἢ κειμι(ἐν)η τοῖς ᾿Αγιορείτ(αις) ἐντολῆ, καὶ μὴ τοῖς ἄλλ(ων) ἡμι(ᾶς) εὐθύνεσθαι  $||^{14}$  πταίσμασι διὰ μόν(ην) συμμετουσίαν τροφής και συνάξε(ως) κ(αι) δμιλί(ας), ἀ τῶν ἀδυνάτ(ων) ἐστὶ φυλάξασθαι διά την ἐν τοῖς ἀνα-||15 γκαίοις ἀλληλουχίαν καὶ τῶν χρειωδ(ῶν) ἀλλήλοις μετάδοσ(ιν). 'Ως οὕν Χ(ριστο)ῦ μαθητής τε καὶ μιμητής, τοῦ ἀποδιδόντο(ς) ἐκάστω ||18 κατὰ τὰ ἔργα ἀυτοῦ, λῦσον τοὺς ἀνευθύν(ους)

11. SIGILLION DU PATRIARCHE NIPHÔN (1312)

όσον τὸ ἐπ' ἀυτοῖς τῆς ἐφ' ἐτέρ(ων) εὐθύνης πταίσμασι, (καὶ) ἐν καθαρᾶ συνειδή(σ)ει  $||^{17}$  τὸ σ(ωτή)ριον δρο(ς) δίδου κατοικ(εῖν) τοὺς ἐπιποθοῦντ(ας)  $\mu$ (ἐν) τὰς ἐκεῖσε διατριδ(άς), ἀποχωροῦντ(ας) δὲ τῷ ύφορᾶσθαι τὴν ||¹8 ἐπ᾽ ἀλλοτρίαις ἀμαρτίαις κ(α)τάκρισιν. Τούτ(ου) γὰρ γινομ(έν)ου καὶ τῆς αἰτήσε(ως) ήμ(ῶν) ἀνυσθείσ(ης) τῆ ἐν σοὶ τοῦ πν(εύματο)ς χάριτι, ||1º [ού] παυσόμ(ε)θ(α) διὰ βίου τῆς μεγάλ(ης) άγιωσύνης σου ὑπερευχόμ(εν)οι, τραϋμα θεραπευθέντ(ες) ψυχής καὶ πληγὴν  $\parallel^{20}$  συνειδήσεως. ' $\Omega$ ς εὐχέται τολμήσαντ(ες) ἐδεήθημ(εν) +

+ 'Η μετριότ(ης) ἡμ(ὄν) τῆς σῆς ὑπο[μ]νήσε(ως) ἐπακούσασα καὶ δικαί(αν) τὴν λύ(σ)(ιν) τῆς αἰτήσε(ως) χρίνασα, διὰ τ(ῆς) δοθείσ(ης) ἡμ(ῖν) τοῦ παναγ(ίου) πν(εύματ)ος  $||^2$  χάριτο(ς), τούς τε έν κοινοβί(οις) τούς τε καθ' ήσυχίαν τὰ μετ' ἐπιτιμί(ων) ἐντεταλμ(έν)α τοῖς 'Αγιορείταις φυλάττοντας τοῦ || <sup>ε</sup> τῆς συγκοινωνί(ας) τῶν παραθραυόντ(ων) ταῦτα ἀνακουφίζει βάρ(ους) καὶ ἀθωοῖ, περιἴστῶσα τὸ τ $(\tilde{\eta}_S)$  παραδάσε $(\omega_S)$  ἔγκλ $[\eta]$ μ $[\alpha]$   $||^4$  το λοιπὸν εἰς μόν $(ου_S)$  τοὺς παραδαίνοντ $(\alpha_S)$ , εἰ καὶ ὁ μακαρίτ $(\eta_S)$ έκεἴνο (ς) καὶ ἀγιώτ (α)τ (ος) π (ατ)ριάρχ (ης) κῦρ Νικόλαο (ς) [ἐφ' οἶς]  $||^6$  ὑπεμνήσθ[η κεφα]λ [αίοι]ς ψυχοβλαβέσ(ιν) ἀφορισμὸν ἐπιθείς, προμηθέστερόν τι δήθ(εν) οἰχονομών, τοῖς || 6 ὑπευθύνοις χαὶ τοὺς ἀνευθύνους συγκατεδίκασε μόνω συγκοινωνί $(\alpha_{\varsigma})$  αἰτιάματι. Καὶ γὰρ ἔμεινεν ἀν ὁ κοινὸς  $||^{7}$  ἀφορισμό $(\varsigma)$ άμετάθετο (ς), είπερ ὁ σκοπὸ (ς) τῆς κοινῆς ἐπιτιμί (ας) εὐώδωτο. Ἐπεὶ δὲ ὁ άθετῶν άθετεῖ προσέτι  $\| s$ καὶ ἐλεγχόμ[sv]o(c) ὑπ[b] τῶν φυλαττόντ(ωv) τὰ ἐπιτάγμ(α)τ(α), πρὸς δ (καὶ) τὸ τ(η ̃c) συγκοινωνί(ας) ἀπέδλεπεν ἐπιτίμιον, ||ο ἀδιχοῖν[το ἀν] πάντ(ως) οἱ πταισμάτ(ων) ἀλλοτρίων δίκην ὑφέξοντες καὶ μετά τὸ ἐλέγξαι τὸν πέλ[ας έ]φ' άμ[αρ]- $||^{10}$ τήμασ(ιν), δ δὴ μόνον καὶ ἡ Γραφὴ βούλεται · Έλεγμῶ γάρ, φησιν, ἐλέγξεις τὸν ἀδελφόν σου καὶ οὐ  $||^{\Pi}$  λήψη ἐπ' αὐτῷ ἀμαρτίαν. Καὶ ἄλλ $(\omega_{\mathsf{G}})$  γάρ ἐπεὶ τοῖς πολλοΐς πρόφασ(ις) γίνετ(αι) τ(ής) τοῦ "Ορ(ους) ἀναχωρή(σεως) καὶ ||¹² μόνον τ(ής) συγκοινωνί(ας) τῶν ὑπαιτί(ων) τὸ ἔγκλημ(α) προμηθέστερόν τι ποιούμ(εν)οι, ἐλευθέρ(ους) εἴναι διοριζόμεθ[α] ||<sup>13</sup> τοῦ τ(ης) συγκοινωνί(ας) έγκλημ(α)το(ς) τούς αναιτίους καθ' έαυτούς, τούτο μόνον δφείλοντ(ας), τὰ πρῶτα μ(ἐν) [αὐτοὺς] ||<sup>14</sup> ὑπομνῆσαι τοὺς ποιοῦντ(ας) παραβάσεις καὶ πρὸς φυλακὴν π(ατ)ρικῶν έντολών συνελάσαι [άδελ]-||<sup>16</sup>φικαϊς παραινέσεσι καὶ διορθώσει κερδάναι τοὺς άδελφούς · εἰ δ' ὅπερ άπείη τοῖς αὐ[τοῖς] ||¹ε ἐπιμένουσιν, ἀναφέρ(ειν) τὸ ἔγκλημα τοῦ λοιποῦ τῷ τοῦ "Ορους πρωτεύοντι, ἕκτοτε δὲ ἐκείν $[\omega]$   $||^{17}$  μελήσει τῆς τοῦ πταίσμ $(\alpha)$ το $(\varsigma)$  διορθώσε $(\omega\varsigma)$ , ὡς δίκην ὑφέξ $(\epsilon\iota v)$  τῶν ἐκεῖ γινομ(έν)(ων) ὀφείλοντι · εί [δ' ὅπερ]  $||^{18}$  ἀπευχόμεθα αὐτὸ(ς) ἀμελοίη, αὐτοὶ μ(ἐν) ἀθῶοι ἔσοντ(αι), έκεῖνο(ς) δὲ τῷ τ(ῆς) ἀμελείας ἐγκλήμ $(\alpha)$ τ $(\iota)$   $||^{19}$  ὑπεύθυνο(ς) λογισθήσεται.

+ XAPIT(QN) 'EVEO  $\Theta$ (EO)', 'Abxielizkolo(2)  $\text{KUN-}|_{50}\Sigma\text{LYULINOLUOVE}$ NE(A $\Sigma$ ) 'P $\Omega$ M(H $\Sigma$ ) K(AI) 'OIKOYMENIKO $\Sigma$  II(AT)PIAPXH $\Sigma$  [+]

Π L. 11 και : διά D || 1. 13 μ(ἐν) [αὐτοὺς] : μ[ἐν] D.

### 11. SIGILLION DU PATRIARCHE NIPHÔN

Σιγίλλιον (1. 133, 167) Σιγιλλιώδες γράμμα (l. 161) [Novembre 1312]

Le patriarche Niphôn, agissant en accord avec l'empereur et le prôtos, garantit les libertés accordées à l'Athos, mais déclare qu'à l'avenir le prôtos sera soumis au patriarche, duquel il recevra la consécration.

LE TEXTE. -- A) Original conservé dans les archives du Prôtaton (sacoche 15, pièce ΣΤ'), où Millet l'a photographié. Parchemin, 1710×250 mm, composé de trois pièces (650, 690, 370 mm). aujourd'hui séparées. Mauvais état de conservation : des trous, probablement causés par des souris. ont par endroits endommagé le document, ce qui affecte le texte; leur disposition indique qu'ils ont été faits à un moment où les trois morceaux étaient déjà décollés et roulés l'un dans l'autre. Écriture appliquée, peu d'abréviations, tréma sur les i et v, parfois des iôta souscrits ; l'accent est souvent placé sur la consonne finale (cf. l. 30, 60, 109, etc.). — Le sceau a disparu, mais Millet a vu les restes du cordon (invisibles sur notre photo). — Au verso trois notices : 1) Du xive s. : Σιγίλλιον Νίφωνος τοῦ ἀγιωτ(ά)του [οἰκουμ]ενικοῦ π(ατ)ριάρχου. 2) Moderne: Σιγίλλιον τοῦ ἀγίου Νίφωνος πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως, εἰς τρία τεμάχια. 3) Slave : samovlastie s(vja)tie gwri ne imati vlasť niktože || ili patriar(h) ili mitropolit ili episkop i o ineh" || [..... pot]reběh" hrisoboul. — Album, pl. XXVIII-XXX.

- B) Copie au Prôtaton dans le « Codex 5 », p. 71-74, que Millet a vue, mais qu'il n'a ni photographiée ni décrite.
- C) Copie dans le manuscrit Athos Dionysiou 226, du xv1º s., ff. 247-249; elle commence à la l. 73 (ἄσπερ δ' οὐχ). En dehors de quelques petites omissions et de fautes d'inattention, elle suit fidèlement l'original sur lequel, d'après le titre, elle a été établie. (Le microfilm de cette copie a été mis à notre disposition par le R. P. J. Darrouzès que nous remercions).
- D) Copie dans les archives de Vatopédi, photographiée par Lefort-Mavromatis : cahier de copies modernes dont le quatrième et dernier document est le présent acte; il s'arrête à la ligne 20 (ἀρετῆς εἰπεῖν) et au milieu de la page.
- E) Selon Uspenskij (Ukazatel, p. 64 nº 5 = Kourilas, Catalogue, nº 202) et C. Phréarités (dans Πανδώρα, 14, 1863/64, p. 49), il aurait existé à Lavra une copie de cet acte; A. Guillou ne l'a pas retrouvée.

Editions: IOAKEIM IBÉRITÈS, dans Grèg. Pal., 3, 1919, p. 102-106, d'après « le codex 5 du Prôtaton », donc notre copie B; l'éditeur connaissait aussi l'original qu'il n'a pas utilisé. Bèssariôn, higoumène de Grègoriou, reproduit dans 'Αγιορειτική Βιβλιοθήκη, 18, 1953, p. 6-9, l'édition Iôakeim.

Nous éditons l'original et nous complétons ses lacunes par l'édition Iôakeim (I) jusqu'à la 1. 72; par la copie G à partir de la 1. 73.

I L. 9 φοβηθείς φόδον: cf. Mc 4, 41; Lc 2, 9; cf. aussi I Pet. 8, 14; Αροc. 11, 11. L. 10-11 Φόδος - μοι: II L. 10-11 Έλεγμῷ - ἀμαρτίαν: cf. Lev. 19, 17.

I Avant la l. 1 : . . . [für 70 Punkte] || · . . . [für 30 Punkte] [πατ]ριάοχ(η) Κων[σταντινουπόλεως] . . . [für 15 Punkte] a]. D cf. notes || 1. 3 ἐτέθη : ἐστὶ D || τοῖς παραθραύουσι : τ[οὺς παραθραύοντχε] D || 1. 4 φυλάττειν - τοιούτοις nois : φυλάττειν - ταθτα el blanc copies, άφορισμό ύποδέλλουσα, άλλ' άπαγορεύουσα έπὶ τοῖς τοιούτοις D || 1. 5 λέγεται καł D || όμιλίας - τοῖς nous : όμιλ[εῖν....]ντως τοῖς οῦτω D, copies om. le passago : εὐχῆς - παθεῖν || 1. 7 της : lege τῆς || 1.9 ου : lege οὖ || 1. 10 Αὐσίτου : Αὐσιπ(ο)λ(l)π(ου) D || 1. 11 ὧδίνων : ὧδινών D.

Bibliographie: Uspenskij, Istorija, III, 1, p. 328-329; Darrouzės, Sigillia, p. 138 n. 1, 142, et Offikia, p. 392 nº 13, 407 nº 49, 408 n. 1.

ANALYSE. - Préambules : Long développement sur la vertu et la mesure (l. 1-25). Éloge et description de la vie à l'Athos, nommé Sainte Montagne en raison de la vertu de ses moines (l. 26-43). Exposé: Les anciens empereurs, admirant la pureté de l'âme et la vertu [des moines] de la Montagne, leur ont accordé tout ce qui pouvait les aider à vivre tranquillement (l. 44-52). Ainsi [les moines] ont construit des églises, de petits ermitages (ἀσκητήρια) et des monastères, où ils pouvaient vivre en commun ou en ascètes (nouvelles louanges du mode de vie athonite) (l. 52-73). Croyant que la vertu doit s'exercer librement, les empereurs ont laissé à la Montagne une liberté totale; ils lui ont octroyé le droit d'être administrée par un prôtos (l. 77 είς πρωτεΐον τὸ "Όρος τιμήσαντες) dont le pouvoir n'était soumis ni au patriarche ni à un autre prélat. Dérogeant aux canons de l'Église, ils permirent aux moines de choisir un prôtos, élu par eux-mêmes, et qui assumait leur direction spirituelle sans dépendre de personne; ils se laissèrent aller jusqu'à consacrer cette liberté démesurée par des chrysobulles (l. 73-86). Par ignorance, ou par respect de la liberté [accordée], leurs successeurs les imitèrent jusqu'aux temps présents, confirmant et augmentant par d'autres chrysobulles cette liberté, s'éloignant ainsi de plus en plus des canons (l. 87-93). Mais l'empereur actuel [Andronic II], qui a l'esprit aigu et infaillible, surtout en ce qui concerne les lois de l'Église, et qui subordonne tout à leur sauvegarde, a considéré que, du point de vue de la vertu, cette liberté n'était ni juste ni inviolable; tout en louant et en respectant le zèle des empereurs et la liberté accordée, il a cherché le moyen de remédier à la carence [de contrôle spirituel sur l'Athos] (l. 93-102). Il en parla au patriarche et prit une décision appropriée : diminuer en quelque façon la liberté, afin qu'elle soit conforme aux canons (l. 102-108). Il écrivit aux notables de la Montagne et les informa de son projet : il serait bon que le prôtos se place sous le pouvoir de l'Église et qu'il recoive d'elle la grâce qu'il transmet aux higoumènes qui lui sont soumis; il est nécessaire, dit [l'Évangile], de recevoir pour donner; l'Église doit avoir une seule tête pour avoir un seul corps (l. 108-122). Les moines, vrais hommes de vertu et fils de l'Église, se laissèrent convaincre; par lettre, ils firent connaître leur acceptation unanime et leur gratitude envers l'empereur qui, guidé par Dieu, leur faisait don de ce qui leur faisait défaut (l. 122-130). Dispositif : Ayant pris connaissance de cette lettre, le patriarche s'est empressé de confirmer la fonction du prôtos par le signe de la croix (σφραγίς), et d'émettre le présent sigillion : il trouve juste que le prôtos recoive à l'avenir la confirmation du patriarche afin qu'il puisse ensuite conférer la grâce reçue aux higoumènes confirmés par lui (l. 130-138); cette lacune comblée, toutes les libertés [athonites] restent en vigueur; aucun exarque patriarcal ou épiscopal n'aura le droit d'entrer [à l'Athos] pour s'enquérir de choses spirituelles, ce qui serait inutile d'ailleurs en ce lieu de vertu; le nom du patriarche ne sera pas cité pendant les offices, mais on fera mention du nom de l'évêque du lieu [= Hiérissos], conformément aux canons: les privilèges accordés à la Montagne par chrysobulles seront maintenus, à la seule restriction de la confirmation du prôtos par le patriarche; les monastères stavropégiaques continueront à faire mention du patriarche dans les prières liturgiques (l. 138-155). Le patriarche, qui admire la vertu et la modestie [des Athonites], a cédé à la prière de l'empereur et a accordé de plus par le présent sigilliôdes gramma l'honneur suivant : le prôtos actuel et ses successeurs auront le droit, à perpétuité, de célébrer la liturgie revêtus des épigonata (l. 155-166). Clause pénale, conclusion; signature autographe de Niphôn, archevêque de Constantinople Nouvelle Rome et patriarche œeuménique (l. 166-175).

Notes. — La présente pièce est un remarquable exemple de la rhétorique du xive siècle. Elle commence par un procimion général de 25 lignes, et continue par un deuxième qui se rapporte plus spécialement à l'Athos (jusqu'à la ligne 43); même l'exposé de l'affaire est rédigé dans une langue où fleurissent les images et les développements rhétoriques. — Sur les procimia des actes patriarcaux, cf. G. Hofmann, Die Anreden griechischer Patriarchenbriefe an den Papst im Mittelalter und in der Neuzeit, Orient. Christ. Periodica, 9, 1943, p. 307-329; O. Mazal, Die Procimien der byzanlinischen Patriarchenurkunden, Vienne, 1974 (qui toutefois n'utilise pas notre acte).

Datation el circonstances. L'acte ne porte aucune date, mais nous pouvons le dater avec précision de novembre 1312, grâce à l'Acte nº 12. Ces deux documents traitent de la même affaire, se complètent mutuellement et sont émis simultanément, l'un par le patriarche (nº 11) qui se réfère à l'intervention d'Andronic II, et l'autre par l'empereur (nº 12) qui, lui, confirme le sigillion du patriarche. Tous deux déclarent que l'initiative de cette affaire revient à l'empereur. On tiendra pour probable que c'est le patriarche qui fut le véritable instigateur de cette décision qui le concernait au plus haut degré, et qu'il laissa, diplomatiquement, la conduite de l'opération à l'empereur. — Le patriarche Niphôn est un ancien athonite; higoumène de Lavra en 1294 (cf. Actes Chilandar, nº 9, l. 132-133; REB, 28, 1970, p. 101-102), il fut élu métropolite de Cyzique avant le 17 août 1304 (date d'un document inédit de Lavra qui le mentionne; cf. aussi LAURENT, Regestes, nºs 1721, 1725, 1731), avant de monter sur le trône patriarcal le 9 mai 1310 (cf. V. LAURENT, dans REB, 27, 1969, p. 210-228)

Sur les problèmes de la confirmation du prôtos et sur les rapports de celui-ci avec les autorités temporelles et spirituelles, voir Ire Partie, p. 124-128.

L. 132, 153: σφραγίς. Sur cette procédure, cf. Darrouzès, Offikia, Index, s.v.; Laurent, Regestes, nº 1203; sur la confirmation de l'élection d'un higoumène, avec ou sans sphragis, cf. DE MEESTER, De monachico statu, p. 233-237; Hunger, Kaiser Johannes, p. 365-367; Ire Partie, p. 124, notes 134, 137.

L. 137-138 : ὅσους - ἐγκρίνοι. Sur cette phrase, voir nº 12, l. 151-152, notes.

L. 162: sur les ἐπιγόνατα (ἐπιγονάτιον, ἐπιγόνατον) vêtement liturgique porté par l'évêque (Rhalli-Potli, Syniagma, 4, 478; Syméon de Thessalonique, PG, 155, col. 713), cf. de Meester, ibid., Index, s.v. epigonatium; T. Papas, Studien zur Geschichte der Messgewänder im byzantinische Ritus, Munich, 1965, p. 130-153. L'octroi de ce privilège montre qu'au xive siècle le prôtos devait être un prêtre, ce que confirment les signatures des prôtoi de cette époque (ἱερομόναχος). Avant la fin du siècle, tous les archimandrites des couvents avaient reçu ce privilège, cf. MM, II, p. 22, l. 32: ὡς σύνηθές ἐστι τοῖς ἀρχιμανδρίταις τῶν λοιπῶν σεδασμίων μονῶν.

Actes mentionnés: 1) Chrysobulles de divers empereurs accordant des libertés à l'Athos (l. 84, 151). 2) Lettre (cf. l. 111: γράφει) de l'empereur Andronic II aux Athonites les informant de sa décision de subordonner le prôtos au patriarche : perdue. 3) Lettre (γράμματα, l. 126, 131) des Athonites à Andronic II ; ils déclarent qu'ils acceptent avec joie sa décision : perdue.

+ Μὴ ἐκκλίνειν εἰς δεξιὰ καὶ εἰς ἀριστερὰ μὴ ἐκκλίνειν · ||² τὸ μὲν ὡς ἔξω, τὸ δ' ὡς εἴσω, τοῦ κατ' ἀρετὴν σκοποῦ ||³ πίπτοντα καὶ διὰ τοῦτο τῷ μέτρω λυμαινόμενα, ||⁴ Σολομῶν πάλαι μετὰ τῆς

άληθείας είδως διχαιοῖ · ||5 γράφων ό δ' αὐτὸς μήδὲ χατα πολύ δίχαιόν τινα ||6 γίνεσθαι μήδὲ τὰ περιττὰ σοφίζεσθαι, ώς καὶ αὐτὸν ||² τὸ κατ' ἀρετὴν παρελόμενον ἴσον, τὸν ἴσον δικαιοῖ ||<sup>8</sup> τρόπον ἐκφεύνειν, καὶ  $\mu\eta$  πλέον ή δέον οὕτω γίνεσθαι ||° δίκαιον. Ή γὰρ ἀρετή τῶ τε λείποντι τῶ τ' αξ περιττεύ-|| $^{10}$ οντι καὶ άμφοτέροις ἐπιτιμῶσα τὸ ἴσον ἀσπαζο- $||^{11}$ μένη τιμᾶ, κὰι ἀυτό γε κοσμοῦσα ἀρετή τ' ἔστι (καὶ)  $||^{12}$  γίνεται · τὰ [μὲν] ὑπὲρ ἀυτήν, τὰ δ' ὑπ' ἀυτήν πάντα, παρὰ  $||^{18}$  τὸ ἴσον καὶ τὸν λόγον ἐκφερόμενα πῶς αν ἐν ||<sup>14</sup> τῷ τῆς ἀρετῆς ἴσφ μείνοι ; "Όθεν καὶ πολύ τὸ περὶ ||<sup>15</sup> τὴν ἀρετὴν ἐντεῦθεν ἀσαφὲς καὶ πλάνον ένδεί- $||^{16}$ κνυται, τὸ μὲν ἰσχυρὸν γενόμενον καὶ τοῦ μέτρου  $||^{17}$  κατακρατήσαν, τό δ' αι ὑποβάν, καὶ ούτως  $||^{18}$  ἀπολεϊπον ἀυτοῦ · οἶς  $\mu$ (ἐν) οὖν ἐπὶ τοῦ μέτρου  $||^{19}$  μένειν ἐγένετο - ταυτὸν δ' ἐπὶ τοῦ ἴσου καὶ τῆς  $||^{20}$  ἀρετῆς εἰπεῖν —, τούτοις εἰς οὐδὲν οὕτ' ἐμφανὲς  $||^{21}$  οὕτ' ἀ[φανὲς] προσκρούειν ἐγένετο · όσοι δ' ἐρρύησ(αν)  $||^{22}$  ἔξω τοῦ ἴσου, οὖτοι πάντες ὡς τοῖς διχαίοις δ- $||^{23}$ φλοντες, ἢ αὐτοί γε ὕστερον, η ύπερ αὐτῶν ἔτερος,  $||^{24}$  ἀποδιδόντες τῶ μέτρω τὸ λεϊπον ἐδράδευσαν  $||^{25}$  ἀρετῆ καὶ τῷ καλῶ προσθέμενοι συνεστήσαντο.  $\parallel^{26}$  Πρὸς τί ταῦτα, καὶ ὁς ὁ τοῦ λόγου σκοπός; "Όρος  $\parallel^{27}$  ἔστι μέγα περὶ τὰ δυτικά, πάλαι μ(ἐν) τὴν τοῦ "Αθω ||28 λαχὸν ἐπωνυμίαν, ὕστερον δ' ἐφ' ἡμῶν ὧν βασιλεὺς ||20 καὶ Χ(ριστό)ς ὁ Θ(εό)ς άγιον μετονομασθέν, ἐκ τῆς ἐκεῖσε || 80 κατά Θ(εό)ν συνεχοῦς ἀρετῆς μετονομασθέν ούτω · ||31 εὐφυὲς σφόδρα τὸ "Όρος, ἀνάπλεων γὰρ ὅλης ||32 παντοδαπῆς ἡμέρου καὶ ἀγρίας αὕ καὶ τῶν ||33 ἄλλων ὅ[σ]α [ὑπερ]φυῶς ἔχει κοσμεῖν ὅρος · ||34 ἥ[μερος ὄψις τὸ "Όρος, ἀλλ]ὰ καὶ πηγαὶ ναμάτων||35 [ἀναδιδόμεναι συνε]χῶς καὶ δια παντὸς ῥέουσαι ||36 τ[ὸν εὐτυχῆ κ]ατὰ Θ(εὸ)ν καὶ ἀπράγμονα βίον τοῖς ἐκεῖσε ||³7 βιοῦν αἰρουμέν(οις) χαταχαρίζεται, ἀπωχισμένον ὅσον τὸ ||³8 ἐξ ἀν(θρώπ)ων, άλλὰ καὶ φιλάν(θρωπ)ον πάλιν (καὶ) πρὸς οὐδὲν ἐκταράττον τὸν ||39 βουλόμενον ἀσκεῖν ἀρετήν, τοὺς δ' όρῶντας τοὺς δ' ἀκούοντας ||40 ὑπὲρ αὐτοῦ θαυμαστῶς ἐκπλῆττον, πρὸς αὐτὸ τρέχειν καταναγκάζει, ||<sup>41</sup>πολλὴν ὑπεροψίαν τῶν ἀν (θρωπ)ινων καταψηφιζομένους (καί) περι-||<sup>42</sup>φρόνησιν, ἄτυφον δ' αὖ ἐτέρως ύπὸ τῆς ἀρετῆς ταπεινούμενόν τε  $||^{43}$  (καὶ) μετριάζον, καὶ ταῖς κ(α)τ(ὰ)  $\Theta$ (εὸ)ν λατρεί(αις) καὶ πόν(οις) κ(α)τ(ά) τὸ συνεχ(ὲς) ὑποκείμ(εν)ον. ||44 Οἱ γοῦν πάλαι τῶν βασιλέων οὕτως εὐμεν(ὲς) πρὸς την  $x(\alpha)\tau(\dot{\alpha})$   $\Theta(\epsilon\dot{\alpha})$ ν φιλοσοφί $(\alpha v)$   $||^{45}$  εὐρόντες, ἄτε δη καθαρόν καὶ ἄδατον ὅχλου παντός,  $(\kappa \alpha\dot{\alpha})$  την διάνοιαν ||46 έχον ἐπὶ Θ(ε)ῷ κινεῖν καὶ τρέπειν ἀεὶ εὐγενοῦς φρονήμ(α)τος (καὶ) φιλοτίμου ||47 ψυχ(ῆς). (χαί) εἰς τοῦτο μᾶλλον γενόμενοι, θαυμάζουσι μ(ἐν) τὸ περιττὸν ||48 εἰς ἀρετὴν τοῦ ["Ορους διαφαινόμΙενον, ὄσον δ' ἐλλεῖπον εἴδον τοῦ ||40 π[ρὸς ἡσυχίαν ζῆν τοὺς τῶν θορύδων] ἀπαλλαγέντας, τοῦθ' ἱχαν(ῶς) ||50 [προστιθέασιν, ὡς ἄν ἐκ τοιαύτης προν]οίας ἀθάνατον ἐκεῖσε ||51 [τὸ τῆς ἀρετῆς διαμείνοι, καὶ μέχρ]ι πάντων σχεδόν πίστιν ἰσχυρὰν ||52 [διαδῆναι τῆς ἐκεῖσ'] ἀρετῆς ἐποικοδομοῦσιν. 'Εκεῖσε χρῆμά τι ||<sup>53</sup> [σεμνὸν θείων κα]ὶ ἱερῶν οἴκων τῶν βουλομένων τὸν κοινὸν βίον εὐλαδ(ῶς) ||64 [καλ ἐπιπόνως] ἀνύειν, ἀλλὰ καλ ἀσκητήρια (καλ) φροντιστήρια ἐγγὺς ||65 ἀλλήλων ἐποικοδομοῦσιν οἰκοῦντα, ὡς' ἀν, εἴ τις τῶν ἐκ κοινοῦ ||58 (καὶ) πρακτικοῦ βίου σχολαστὴν (καὶ) θεωρητικὸν βίου ποθοῖ, ἐκεἴσε ||57 συστείλας ἐαυτὸν νήφοντι λογισμῶ ταῖς τοῦ θεωρ(εῖν) ἡσυχί(αις) καταζῆ, ||58 καί την ἀποχρῶσ (αν) εἰς βίον θεραπεί (αν) ἀφιεροῦσιν, ὡς' ἄν ||50 μη μέμψιν αὐτοῖς ὁ βίος φέρη τοῖς ἔξωθεν περισπωμένοις [[80 εἰς ἐπίνοιαν καὶ φροντίδα καθοσίωθεις ἀρετῆς, ἀλλὰ τοῦ [[61 ἰκανοῦ ἀπολαύουσιν άνεπαχθῶς ὑπάρχοι, εἰς ὅσον βούλοιντο ||∞ χρῆσθαι τῆ προθυμία καὶ ἀσκήσει τῆς ἀρετῆς. Δια τοῦτο ||63 καὶ ἔστιν ἰδεῖν μετριότητα θαυμαζομένην ἐκεῖσε, δίαιταν ||64 ἐς τὸ ἀκριδὲς συνεσταλμένην, καὶ πάσαν ἐντεῦθεν ἀρετήν, ||05 ὄση θεωρητική ὄση πρακτικής τε καὶ ἡθικής, φιλοπόνως ||06 γυμναζομένην καὶ [ἐξεργαζομένη]ν · ἐκεῖσέ τις θεατής γενέσθαι ||67 βου[λόμενος καὶ γενόμενος εἴσεται βίου]ς καὶ ήθη ἀνδρῶν [[68 [πρὸς πᾶσαν ἱσταμένων τὴν ἀρετήν, ἀκλί]των καὶ ἀναλώτων, [[80 ὅσα τε πρὸς ἀν(θρώπ)ινα πάντα, ἡμέρων τὸ ἡθος, ἀναισχύντων ||70 πρὸς τὰ τῆς πονηρίας πν(ευματ)ικά, καὶ μεθ' ἡσυχίας σφόδρα ||<sup>71</sup> διερχομένων τον βίον, πρός δὲ τοσαύτην αδ πάλιν ἐρημίαν ὅσον ||<sup>72</sup> ἐνδειχνυμένων τὸ φιλόστοργόν τε καὶ ήμερον πρὸς πᾶσαν  $\|^{73}$  ὑποδοχὴν (καὶ) ξενίαν. "Ωσπερ δ' οὐκ ἀρκεσθέντες τοῖς οὕτω  $\|^{74}$  λαμπρῶς πονηθεϊσι (χαί) φιλοτιμηθεϊσιν, οἱ θειότατοι τῶν βασιλέ(ων) ἐκεῖνοι, ||75 ἀλλ' ἀδέσποτόν τι χρῆμα την άρετην είδότες κάκεῖσε ||76 διαμένειν άδέσποτον μάλιστα δικαιοῦντ(ες), ὑπ' ἐλευθερίαν πᾶσ(αν) ||77 ἀνῆκαν τὰ κατ' αὐτό, (καί) εἰς πρωτεῖον τὸ "Ορος τιμήσαντες, ἰδίαν ||78 τινὰ τὴν ἀρχὴν ἀπένειμαν μήτε  $\pi(\alpha\tau)$ ριάρχη μήτ' ἐπισκόπφ  $||^{78}$  μήτ' ἄλλω ἀρχιερεῖ ὑποχειμένην τινί, άλλ' ὅσα κανόν(ες) ἱεροὶ || 80 την Έκκλησί(αν) ἐπὶ τοῖς τοιούτοις ἔχειν καλῶς πάλαι θεσπίζουσι, ταῦτ' || 81 ἀφαιρήσαντες πρῶτον ἐπ' αὐτοῖς τάττουσιν είναι παρὰ τῶν ||8º ἐκεῖσε πάντων μοναχῶν ἐκλεγόμενον, (καὶ) πάντας τοὺς άλλους ||83 πν(ευματ)ικώς διευθύνοντα αὐτὸν ὑφ' ἐαυτοῦ διεξαγόμενόν τε καὶ ||84 διοικονομούμενον, (καί) χρυσοδούλλοις λόγοις αὐτῶν οὕτως ||85 δια παντὸς ἔχειν ἐπικυροῦσιν. 'Αλλ' ἔλαθον ἐπικυρώσαντες ||86 ούτω παρενεχθέντες τοῦ ἀκριδοῦς τῆ φορᾶ τῆς ἐλευθεριας. ||87 Ἐκράτει τοίνυν τὰ τῆς ἐλευθερίας ταύτης μέχρι (χαί) ές τὸ παρὸν ||88 καὶ ἢ λανθάνον ἢ εὐλαδῶς πρὸς τὴν ἐλευθερίαν ἔχειν πεῖθον ||80 τοὺς μετ' ἐκείνους βασιλεῖς ἐπὶ τοσοῦτον ἐδίδου τὸν χρόνον [[90 κρατεῖν. "Οθεν καὶ οἱ ἐφεξῆς καθεξῆς προστιθέμενοι τὴν τοιαύτην ||<sup> $\alpha$ </sup> ἐλευθερίαν κἀκεῖνοι χρυσοδούλλοις λόγοις συνεπεκύρουν τὲ || $^{92}$  καὶ συνεπεδράδευον, (καί) τῆ ἐλευθερία προστιθέμενοι πλέον ||93 οὕτως ἐτέρως τῶν κανόν(ων) ἀφήρουν. 'Αλλ' ὁ χράτιστος καὶ ἄγιός μου 🛘 🖁 αὐτοκράτωρ, ὀξὸς ὢν ὑπὲρ πάντας ἐν τῷ δέοντι νοεῖν ἐν τῷ ||95 ἀσφαλεῖ πράττειν, (καὶ) μάλιστα εἰς ὄσα νόμος Ἐκκλησίας πάλαι ||98 θεσπίζων ἴσταται, (καὶ) πρός το τῶν κανόνων ὀρθὸν ὤσπερ ἐνθουσιῶν,  $||^{97}$  (καὶ) τῆς σ(ωτη)ρίας καὶ ἀσφαλεί(ας) αὐτῶν ἐν τάζει δεύτερα (καί) τελευταΐα ||98 τὰ πάντα τιθέμενος, (καί) ώς' ἄν οὐκ ἀδέκαστον οὐδ' ἄθικτον ||90 ὅσα πρὸς ἀρετὴν τὴν ἐλευθερί(αν) ταύτην ὀιόμενος, σχέπτεται ὅπ $(ω_{\varsigma})$   $||^{100}$  ἀν διαιτήσοι τοῖς πεπραγμένοις καλῶς. Καὶ τῆς μ(ἐν) δρμῆς τε  $||^{101}$  καὶ τῆς ἐλευθερίας τοὺς βασιλεῖς ἐπαινεῖ τὲ (καὶ) ἀποδέχεται,  $\| ^{100}$  σπουδάζει δ' είς τὴν τοῦ λείποντος ἀναπλήρωσιν. "Όθεν καὶ τὰ  $\| ^{108}$  περὶ τούτου κοινολογεῖται πρός την ήμων μετριότητα (καί) ἀρίστως  $||^{104}$  καί θεοφ[iλω]ς τ[α] της ἐλευθερίας οἰκονομεῖ · εἰδως γαρ  $| | ^{105}$  ώς  $\pi [$ ἄσα ἡ κατ' ἀρετὴν ἐλευ]θερία οὕτως ἀν σχοίη (καὶ) μείνοι  $| | ^{100}$  ἐλευθερία, εί [ἐκ τ]ῶν ἱερῶν ύπάρξοι κανόνων (καί) ἐν κανόνι ||107 φυλάσσοιτο τὸ ταύτης ἀξίωμα, μετριάζεί τι τῆς ἐλευθερίας  $||^{108}$  ταύτης ώς' αν τα τῶν κανόνων σώζοιτο δίκαια. Τὸ γοῦν καλὸν  $||^{108}$  καὶ καλῶς (καὶ) ἐπὶλυσιτελὲς τι δικαιῶν πράττειν, τοῖς ἐν τῷ "Όρει  $||^{110}$  πᾶσιν, δσοι τε προέχουσιν ἀρετῆ καὶ ὅσοι πρὸς αὐτὴν ἀναδαίνουσι,  $||^{111}$  γράφει καὶ προστάττων μηνύει τὰ τοῦ κ(α)τ(ὰ)  $\Theta$ (εὸ)ν τοῦδε σκοποῦ, καὶ ὡς  $||^{112}$  καλῶς έγει τὸν πρώτον ὑπὸ δεσπότιν εἶναι τὴν Ἐκκλησίαν καὶ τὴν ||113 χάριν, ἡν τοῖς ὑπ' αὐτὸν ἡγουμένοις παρέγει, ταύτην παρά τῆς Ἐκκλησίας ||114 λαμβάνοντα ἔχειν τὲ καὶ διδόναι. Πῶς γὰρ δικαίως καὶ κ(α)τ(ά) τὸ ἀκό-||<sup>116</sup>λουθον δώσει ταύτην μὴ λαδών πρότερον; Έξ οὖ πᾶσα ἀνάγκη ||<sup>116</sup> λαβεῖν λάβετε γάρ, φησι, πν(εῦμ)α ἄγιον ΄ ὥστε ὅις οὐ λαμβάνειν ἐστίν, ||117 οὐδὲ διδόναι πάντως ἐστίν. Εἰ δὲ καὶ μὴ ὑπὸ μίαν κεφαλήν, ||118 τὴν Ἐκκλησίαν, πάντα συναρμολογούμενα εἴη, πῶς ἄν εν σῶμα ||<sup>110</sup> μείνοι μή οὕτω πρό[ς] τὴν Ἐκκλησιαν τρέχοντα καὶ συναρμολογούμ(εν)α ||<sup>120</sup> τῷ [τὴν χάριν παρὰ ταύτης λαμ]βάνειν; "Η πῶς ἄν πρώτη [[12] κ[αὶ καθολική διαδαίνοι παραιρου]μένη τῷ καὶ ἄλλον είναι ||122 [εἰς τοῦτο; ἀΑκούουσι τὰ προστεταγ]μένα οἱ μοναχοί, (καί), ἀρετῆς ||128 ὄ[ντες γνήσιοι καὶ πρὸ τ]αύτης τέκνα τῆς Ἐκκλησίας, ὡς ||124 κα[λῶς γεγρα]μμένοις καὶ προσταττομένοις πείθονται, ||125 καὶ με[θ' ἡδον]ῆς ἀποδέχονται πάσης εἰς πέρας ταῦτα ἐλθεῖν ||<sup>126</sup> ἀσφαλείας κανονικῆς ἐξεχόμενα, καὶ κοινή ψήφω γράμμασι ||127 την αποδοχήν αναφέρουσι, και χάριν έχειν πολλήν ανθομολο-||128 γοῦσι τῷ ἐκ Θ(εο)ὕ βασιλεῖ ὁδηγούμένω παρ' αὐτοῦ εἰς ὅσον (καὶ) ||120 μέχρι νῦν ἑωρᾶτο λεῖπον καὶ τοῦ λοιποῦ δι' αὐτοῦ χαρισθὲν ||¹³٥ τοῖς ἐκεῖ. Δείχνυσι πρὸς τὴν ἡμῶν μετριότητα ὁ θειότατος |||¹³ βασιλέων τὰ γράμματα, ή δὲ καὶ συνεπινεύουσα καὶ συναπο-||182δεχομένη (καὶ) συνεπιτελοῦσα σφραγῖδα τῷ πρώτω ἐπιτί-||<sup>138</sup>θησι παραυτά, καὶ εἰς το εξῆς διὰ τοῦ παρόντος σιγιλλίου ||<sup>134</sup> δικαιοῖ τὸν πρῶτον ὑπὸ τὴν

π(ατρ)ιαρχικήν όρᾶσθαι σφραγίδα ||185 καλ παρ' αὐτῆς τὴν σφραγίδα δεχόμενον πρῶτον εἶναι (καλ) ἀκού-||136,20θαι πρῶτον, ἵν' ὡς ἔφημ(εν) τὴν χάριν ἐκ τούτου λαμιδάνων ||137 διαδιδῶ Γκαὶ ὅσους ἐκλεγό]με[νος] είς ἡγουμενικὴν προστασί(αν) ||188 ἐγ[κρίνοι. Καὶ τοῦτο λαθόντες καὶ ἀρκεσθέν]τες τούτω, μάλλον δὲ  $||^{130}$  [τοῦθ' ὡς ἐλλεῖτον τῷ "Ορει καὶ τοῖς ἐκ]εῖσε δόντες, ἐπὶ τῆς  $||^{140}$  [ἄλλης ὅλης ἐλευθερίας ἵστασθαι διακελ]ευόμεθα τῆς μήτε  $||^{141}$  [πατριαρχικόν μήτ' ἐπισκοπικόν ἔξαρχον εἰσ]ερχόμενον περὶ  $||^{142}$  [ψυγικῶν ανακρίνειν καὶ ἐξετάζειν. Τί γὰ]ρ ἐκεῖσε πλημμελη-||148[θείη τοσαύτης ἀρετῆς φιλοπονουμένης];  $^{\circ}$ Η πόσον πλημμελη $\theta$ (εν)  $||^{144}$  [τῆς θεραπείας έτέρου ὑπὲρ τὸν πρῶτον δ]εήσεται; Αλλ' οὐδ'  $||^{145}$  [αναφορά τις ὀνόματος πατριάρχου ἐν ταῖς ] θείαις ἱεροτε-||140λεστίαις ἀνενεχθήσεται, τοῦ δ' ἐκεῖσε ἐπισκόπου μάλιστ' ἀνε-||<sup>147</sup>νεχθήσεται · ἐκείνω γὰρ καὶ ἱεροὶ κανόνες τὴν τοῦ ὀνόματος ||<sup>148</sup> ἀναφορὰν ἐν ταῖς θείαις ἱεροτελεστί(αις) δικαιούντες διδόασιν. ||140 'Αλλ' οὐδ' ἔτερόν τι παραποιηθήσεται ή ὅλως μετακινηθήσεται ||<sup>180</sup> τῶν ἀνειμένων πάλαι εἰς ἐξουσίαν τῷ τοῦ "Όρους σεμνῷ ἐκ τῷν ||<sup>181</sup> ἐπιχορηγηθέντων παρά τῶν θειοτάτων βασιλέων λόγοις χρυσοδούλλ(οις), ||152 ἐκτὸς δὴ καὶ μόνου τούτου ὁ βοηθοῦντες ἡμεῖς τοῖς χανόσι δεδώχαμ(εν), ||153 δηλαδή την τοῦ πρώτου σφοαγίδα  $\cdot$  άλλά καὶ όσα ἐκεῖσε ἐπὶ ||154 στ(αυ)ροπηγίω  $\pi(\alpha \tau \rho)$ ιαρχικώ εἰσὶν ἀνεγηγερμένα, ταῦτα πάντα τὴν τοῦ  $\parallel^{155} \pi(\alpha \tau \rho)$ ιάρχου μνήμην ἐν ταῖς θείαις ἱεροτελεστίαις ἀναφερέτωσ(αν). Ἡ δὲ  $||^{156}$  μετριότης ἡμῶν ἄπασ(αν) τὴν κ(α)τ(ὰ) τὸ Θρος άρετὴν καὶ σεμνότητα | 1167 ἐξειδυῖα (καὶ) θαυμάζουσα (καὶ) ἀποδεχομένη, ὡς οὕτω φροντίσι πρὸς τὴν κ(α)τ(ἀ) ||158 Θ(εδ)ν ἐπιτεταμένην ἐλπίδα (καὶ) ἐπιφιλοτιμουμένη πν(ευματ)ικῶς γαρίζεται ||150 ὅπερ δοθὲν οὕτε τῆ τῶν χανόν(ων) ἐξουσία λυμαινόμενον ἔσται καὶ ||160 εἰς χάριν καὶ τιμὴν ἔσται τῷ "Όρει · χαρίζεται γὰρ διὰ τοῦ παρόντος ||161 σιγιλλιώδους γράμματος ἀπὸ τῆς ἄνωθεν αὐτῆ δοθείσης παρά τοῦ  $\| ^{162}$  πν(εύματο)ς ἐξουσίας λειτουργοῦντα τὸν πρῶτον  $\Theta(\epsilon)$ ῷ μετὰ τῶν ἱερῶν ἐπὶγονάτων αὐτὸν ||163 λειτουργεῖν, πολλὰ πρὸς τοῦτο τοῦ κρατίστου καὶ ἀγίου μου αὐτοκράτ(ο)ρος ||164 ὑποθεμένου καὶ παρακινήσαντος. "Εσται τοίνυν του λοιποῦ δεδομένον ||185 καὶ πεπραγμένον τῷ τε νῦν πρώτω καὶ τοϊς μετ' αὐτὸν πᾶσι καὶ εἰς ||¹66 αἰῶνα τῷ "Ορει δεδομένον. "Έσται καὶ μενοῦσιν ἀπαράβατα καὶ  $||^{167}$  ἀπαρεγχείρητα ὅσα δὴ τῷ παρόντι δεδικαίωνται σιγιλλίω καὶ  $||^{168}$  μηδείς ἀθέτησιν μηχανάτω. "Ιστω γάρ ὁ μηχανώμενος οὕτω, ||160 άθέτησιν κανονικήν μηχανώμενος, μήδὲ προδαλλέσθω χρόνον ||170 είς δίκαια · πολλώ γὰρ βέλτιον τὸ τῶν κανόν(ων) δίκαιον (καὶ) χρόνων ||171 ἰσχύειν καὶ [παν]τὸς άλλου ἢ χρόνου δίκαια τῶν ἱερῶν  $||^{172}$  νικᾶν κατεπ[αιρό]μενα καὶ κατακαυχώμενα +

 $||^{178}$ + ΝΙΦΩΝ 'ΕΛΕΩ Θ(ΕΟ)Υ 'ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΣ  $||^{174}$  ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΥΠΟΛΕΩΣ ΝΕΑΣ 'ΡΩΜ(ΗΣ)  $||^{175}$  ΚΑΙ 'ΟΙΚΟΥΜΕΝΙΚΟΣ Π(ΑΤ)ΡΙΑΡΧΗΣ +

### 12. CHRYSOBULLE D'ANDRONIC II PALÉOLOGUE

Χρυσόβουλλος λόγος (l. 171-172, 186, 194)

Novembre, indiction 11 a.m. 6821 (1312)

L'empereur garantit toutes les libertés des Athonites, sous la condition, acceptée par eux, que chaque nouveau prôtos reçoive la confirmation de la main du patriarche.

LE TEXTE. — A) Original, photographié par Dölger, puis par Lefort, dans les archives d'Iviron où il se trouve actuellement. Parchemin en quatre morceaux collés haut sur bas, 2757 (650+792+595+720) × 340 mm. État de conservation assez bon : déchirures au bord droit et entre les l. 166 et 167 qui sont endommagées; au bas, une partie du parchemin a disparu à l'endroit où se trouvaient les trous pour le cordon du sceau, également perdu. Encre noire foncée pour le texte, rouge pour les mots λόγον, -ου, -ος(l. 172, 186, 194), Νοέμβριον (l. 197), ένδεκάτης (l. 198), είκοστοῦ πρώτου (l. 199), et pour la signature impériale. Écriture régulière, orthographe correcte, peu d'abréviations, tréma sur les ι et υ, petit tilde sur les nomina sacra et sous l'expression τοαποτοῦδε (l. 177); sur les mots périspomènes, le scribe place l'accent sur la consonne finale (cf. l. 38, 68, etc.). Le second prooimion (l. 47) est introduit par une croix. Dans la marge droite, une croix en face de la l. 111, dans la marge inférieure, notice slave : za prota i za ib..... — Album, pl. XXXI-XXXV.

- B) Copie moderne dans les archives de Vatopédi, photographiée par Lefort-Mavromatis : cahier de vingt pages contenant quatre documents, dont le premier est le présent acte.
- C) Copie à Philothéou. Nous la connaissons par Philothéitès qui la mentionne dans une liste d'actes conservés dans son couvent (liste reproduite par Uspenskij, Istorija, III, 1, p. 307-308) : Χουσόδουλλον 'Ανδρονίκου βασιλέως, ,ςωκα' · Πάση μὲν νοητή κτίσει.
- D) Copies dans divers manuscrits: 1) Dionysiou 274 (xvr° s.), f. 582; une copie faite sur ce ms. par Ph. Géorgantas se trouve dans les papiers de S. Lampros (Κατάλοιπον ρξγ', cf. Néos Hell., 7, 1923, p. 342: peu de divergences par rapport à l'original); 2) Alhènes Musée Bénaki, Échangeables 44, (xvr° s.), f. 26 sq. = Andrinople Lycée grec 1237 (Stéphanidès n° 28, cf. BZ, 14, 1905, p. 596-597); 3) Ms. privé du xviir° s. (cf. éditions).

Editions: Uspenskij, Islorija, III, 2, p. 650-654, d'après l'original; C. E. Zachariae von Lingenthal, Einige ungedruckte Chrysobullen, Mémoires de l'Acad. impér. des Sciences de S.-Pétersbourg, série VII, t. 41, nº 4, 1893, p. 7-9, d'après une copie du XVIIIº siècle, inconnue de nous; Meyer, Haupturkunden, p. 190-194, d'après l'original; Chatzilòannou, Chrysoboulla, p. 1-5, d'après l'édition Meyer; Dölger, Schatzkammer, nº 5, d'après l'original.

Nous éditons l'original, sans tenir compte des lectures des copies ni des éditions.

Bibliographie: Uspenskij, Istorija, III, 2, p. 140-145 (traduction russe), et Pervoe Pulešestvie, II, 1, p. 476-480 (traduction russe); Geden, Ephémérides, p. 50 (fac-similé de la fin); A. Sigalas, 'Ιστορία τῆς ἐλληνικῆς γραφῆς, Thessalonique, 1934, p. 274 et fig. 221; E. Κουrilas, dans Ἐκκλησ. Φάρος, 49, 1950, p. 57-58; H. Hunger, Byzantinische Geisteswell, Baden-Baden, 1958, p. 260-264

L. 1 Mή ἐκκλίνειν - μή ἐκκλίνειν : cf. Prov . 4, 27. L. 5-6 κατὰ - σοφίζεσθαι : cf. Eccl. 7, 16-17. L. 116 λάβετε - άγιον : Jn 20, 22.

L. 12 μèν nous : τε Ι || 1. 31 après "Όρος sous-ent. ἐστί || 1. 65 après θεωρητική sous-ent. ἐστί, après ἡθινῆς, μετέχει || 1. 121 τῶ : lege τὸ || 1. 142 après ἐξετάζειν sous-ent. un participe p. ex. βουλομένης, ἐπιτρεπούσης etc. || 1. 165 τε : om. C || 1. 169 après μηχανώμενος sous-ent. ἐστί.

ACTES DU PRÔTATON. SECONDE PARTIE : ÉDITION DES ACTES (traduction allemande partielle); Dölgen, Regesten, nº 2342 (avec la bibliographie antérieure), et dans Acta antiqua Academiae scientiarum hungaricae, 10, 1962, p. 101 nº 38 (attribué à Michel VIII).

Analyse. — Préambules : Dieu a instauré l'ordre dans la nature, et les Pères de l'Église ont affirmé leur enseignement par des règles que l'on ne peut transgresser sans graves conséquences (l. 1-46). Éloge et description de la vie à l'Athos, nommé Sainte Montagne en raison de la vertu de ses moines (l. 47-77). Exposé : Les prédécesseurs de l'empereur, poussés par leur admiration. accordèrent par chrysobulles la liberté aux moines [de l'Athos], afin que rien ne vienne entraver leur combat spirituel (l. 78-88). Cependant, ils se sont laissé aller jusqu'à prescrire que le prôtos. chef spirituel de tous les moines, élu et intronisé par eux, ne dépendrait que de lui-même et n'aurait à recevoir de confirmation ni du patriarche ni d'un autre prélat, contrairement aux canons, ce qui était l'œuvre de l'Ennemi (l. 88-106). Mais la grâce de Dieu a visité l'empereur et lui a dicté le moyen de remédier à cette situation : il a écrit à tous les moines de la Montagne, higoumènes, hésychastes ou cénobites, et leur a proposé avec insistance une solution salutaire, à savoir que chaque prôtos recoive la confirmation d'un prélat (l. 106-129). [Les Athonites] ont accepté avec gratitude, mais ils ont demandé que ce prélat soit le patriarche œcuménique; ils se sont même empressés d'envoyer [à Constantinople] leur prôtos, l'hiéromoine Théophane, qui a reçu aussitôt la confirmation des mains du patriarche [Niphôn], conformément aux coutumes ecclésiastiques (l. 130-143). [Le patriarche] a alors délivré un sigilliôdes gramma qui donne aux prôtoi le droit [de se mettre] sous l'épistasie du patriarche, duquel ils recevront la confirmation par le signe de la croix; le prôtos ayant ainsi reçu la grâce divine, il la transmettra aux higoumènes des monastères, confirmés par lui. Ce retour aux prescriptions ecclésiastiques acquis, toutes les autres libertés sont confirmées par la lettre patriarcale. De plus, le patriarche, cédant aux instances de l'empereur, accorde au prôtos le privilège de célébrer la liturgie revêtu des épigonata (l. 143-168). Dispositif : Par le présent chrysobulle, l'empereur garantit et confirme les dispositions de la lettre patriarcale (qu'il reproduit en partie) (l. 168-185). Conclusion; mention des bénéficiaires de cet acte, le prôtos Théophane et ses successeurs; date; annonce de la signature impériale (l. 186-201). Signature autographe d'Andronic Doukas Ange Comnène Paléologue (l. 201-203).

Notes. — Sur les circonstances qui ont conduit à la promulgation du présent document, voir nº 11, notes et Ire Partie, p. 125-127. Comme le nº 11, ce chrysobulle comporte deux procimia impériaux, cf. H. Hunger, Procimion, Vienne, 1964, où notre acte est cité sous le nº 155, aux p. 111, 112. 134 et 196; R. Browning, Notes on Byzantine Procimia, Vienne, 1966.

L. 151-152: le pouvoir du prôtos sur la nomination des higoumènes (cf. nº 11, l. 138: ἐγχρίνοι, nº 12, l. 151 : διακρίνη) était assez théorique. Son intervention se bornait à la confirmation de l'higoumène élu par les moines de chaque couvent; mais il est vrai que lui et son Conseil avaient le droit et l'obligation d'intervenir s'ils voyaient que de graves infractions aux règles étaient commises par un higoumène (voir Ire Partie, p. 123 et note 131). Ni le sigillion (nº 11) ni le présent chrysobulle ne font mention d'higoumènes confirmés directement par l'empereur; mais nous savons que certains des grands couvents avaient reçu ce privilège. La Vie de Georges l'Hagiorite (§ 97, p. 154) nous apprend que l'higoumène d'Iviron était confirmé par l'empereur, comme l'était aussi l'higoumène de Lavra (voir Ire Partie, p. 82 et note 193). La Diègèsis mérikè a gardé le souvenir de la confirmation de l'higoumène de Lavra, Théodore Képhalas, par Alexis Ier (cf. Acles Lavra<sup>2</sup>, p. 53, 54). Le même empereur ordonna que l'higoumène de Xénophon, après avoir été confirmé par le prôtos, recevrait son bâton de la main de l'empereur (cf. Actes Xénophon, nº 1, l. 244-247); tel semble être aussi le cas pour l'higoumène de Vatopédi (ibid., l. 94-96). A la fin du XII<sup>e</sup> s., les grands couvents étrangers, Amalfitains, Iviron et Chilandar, qui venait d'être fondé, échappaient au pouvoir du prôtos (cf. Actes Chilandar, nº 4, 1. 57-61, nº 5, l. 22-24): cette indépendance ne pouvait se manifester, pensonsnous, que par la confirmation de leurs higoumènes directement par l'empereur. En 1259, un chrysobulle de Michel VIII (Actes Lavra, II, nº 71) consirme la tradition ancienne : indépendance de l'higoumène de Lavra envers toute autorité autre que l'autorité impériale, en raison des liens particuliers qui unissent Lavra à l'empereur. En 1316, on parle des « grands couvents impériaux » et d'autres « soumis au prôtos » (Acles Esphigménou², nº 12, l. 40-41), et en 1371, on donne comme étant indépendants du prôtos les couvents de Lavra, de Vatopédi, de Chilandar et d'Iviron (acte inédit de Xénophon, Laurent nº 33). Voir aussi Appendice I c, notes.

Prôtos mentionné: le prôtos en exercice, Théophane; voir liste des prôtoi, nº 51.

Actes mentionnés: 1) Divers chrysobulles (l. 83-84). 2) Lettre d'Andronic II aux Athonites (cf. l. 122-123 : κοινοποιεῖται) : sur ces actes, voir nº 11, actes mentionnés 1 et 2. 3) Acte du patriarche Niphôn (σιγιλλιώδες γράμμα, l. 170, 174) = Acte nº 11.

+ Πάση μεν νοητή κτίσει καὶ αἰσθητή ὁ ταύτην καταρχὰς ||² οὐσιώσας ἀρρήτω λόγω καὶ συστησάμενος όρους ||3 άληθῶς καὶ βάθρα ὥσπέρ τι θριγγίον ἀσφαλὲς ἐπήξατο ||4 καὶ χαράκωμα, καὶ οὐδέν τι των ἀπάντων ἀορίστως []5 χατέλιπεν, ὅποι περ ἀν τὴν ὁρμὴν ἔχοι καὶ φύσιν καὶ []6 κίνησιν, περιάγεσθαι καὶ τῶν δεόντων ἔξω που μετα-||『δαίνειν καὶ προχωρεῖν, ὡς ἄν μὴ τῆ ἀτάκτω καὶ ἀσχέτω ||8 ἑκάστου τῶν ὄντων ῥοπῆ ἀντ' εὐταξίας εἰς ἀκοσμίαν [] καὶ σύγχυσιν τὸ αὐτοῦ κάλλιστον καὶ ἐξαίρετον δημι-||¹⁰ούργημα συμβαίνη περιπίπτειν, ἐκ τῆς πρὸς ἄλληλα ||¹¹ μεταβάσεως. Ἐντεῦθεν ἄρα καὶ οἱ τῆς εὐσεδείας  $||^{12}$  κήρυκες καὶ διδάσκαλοι τῷ κανόνι τούτω στοιχή- $||^{18}$ σαντες καὶ ὡς ὑποδείγματι καὶ εἰκόνι χρησάμενοι  $||^{14}$  τὰς ἐαυτῶν εἰσηγήσεις τὲ καὶ νομοθεσίας ὅροις κατη- $||^{16}$ σφαλίσαντο καὶ ἐκράτυναν. καὶ μηδέν τι προστιθέναι  $||^{16}$  ἢ ἐλλείπειν γενικῶς ἀπεῖρξαν καὶ ἀπεφήναντο, εἰ μή που  $||^{17}$  καὶ εἴ τι τούτοις έτερον παραπλήσιον τύχη παρεμπίπτον ||18 άναγκαιότατον, καθά πολλάκις συμβαίνει γίνεοθαι, ώς ||¹² δοκεῖν μὲν ἀλλότριον, τῆ δ' ἀληθεία καὶ τῆ τοῦ Θ(εο)ῦ ἀγία || ²⁰ Ἐκκλησία ὀρθὸν καὶ ἀπλανὲς καὶ μὴ ἀλλότριον κρίνεσθαι ||21 μήδὲ τῆ κανονικῆ τηρήσει καὶ παραδόσει ἀντιπράττον ||22 ἀριδήλως καὶ λυμαινόμενον, μὴ προχειμένου δὲ  $\|^{23}$  τοιούτου σκοποῦ μὴδὲ τοῦ πράγματος ἀπαιτοῦντος  $\|^{24}$  ἀναγκαίως και ἐκδιάζοντος, οὐκ ἔστι πάντως συνοῖσον ||25 οὐδὲ θεμιτὸν ὅρια πατέρων ὑπερβαίνειν καί ||<sup>26</sup> παρεγκλίνειν τοῦ νενομισμένου καὶ τοῦ καθήκοντο(ς). ||<sup>27</sup> Εἴ περ γὰρ τοῦτο δοθείη, συμβαίη ἄν ἐπακολουθῆσαι ||<sup>28</sup> πάντως καὶ ἄτοπα ὡς καὶ πολλά πολλάκις τοιαῦτα ||<sup>29</sup> εἴωθε γίγνεσθαι. Διά τοι τοῦτο καὶ ὑπερδολλὰς  $||^{80}$  καὶ ἐλλείψεις ἐπὶ τοῖς κειμένοις ὅροις καὶ κανόσι  $||^{81}$  οὐ χρὴ το παράπαν έγγίνεσθαι · μεσότης γὰρ ἐπὶ πᾶσι  $||^{32}$  καὶ ὁ τοῦ συμμέτρου λόγος τῆ ἐπαινουμένη (καὶ)  $||^{33}$  ἀρίστη μοίρα παρά τῶν εὖ εἰδότων κρίνειν ὀρθ(ῶς) []34 ἐντέτακται καὶ καθέστηκεν. Ἐπεὶ καὶ πῶς ἄν καὶ || 35 σωμα λεχθείη πληρέστατόν τε καὶ άρτιον ὧ συμβέ-|| 396ηκέ τι έχειν μέρος έλλειπον ἡ περιττεύον ; \*Η πῶς ἄν ||<sup>37</sup> εἴποι τις ὡς ἀσφαλῶς καὶ δικαίως τόδέ τι ||<sup>38</sup> κατ' ισομοιρίαν μεμέρισται μὴ καὶ τῶν μερών ||30 αὐτοῦ ἐξ ίσου διανενεμημένων, ἀλλ' ἐνὸς ἐκ ||40 τούτων πλεονασμόν ἡ ἔλλειψιν κεκτημένου;  $^{\prime}$ Αλλ $^{\prime}$   $||^{41}$  οὐδ $^{\prime}$  ἀστρονόμος ἢ γεωμέτρης καὶ οἱ τῆς λοιπῆς  $||^{42}$  αὐτῶν συμμορίας καὶ ἐπιστημονικῆς φιλο-||48σοφίας δύναιντ' ἄν δρθῶς καὶ ἀσφαλῶς ||44 τελεσιουργῆσαι συμπέρασμα, μὴ τῶν ὅρων καὶ ||45 κανόνων ἢ καὶ προτάσεων εὖ συντηρουμένων ||46 αὐτοῖς καὶ μενόντων ἐν ἀκριβεία. 'Αλλ' ἐις τί ταῦτα ||47 τῆ βασιλεία μου λέλεκται ; + Τὸ ὄρος τοῦ "Αθω ||48 ἔστι μὲν ὡς ἀληθῶς τά τε ἄλλα θαυμαστὸν καὶ τερπνό-||<sup>40</sup>τατον καὶ τῶν πρὸς ἀνατολὰς κειμένων καὶ διαβε-||<sup>50</sup>βοημένων οὐκ ἔλαττον · εἰ δὲ καὶ παράδεισον έτερον [151 ἢ κατάστερον οὐ(ρα)νὸν ἢ καὶ ἀρετῶν πασῶν καταγώ-[152γιον τοῦτ' ἄν τις καλέσειεν, οὐκ ἄν (καὶ) ἀμάρτοι τοῦ ||58 δέοντος. Σεμνεῖα γ(ἀρ) ἐκεῖσε καὶ εὐαγῆ φροντιστήρια ||54 ἔστιν ίδεῖν κάλλει τὲ /(καὶ)/ μεγέθει καὶ τοῖς ἄλλοις πᾶσι ||55 τερπνοῖς ἐνευθηνούμενα καὶ ὡραϊζόμενα ||56 ἔτι τὲ μοναζόντων τάγματα καὶ συστήματα. [[57 κρείττω μὲν σχεδόν ἀριθμοῦ, θεωρία δὲ καὶ πράξει ||<sup>58</sup> χοσμούμενα, καὶ ὡς ἀστέρας δειχνύμενα φαεινούς ||<sup>59</sup> τῆ τε τοῦ βίου φαιδρότητι καὶ τῷ ἔξω κόσμου || <sup>60</sup> καὶ σαρκός είναι καὶ τὰ θεῖα δια παντός || <sup>61</sup> μελετᾶν καὶ τούτων κατατρυφᾶν ὡς ἐνόν, κἀκεῖθ(εν) ||<sup>82</sup> τὸν φωτισμὸν καὶ τὰς ἐλλάμψεις εἰσδέχεσθαι ||<sup>63</sup> καὶ μηδὲν ἄλλο ποθοῦντας ἡ τὸ ἀναλῦσαι καὶ  $[|^{64}$  συνεῖναι X(ριστ) $\tilde{\omega}$  · ταῦτά ἐστι τὰ ξύλα ἃ δ K(ύριο)ς ἐφύτευσε  $||^{65}$  τοῖς τοῦ θείου πν(εύματο)ς καρποῖς ἐπιδρίθοντα, οὖτοί εἰσι(ν) ||66 οἱ ἐν ἐρημίαις καὶ ὅρεσι διατρίδοντ(ες) καὶ σπηλαίοις ||67 καὶ όπαῖς τῆς γῆς συγκλειόμενοι, περὶ ὧν ὁ ||68 θεῖος Παῦλος φησίν. Ἐκ δὴ τῆς τούτων ἀρετ(ῆς) ||69 καὶ ύψηλῆς πολιτείας καὶ ἀγωγῆς καὶ τὴν  $||^{70}$  τῆς ἀγιωσύνης ἐπωνυμίαν τὸ ὅρος τοῦτο  $||^{71}$  προσείληφε κατά τὸ εἰκός. Εἰ δὲ καὶ ὅτι εὔθετον ||72 ἔλαχεν εἶναι τοῦτο καὶ δεξιὸν καὶ ἄγαν ἀρμοδιώ-||78τατον εἰς ὑποδοχὴν ἀνδρῶν σπουδαίων καὶ ||74 εὐλαδῶν ἢ καὶ ἄλλως ἀρετῆς μείζονος πρόξενον ||75 καὶ άγιότητος τοῖς ἐν αὐτῷ διατρίβουσι κάν-||<sup>76</sup>τεῦθεν καὶ τὴν προσηγορίαν ταύτην μετείληφε, ||<sup>77</sup> καὶ τοῦτο πάντως οὐ πόρρω τῆς ἀληθείας ἐστίν. ||78 Οὐκοῦν οἱ πρὸ ἡμῶν ἀοίδιμοι βασιλεῖς τὴν ||79 τοιαύτην τῶν ἀνδρῶν τούτων βιοτὴν καὶ [[80 πολιτείαν ἐκθειάσαντ(ες) καὶ ὑπερδαλλόντως [[81 ἀποδεξάμενοι θείω έρωτι χινηθέντ(ες) χαὶ ||82 ζεούση χαρδία πρὸς εὐποιΐαν τῶν αὐτῶν μοναχῶν, ||83 τήν τ' ἐλευθερίαν αὐτοῖς διὰ χρυσοβούλλων | 84 ἐδωρήσαντο λόγων καὶ ἄλλάττα εἰς ἀφορμ(ἡν) | 185 τοῦ ἑαυτῶν βίου καὶ σωματικήν παραμυθίαν [[86 καὶ σύστασιν, ώς ἂν μή δια ταῦτα εἰς τὸ τῆς [[87 ἡσυχίας ἔργον μηδέν τὸ προσιστάμενον έχοιεν ἐπὶ τ(οῖς) [[88 ὑπὲρ ἀρετῆς αὐτῶν ἀγωνίσμασιν. Ἐπαιρετοὶ μ(ἐν) οὖν ||89 τοῦ τρόπου τούτου τῆς εὐποιίας, ἀλλ' ἔλαθον ἑαυτοὺς ||90 τῆ ἐλευθερία ταὐτη ἐγκαταμίζαντ(ες) καί τι τῶν οὐ [[81 προσηκόντων · διεπράξαντο γὰρ καὶ ἐθέσπισαν είναι καὶ [[82 εὐρίσκεσθαι πρῶτον έν τοῖς αὐτοῖς μοναχοῖς ||98 παρ' ἀυτῶν μὲν τῶν μοναχῶν ἐκλεγόμενον ||94 καὶ εἰς τὸ αὐτὸ πρωτεῖον έγκαθιστάμενον, ||85 τοῦτον δὲ πάλιν πν(ευματ)ικῶς αὐτούς ἀνακρίνοντά τε (καί) ||96 διϊθύνοντα, αὐτὸν δὲ ὑφ' ἑαυτοῦ οἰκονομούμενον []97 καὶ διεξαγόμενον, καὶ μήτε πρὸς άγιωτάτου []98 π(ατ)ριάρχου, μήτε μὴν παρ' διουδήτινος έτέρου ἀρχιερέ(ως), [[80] λαμδάνειν σφραγίδα κατά τὴν ἐκκλησιαστικήν ||100 παρατήρησιν, όπερ δήτα (καί) ήν τοῦ 'Αντικειμένου ||101 ὑποδολή καὶ ἐπήρεια, τοῦ ἀεὶ μὲν τοῖς άν (θρώπ)οις βασκαί-||102 νοντος ἐπ' ἔργοις ἀγαθοῖς καὶ παρεμποδίζοντος, ||108 βασκήναντος δὲ κάνταῦθα καί τι τῶν μὴ δεόντων  $||^{104}$  προξενήσαντός τε καὶ παρενείραντος ἐπὶ τοῖς λαμπρ(οῖς)  $||^{105}$  τῶν βασιλέων έχείνων άριστεύμασί τε καὶ προτερή- $||^{106}$ μασιν. 'Αλλ' οὐκ εἴασε τοῦτο ἡ τοῦ  $\Theta$ (εο) ὅ ἀγαθότης,  $||^{107}$  ἡ τὰ πάντα καλῶς κυδερνῶσα καὶ διεξάγουσα, μέν(ειν) |[108 δια παντὸς ἀνίατόν τε καὶ ἀδιόρθωτον, ἀλλ' ὥσπερ ||100 έκάστω ἄλλο καὶ ἄλλό τι έκ τῶν αὐτοῦ πλουσίων ||110 δωρημάτων ἀπογαρίζεται, οὕτως κάμοὶ  $\tau(\dot{\eta}\nu) \mid \mid^{111}$  χάριν ταύτην ἐπεχορήγησε ΄ κινεῖται  $\gamma(\dot{\alpha}\rho)$  ή βασιλεία μου  $\mid^{112}$  ὑπὸ τῆς αὐτοῦ χάριτος καὶ έννοιαν λαμβάνει τοῦ  $||^{13}$  ἐπισυμβάντος οὕτω μὴ προσηκόντως, κάντεῦθ(εν)  $||^{14}$  καὶ πρὸς τὴν τοῦ πράγματο (ς) διόρθωσιν διανίσταται ||115 καὶ παντὶ τρόπω τὸ δέον ἐπιζητεῖ, όμοῦ μὲν πρὸς ||116 ἀποδογὴν καὶ εὐαρέστησιν τοῦ Θ(εο)ῦ, όμοῦ δὲ καὶ τὸ ||<sup>117</sup> προγεγονὸς ἐκεῖνο ἐπανορθῶσαι ποθοῦσα ἡ βασιλ(εία) μου ||118 - βασιλεύσι καὶ γὰρ προσῆκον ἔστι μάλα καὶ δίκαιον, ||119 εἴ τι που τοῖς πρὸ αὐτῶν τύχοι παρασφαλέν, ἐπιζητεῖν | 120 προθύμως τὴν εἰς τοῦτο θεραπείαν καὶ ἐπανόρθωσ(ιν) —, | 121 μέντοι γε καὶ τόνδε τὸν σκοπὸν καὶ τὴν πρόθεσιν  $||^{122}$  ταύτης ἡ βασιλεία μου γνωρίζει σαφῶς καὶ κοι- $||^{122}$ νοποιεῖται πᾶσι τοῖς ἐν τῷ δηλωθέντι ὅρει ποιου- $||^{124}$ μένοις τὴν ἄσκησιν, ὅσοι τὲ εἰς προστασίας καὶ  $||^{125}$  ἡγουμενείας, ὄσοι ἐν ἡσυχία καὶ ὅσοι ἐν κοινοδίοις ||126 τυγχάνουσιν, εἰσηγεῖται τούτοις καὶ παραινεῖ τὰ λυσι-||<sup>127</sup>τελή και σωτήρια ύπὲρ τοῦ προκειμένου σκοποῦ, ||<sup>128</sup> ὡς ἀν δηλονότι ὁ κατὰ καιροὺς εἰς πρῶτον εύρισκό-||128μενος ἐν αὐτοῖς δέχηται σφραγίδα ἀρχιερατικήν. ||180 Δέχονται ταῦτ' ἀσμένως ὡς εὐγνώμον(ες) (καὶ) ὑπήκοοι ||181 τῶν δεσποτ(ικ)(ῶν) ἐντολῶν καὶ τῆς πρὸς αὐτούς τοιαύτης ||182 κηδεμονίας καὶ προμηθείας, χάριν ὅτι πλείστην ὁμολογοῦσι ||133 τῆ βασιλεία μου, καὶ λαμβάνειν μὲν τὸν πρῶτον αὐτῶν ||<sup>184</sup> σφραγίδα συντίθενται, ἀλλ' αἰτοῦσι μὴ παρ' ἐπισκόπου ἣ ||<sup>185</sup> ἑτέρου ἀρχιερέως τινός, άλλ' ἢ παρὰ μόνου τοῦ ἀγιω- $||^{138}$ τάτου καὶ οἰκουμενικοῦ π(ατ)ριάρχου. 'Ουκόῦν καὶ ἐκπέμ- $||^{137}$ πουσι μετά πλείστης προθυμίας καὶ ήδονῆς τὸν ||188 νῦν εύρισχόμενον εἰς αὐτοὺς ὁσιώτατον πρῶτον ||189 ἱερομόναχον κῦρ Θεοφάν(ην) · δς καὶ καταλαδών ἐν- $||^{140}$ ταυθοῖ δέχεται αὐτίκα σφραγίδα πρὸς τοῦ  $||^{141}$  παναγιωτάτου μου δεσπότου τοῦ οἰκουμενικοῦ  $\|^{142}$  π(ατ)ριάρχου κατὰ τὴν ἐκκλησιαστικὴν τάξιν τὲ καὶ συνή-||<sup>143</sup>θειαν. Κάντεῦθεν καὶ τίμιον ἀπολύεται γράμμα ||<sup>144</sup> τούτου σιγιλλιῶδες δικαιοῦν ὅστ' ἀυτὸν δὴ  $\|^{145}$  τοῦτον τὸν ὁσιώτατον πρῶτον, καθεξῆς (δὲ) (καὶ) τοὺς  $\|^{146}$  λοιπούς, ὑπὸ τὴν π(ατ)ριαρχικὴν τοῦτο τὸ μέρος ἐπι- $||^{147}$ στασίαν τελεῖν καὶ παρ' ἀυτῆς δέχεσθαι τὴν σφρα- $||^{148}$ γίδα προηγουμένως. Εΐθ' ούτως είναι τε καὶ ἀκόυεσθαι ||140 πρῶτον, ὡς ἀν ἐντεῦθεν τὴν θείαν χάριν ούτος ||150 λαμβάνων καὶ τοῖς ἐτέροις ὁμοιοτρόπως  $||^{151}$  μεταδιδῶ, οθς ἄν δηλονότι διακρίνη ἀξίους  $||^{152}$  εἶναι καὶ ίκανούς εἰς προστασίας καὶ ἡγουμενείας ||153 τῶν ἐκεῖ διακειμένων σεδασμίων μονῶν. Τοῦτο γ(ὰρ) ||154 και μόνον (ώς) έλλεϊπον τοις έκεισε μέχρι του νύν, ήδη ||155 και πρὸς ἀναπλήρωσ(ιν) τῆς νενομισμένης ἐκκλησιαστ(ικ)(ῆς)  $||^{156}$  τάξεως ἐπιδέδοται, τὴν δ' ἄλλην πᾶσαν ἐλευθερίαν αὐτ(ὧν)  $||^{157}$  ἔχειν αὐτούς άμετάτρεπτον καὶ άμεταποίητον  $||^{158}$  τὸ δηλωθέν τίμιον σιγιλλιώδες γράμμα ἐπιδε- $||^{159}$ δαιοῖ καὶ ἐπικυροϊ. "Ετι γε μὴν ἀποχαρίζεται αὐτούς ||100 οὕτος ὁ παναγιώτατός μου δεσπότης ὁ οἰκουμενικός  $\| x \| = \pi(\alpha \tau)$ ριάρχης διὰ τοῦ ἡηθέντος τιμίου σιγιλλιώδους αὐτοῦ  $\| x \|^{162}$  γράμματος τῷ δηλωθέντι ὁσιωτάτω πρώτω (χαὶ) τοῖς  $||^{163}$  μετ' αὐτὸν χαθεξῆς (χαὶ) χάριν τοιάνδε, ίνα δηλονότι ἐν τῷ  $||^{164}$  λειτουργεῖν αὐτούς τῷ Θ(ε)ῷ μετὰ τῷν ἱερῷν ἐπιγονάτων ||185 τὴν τοιαύτην λειτουργίαν ἐπιτελῷσι, πολλὰ πολλάκ(ις)  $\| ^{166}$  [ύπ]οθεμένης καὶ αἰτησάσης τοῦτο τῆς βασιλεί(ας) μου  $\| ^{167}$  ώς μὴ ὂν ἐνδεδομένον πρότερον οὐδὲ σύνηθες, άλλ' ἄρτι ||188 πρώτως έγκαθιστάμενον. Ταῦτα τοίνυν καὶ ἔτερα πρό(ς) τούτ(οις) ||189 κατα μέρος δηλοποιούντος του τοιούτου τιμίου π(ατ)ριαρχικού ||170 σιγιλλιώδους γράμματος, άκολούθως τούτω καὶ ἡ ἡμετ $(\dot{\epsilon})\rho(\alpha)$   $||^{171}$  εὐσεδής γαληνότης τὸν παρόντα τόνδε χρυσοδουλλον  $||^{172}$  ΛΟΓΟΝ αὐτῆς ἐπιβραβεύει (xal) ἐπιχορηγεῖ δι' οδ ||178 xal στέργει xal βεδαιοῖ xal ἐπιχυροῖ αὐτό τοῦτο τὸ τίμιον ||174 π(ατ)ριαρχικόν σιγιλλιώδ(ες) γράμμα, καὶ ὀφείλει διαμένειν ||<sup>178</sup> εἰς τὸν ἑξῆς ἄπαντα καὶ διηνεκῆ χρόνον άμετάτρεπτον καὶ  $||^{176}$  ἀπαραποίητον (καὶ) ἀπαράθραυστον κ(α)τὰ πᾶσαν τ(ὴν) αὐτοῦ  $||^{177}$  δύναμ $|^{(17)}$  (καὶ) περίλη $(\psi)$ (ιν), (καὶ) ἔσται μὲν το απο τοῦδε ὁ κατα καιρούς  $||^{178}$  εύρισκόμενος πρώτος ἐν τῷ δηλωθέντι 'Αγίω "Όρει ὑπὸ τ(ῆς) ||<sup>178</sup> π(ατ)ριαρχικῆς μεγάλης πν(ευματ)ικῆς ἡγεμονίας τ(ἡν) σφραγίδα κατὰ τὸ έθος ||180 λαμβάνων, ἐκτελῶν (δὲ) (καὶ) τ(ὴν) θείαν ἱερουργίαν μετὰ ἐπὶγονάτ(ων), ||181 καθὼς ταῦτα έν τῶ παρόντι ἐχυρώθη (καὶ) τέτακτ(αι) · ἔσοντ(αι) δὲ ὁμοίως ||182 καὶ διαμενοῦσι βέβαια καὶ ἀπαραποίητα ές το παντελ(ές) (καί) τἄλλα ||188 πάντα ὅσα κατα μέρος τῷ δηλωθέντι τιμίω π(ατ)ριαρχικῷ σιγιλλι-||184ώδει γρά{γ}μ{ά}μ(α)τι ἐμ{ά}περιέχετ(αι), ἐλευθερί(ας) χάριν καὶ ἀνενοχλησί(ας) ἀυτ(οῦ) τὲ  $||^{186}$  τοῦ ὀσιωτάτου πρώτου καὶ τῶν εἰρημένων μοναχῶν.  $||^{186}$  Τἢ  $\gamma$ (ὰρ) ἰσχύι καὶ δυνάμει τοῦ παρόντος χρυσοδούλλου ΛΟΓΟΥ ||187 τῆς βασιλ(είας) μου διαφυλαχθήσετ(αι) καὶ μενεῖ εἰς ἄπαντα τὸν ἑξῆς ||188 χρόνον βέδαι(ον) (ὡς) εἴρητ(αι) (καὶ) ἀπαράθραυστον τὸ δηλωθ(ἐν) τίμιον π(ατ)ριαρχικ(ὸν)  $||^{180}$  σιγιλλιώδες γράμμα κ(α)τ(ὰ) τὴν δύναμ(ιν) αὐτοῦ πᾶσαν (καὶ)  $||^{180}$  περίλη(ψ)(ιν), (ὡς)

ACTES DU PRÔTATON. SECONDE PARTIE : ÉDITION DES ACTES κανον(ικ)( $\tilde{\omega}$ ς) καὶ εὐλόγ( $\omega$ ς) (καὶ) δικαίως ἐκτεθὲν καὶ ἀπολυθέν, (καὶ)  $||^{181}$  οὐδεὶς τῶν ἀπάντ( $\omega$ ν) έσεττ(αι) εἰς ἀθέτησ(ιν) ἡ ἀνατροπ(ἡν) χωρήσων τινὸ(ς) ||<sup>102</sup> τῶν ἐν αὐτῶ ἐξ ὀνόματος δηλοποιουμένων τὲ (καὶ) περιεχομένων,  $||^{193}$  ἐπεί περ (καὶ) εἰς τ(ἡν) τούτ(ων) ἀπάντ(ων) βεδαίωσ(ιν) καὶ ἀσφάλ(ειαν) (και) έδρασμόν ||194 (και) ό παρών χρυσόδουλλος ΛΟΓΟΣ τ(ῆς) βασιλ(είας) μου γεγον(ώς) ἐπεχορη- $\gamma(\dot{\eta})\theta\eta\mid_{1^{195}}$  (χαὶ) ἐπεδραθεύθη τῷ πολλάχις εἰρημένω ὁσιωτ(ά)τ(ω) πρώτω ἱερομον(ά)χω  $\mid_{1^{196}}$  χῦρ Θεοφάνει, μετ' αυτόν (δὲ) (καὶ) τ(οῖς) καθεξῆς γενησομένοις πρώτοις, ||<sup>197</sup> ἀπολυθεὶς κ(α)τὰ μῆνα NOE(M)BPION τῆς ἐνισταμένης ||  $^{198}$  ΕΝΔΕΚΑΤ(ΗΣ) ἐπινεμήσεως τοῦ ἑξακισχιλιοστοῦ ||  $^{189}$  ὀκτακοσιοστοῦ ΕΙΚΟΣΤΟΥ ΠΡΩΤΟΥ έτους,  $||^{200}$  έν  $\delta (καὶ)$  το ἡμέτερον εὐσ[εδές] (καὶ) θεοπρόδλητον

+ 'ANAPONIK[OS] 'EN X(PIST) Ω ΤΩ Θ(E) Ω ΠΙΣΤΟΣ ||²<br/>ο² ΒΑΣΙΛΕΥΣ ΚΑΙ 'ΑΥΤΟ-ΚΡΑΤΩΡ 'ΡΩΜΑΙ(ΩΝ) ΔΟΥ-|| $^{808}$ ΚΑΣ 'ΑΓΓΕΛΟΣ ΚΟΜΝΗΝΟΣ 'Ο ΠΑΛΑΙΟΛΟΓΟΣ +

# 13. CHRYSOBULLE-TYPIKON DE MANUEL II PALÉOLOGUE

Χρυσόβουλλος λόγος (l. 82, 83) Τυπικόν και ύποτύπωσις (1. 84)

Juin, indiction 14 a.m. 6914 (1406)

L'empereur établit les règles qui doivent régir la vie athonite, enjoint aux higoumènes et aux moines de les respecter et confirme les dispositions qu'il avait prises antérieurement par prostagma.

Le texte. — A ) L'original de ce document ne se trouve plus dans les archives du Prôtaton, mais dans celles d'Iviron, où A. Sigalas, Dölger et, récemment, Lefort-Mavromatis l'ont photographié. Parchemin en deux morceaux collés haut sur bas, 1074 (530+544)×430 mm. Bon état de conservation: quelques déchirures aux bords, quelques taches rouges et papier de renforcement au verso. Encre marron pour le texte, rouge pour les mots λόγος (l. 83), Ἰούνιον et τεσσερασκαιδεκάτης (l. 84), τεσσερασκαιδεκάτου (l. 85; l'espace réservé étant trop exigu, on a écrit le mot en toutes petites lettres et en partie au-dessus de la ligne); encre rouge de la même couleur pour la signature impériale. Pas de trace de sceau. — Sur la marge supérieure du recto, notice slave : Manouila c(a)ra prédanie s''bωr(ou) s(vja)tie gωτέ. Sur le papier de renforcement du verso, notice récente : Χρυσόδουλλον 'Εμμανουήλ, αὐτοχράτορος 'Ρωμαίων, χοινὸν τῷ 'Αγίῳ "Όρει καὶ τοῖς ἐν αὐτῷ εὐαγοῖς (sic) μοναστηρίοις, περιέχων περί ἀποταγῶν και ὑποταγῶν τῶν μοναχικῶς ζῆν ἐλομένων καὶ ἀπλῶς εἰπεῖν περί τῶν ἀληθεία ἀνηκόντων τῷ μοναχικῷ τάγματι. — Album, pl. ΧΧΧVI-ΧΧΧVIII.

B) Copie conservée à Philothéou. Nous la connaissons par Philothéitès qui la mentionne dans une liste d'actes conservés dans son couvent (liste reproduite par Uspenskij, Istorija, III, 1, p. 307-308) : 8) χρυσόδουλλον τοῦ βασιλέως Μανουήλ Παλαιολόγου τῷ ,ς ϡιδ' ἔτει · Καὶ ἰατροὶ δὲ ἄρα.

Éditions: Uspenskij, Islorija, III, 2, p. 675-682, probablement d'après l'original; Meyer, Haupturkunden, p. 203-210, d'après l'original qu'il a vu à Iviron; Chatzhoannou, Chrysoboulla, p. 47-53, d'après l'édition Meyer; Mamalakès, Sainte Montagne, p. 613-618.

Nous éditons l'original sans tenir compte des éditions précédentes.

Bibliographie: Uspenskij, Istorija, III, 2, p. 201-209 (traduction russe), et Pervoe Pulešeslvie, II, 1, p. 481; Dölger, Facsimiles, no 33, et Regesten, no 3312 (avec bibliographie).

ANALYSE. - Préambule : Tels les médecins et les éducateurs, ceux qui ont responsabilité d'âmes doivent prendre soin de ceux dont ils ont la charge, et les maintenir sur la route étroite de la vie monastique (l. 1-5). Exposé : Les circonstances difficiles ayant contribué au relâchement des règles monastiques dans les monastères de l'Athos, l'empereur doit agir pour imposer les améliorations appropriées (l. 5-9).

Suivent quinze clauses : [I] Il convient de sauvegarder en premier lieu les principes du renoncement et de l'obéissance (ἀποταγαί καὶ ὑποταγαί), car ils sont à la base du contrat entre les moines et Dieu, et leur transgression provoque la rupture de leur engagement envers lui (1. 9-13). Celui qui entre dans un monastère, que ce soit sans avoir rien à payer ou sans avoir à passer d'accord, mais qu'il s'engage à obéir à l'higoumène et à vivre en paix avec les frères. S'il veut faire un apport au monastère, qu'il le remette par sacte del donation, asin qu'il n'en tire aucun avantage, ou sans aucun accord particulier, selon la coutume en vigueur à Lavra, le nouveau-venu avant les mêmes avantages que les autres moines du monastère. S'il abandonne son monastère ou se retire sans le consentement de l'higoumène dans son kellion, et, sous prétexte d'hèsychia, embrasse l'idiorrythmie, il ne pourra rien recevoir du monastère ni réclamer de l'argent : que son apport ait été accepté sous forme de donation ou selon l'usage en vigueur à Lavra, le monastère ne lui devra rien puisqu'il aura manqué à ses promesses (l. 13-20). [II] Chaque moine devrait avoir renoncé à toute fortune personnelle, conformément à ses promesses; cependant, puisque certains possèdent quelques biens et qu'ils en tirent profit, il leur sera permis de continuer à le faire jusqu'à leur mort, mais ils laisseront par testament ces biens à leur monastère, comme c'est la coutume à Lavra. A l'avenir les moines ne posséderont rien, conformément à l'hypotypôsis d'Athanase et à leur serment, sauf si les circonstances ne permettent pas un tel changement dans les habitudes; qu'ils s'en tiennent alors à la coutume actuelle, et qu'ils laissent en mourant à leurs serviteurs et disciples ce qu'il convient, en reconnaissance des services rendus (l. 20-27). [III] L'higoumène sera élu non seulement par les quinze conseillers (βουλευταί), comme le veut l'hypotypôsis [d'Athanase], mais aussi après consultation et accord des moines notables qui vivent hors du monastère, à cause de l'importance qu'a pour tous le choix d'un père spirituel. C'est l'higoumène qui, en accord avec les conseillers, choisit les préposés aux divers services (διαχογηταί) du monastère et des métochia (l. 27-33). [IV] Exhortations aux moines : ils doivent aimer leur higoumène et lui obéir; à l'higoumène : il doit tenir les moines pour ses frères et pères, prendre soin d'eux, et les aider à trouver le chemin du salut (l. 33-37). [V] Interdiction aux moines et aux serviteurs de gérontes d'entrer et de sortir du monastère à leur gré, sans l'accord de l'higoumène ou de leur gérôn, qui doit examiner à leur retour l'état de leur âme (l. 37-40). [VI] Tout dans le monastère doit se faire après accord entre l'higoumène et les notables. En effet, les cités les plus prospères sont gouvernées par le conseil des meilleurs citoyens; la démocratie aussi bien que la tyrannie étant [des systèmes] absurdes, les

L. 66-67 εν έρημίαις - Υῆς : cf. Hebr. 11, 38.

L. 149 ούτος (lege ούτος) cerrigé sur ούτως || l. 189 σιγιλλιώδες cerrigé sur σιλγιλλιώδες.

monastères, comme les meilleures cités, seront gouvernés par l'higoumène et le conseil des notables. Au nombre de quinze, conformément à l'hypotypôsis [d'Athanase], ces derniers seront inscrits sur le registre (θέσις) du monastère; quand l'un d'eux meurt, les autres en choisissent un nouveau. afin que le nombre reste inchangé (l. 40-44). [VII] Le conseil [des notables] siège tous les jours ou. à défaut, tous les deux jours : il examine les affaires du monastère et [décide] à l'unanimité, à la majorité s'il y a désaccord. Les comptes, présentés par les préposés aux divers services, seront inscrits [dans un livre] et contresignés par les conseillers afin qu'ils ne soient pas falsifiés (l. 44-47). [VIII] Interdiction aux higoumènes d'accueillir des moines ayant abandonné leur monastère. surtout s'ils ont commis un délit, ou s'ils sont partis sans permission; conformément aux canons des premier et deuxième conciles, un higoumène ne peut accueillir le moine qui fuit son monastère que si son ancien higoumène refuse de lui pardonner (l. 47-52). [IX] Précautions à prendre pour la fabrication du pain eucharistique; on n'utilisera pas le surplus de ce pain pour les besoins de la table, sinon les coupables se verront infliger la punition subie par Élie et ses fils (l. 53-59). [X] Interdiction aux moines de sortir de la Sainte Montagne et de nouer avec des laïcs des liens de parrainage ou de fraternité, ce qui est inconcevable de la part de ceux qui ont abandonné leurs propres enfants et parents; si certains ont noué de tels liens, ils s'abstiendront de rendre visite à ces personnes, de partager leurs repas et de les coucher sur leur testament (l. 59-62). [XI] Que l'higoumène et les conseillers choisissent ceux qui dirigent les métochia selon leur conscience et non pas en fonction de relations, d'amitiés ou de gratifications; par de telles pratiques on aboutit à la ruine des monastères et à la perte des âmes, crime irrémissible (l. 62-68). [XII] C'est un sacrilège que de s'approprier les offrandes : si elles consistent en vases sacrés, ces objets seront placés dans l'église, les autres donations seront confiées aux responsables (διακονηταί) et utilisées pour les besoins du monastère (l. 68-70). [XIII] Interdiction aux moines d'accepter des eunuques ou des imberbes comme serviteurs ou comme novices, car une femme déguisée pourrait ainsi entrer dans le monastère (l. 71-72). [XIV] Interdiction de garder sur la Montagne des bêtes du sexe féminin, quel que soit le profit qu'on pourrait en tirer, afin que les regards des moines ne soient pas profanés par la vue des femelles (l. 72-74). [XV] Les maçons peuvent entrer et travailler dans un monastère; mais il leur est interdit d'y amener des imberbes, pour les raisons expliquées plus haut (l. 74-76).

Tous les higoumènes et moines de la Sainte Montagne ont intérêt à respecter ces dispositions prises par l'empereur, et à n'enfreindre aucun des articles exposés plus haut. Clauses pénales (l. 76-81). Clause particulière: L'empereur confirme les décisions contenues dans le prostagma qu'il a délivré antérieurement (l. 81-83). Conclusion; date; annonce de la signature impériale (l. 83-85). Signature autographe de l'empereur Manuel Paléologue (l. 86-87).

Notes. — Nous avons discuté les circonstances de l'émission de ce chrysobulle et nous l'avons comparé avec les typika de 972 et de 1045 dans la Ire Partie, p. 107-109.

L. 28, 29, 32, 33 : βουλευταί. C'est, à notre connaissance, le seul acte athonite dans lequel nous rencontrons cette expression pour désigner les moines notables d'un couvent. Manuel veut ainsi, pensons-nous, insister sur le rôle de conseillers que ces notables doivent assumer auprès de l'higoumène.

L. 28 : τῶν ἔξωθεν τῆς μονῆς οἰκούντων. Il s'agit des économes et des autres responsables des métochia hors de l'Athos, mais aussi des kelliotes.

L. 43 : ἐν τἢ θέσει τοῦ μοναστηρίου. Nous connaissons le terme technique θέσις et μεγάλη θέσις qui désigne les livres cadastraux; ici, il s'agit d'un registre sur lequel sont inscrits les noms de tous les moines du couvent.

L. 81 : μερικωτέρων κεφαλαίων. Nous pensons que ce sont les questions de l'impôt, que Manuel a traitées dans un prostagma du 29 septembre 1404 adressé à Dèmètrios Boulôtès, cf. Ire Partie, p. 107 et note 126.

Actes mentionnés: 1) Hypotypôsis d'Athanase de Lavra (l. 25, 28, 31, 43); sur ces mentions, cf. Ire Partie, p. 108. 2) Prostagma de Manuel II (l. 82), cf. ci-dessus, notes.

+ Καὶ Ιατροί δὲ ἄρα λοιμοῦ τοῖς σώμασιν ἐπισκήψαντος (καὶ) ταῦτα λυμαινομ(έν)ου, καν δυσίατον τυγγάνη τὸ ἐνογλοῦν, ἀλλ' οὖν τοῖς ἐχ τῆς τέγ[νης φαρμάχ]οις (καὶ) ταῖς γρηστοτέραις διαίταις περιγίνοντ(αι) ||2 τῆς γόσου κατα μικρόν, τὴν προτέραν εὐεξίαν τοῦ νοσοῦντος ἀνακαλούμ(εν)οι ' καὶ οἰ τῶν ψυχῶν δὲ ἰατροί, οἶς πάντ(ως) ἀγὼν τὸ κ(α)τ(ὰ)  $\Theta$ (εὸ)ν τοὺς μοναχούς ζῆν τὴν στενὴν ὁδὸν έλομένους καὶ τεθλιμμένην, εἴ ποτέ [[3 τινας τῆς εὐθείας παρατραπῆναι συμβαίη, τούτους ταῖς κατα μιχοὸν εἰσηγήσεσ(ιν) ὅθεν ἐξετράπησαν εἰς τοῦτο χειραγωγοῦσιν. Εἰ γὰρ (καὶ) μαθητῶν πολλάκις έπιμελουμένων ώς δύναμις διεγ[εί]ρουσ(ιν) αύτων ||4 τὴν σπουδήν οἱ τούτων παιδαγωγοί, ώσπερ κέντρω τῶ λόγω χρώμ(εν)οι, μή ποτε ῥαθυμίας ἐπεισελθούσης ἐξίτηλος αὐτοῖς γένηται ἡ περὶ τὴν τέγνην δομή, πολλώ μάλλον ἐπὶ τῆς μοναγικῆς πολιτεί (ας) προσήκει, ἡ (καὶ) τέχνη [] τεχνών ἄριστα όνομάζεται, τούς κατ' άρετην ήμεληκότας βιούν (καί) της στενής όδου τὸ άναντες άποσεισαμένους, τούτους πασι τρόποις όθεν έξετράπησαν είς τοῦτο καθοδηγεῖσθαι. Έπεὶ γοῦν (καὶ) ἐν ταῖς κ(α)τὰ ||6 τὸ ἄγιον ὄρος τὸν "Αθω σεδασμίαις μοναῖς ἡμελήθη τὰ πλείω τῆς μοναγικῆς πολιτεί(ας) τῆ τοῦ καιροῦ (καί) τῶν πραγμ(ά)τ(ων) ἀνωμαλία, δεῖν ἔγνω ἡ βασιλεία μου ἐκεῖνα τῶν ἡμεληθέντων ἀν[αρρύ]σασθαι πρὸς ||7 τὸ κρεῖττον, ὅσα νῦν πάλιν δίδωσιν ὁ καιρός, μή ποτε τῆ κατα μικρὸν ἀμελεία φροῦδα γένηται τὰ τῆς μοναγικῆς πολιτεί(ας) · εἰ δὲ μὴ πρὸς πάντα εὐθὺς τ(οὺς) μοναγούς διεγείρομεν τὰ ἔξ αργής τυπωθέντα, οὐ δια ||8 τοῦτο παροπτέα γε ταῦτα ή περ ἐπιμελητέον καὶ τὰ λείποντα κατοοθῶσαι. έπει (χαι) τὰ ύγιεινὰ τῶν σιτίων μὴ ὅτι τοῦ γοσήμ(α)τος οὐα εὐθύς ἀναιρετικὰ [δ]ια τοῦτο γε παροπτέα. άλλ' αἰρετέα μᾶλλον, ὅτι ποιητικὰ πάντ(ως) ||º τῆς ὑγείας κατα μικρόν · ἄλλωστε οὐδ' ἄν ἄλλ(ως) εἴη ἐπὶ ι τὰ μείζω τινὰ τῆς μοναγικῆς πολιτείας ἐλθεῖν, εἰ μή πως ἀπὸ τῶν ἐλαττόνων ἄρξαιτο. "Εστι δὲ πρώτ(0) τὸ τὰς ἀποταγὰς ὡς οἶόν τε τηρεῖσθαι τῶν μοναχῶν  $\cdot \mid \mid ^{10}$  τάξις γὰρ μοναχικῆς πολιτείας ού μόνον όσα τείνει πρός την της άρετης έργασίαν (καί) κτησιν και τῶν ἄλλων τῶν πν(ευματ)ικῶν έργων ἐπίδοσιν, δι' ὧν ψυγή μεταρρυθμίζεται πρό(ς) τὰ κρείττω (καί) τελεώτερα — δήλα δὲ [[<sup>11</sup> ταῦτα τῷ βουλομένω ἐκ τῷν θείων γραφῷν —, ἀλλά γε δὴ (καὶ) ἡ τῷν ἀποταγῷν (καὶ) ὑποταγῷν ὑπόμνησις (καί) ἐκπλήρωσις εἰδότων ἀκριδῶς (καί) τὰ τῆς μισθαποδοσίας, ἄτινα κεῖνται παρὰ Θ(εο)ῦ τ(οῖς)  $μοναγικ(\tilde{ω}_{c})$  κατὰ  $||^{12}$  τὴν ἐπαγγελίαν ζῆν ἑλομένοις,  $\tilde{ω}_{c}$  δὲ (καὶ) τὰ τῆς ἀπειλῆς καὶ τῆς κατακρίσεως, εί ψεῦσται φανεῖεν τῶν συνθηκῶν ἀς ἔθεντο πρὸ(ς) αὐτόν, ὁπότε τὸ ἄγιον ἐνεδύοντο σχῆμα, ὡς ὅσον  $\frac{1}{2}$ ν οί τοιοῦτοι έλλείπωσι τοῦ  $| \cdot |^{13}$  τὰ ὑπεσγημ(έν)α ποιεῖν, τοσοῦτον (χαὶ) ἀμαρτάνουσ(ιν) εἰς  $\Theta(\epsilon \delta)$ ν παραβάται φανέντες της πρό(ς) έχεῖνον ομολογίας. Τον εἰσιόντα εἰς το μοναστήριον καὶ ἀδελφὸν ἀποκαταστάντα γωρίς τῆς οἰασοῦν ἀπαι-||¹⁴τήσεως ἢ συμφωνίας εἰσιέναι, συνταξάμ(εν)ον ὑποταγὴν ωυλάττειν τῷ προεστῶτι (καὶ) εἰρηνεύειν μετὰ τῶν ἀδελφῶν : εἰ δέ τι (καὶ) προσενεγκεῖν τῆ μονῆ βουληθείη, ή χάριν προσενέξ(εως) (καί) ἀφιερώσ(εως) []15 τοῦτο δίδοσθαι παρ' αὐτοῦ, ὡς μηδὲν ἔχειν διχαίωμα έν τη μονή τὸν προσενεγχόντα διὰ τὸ προσενεγθ(έν), ή χαθώς ἐστιν ἔθος γίνεσθαι ἐν τῆ

ἱερᾶ (καὶ)  $\mu(\epsilon)\gamma(\alpha)\lambda(\eta)$  Λάδρα, τὸ δέ ἐστι συμφωνί $(\alpha v)$   $\mu(\epsilon v)$  οὐδεμίαν  $||^{16}$  τούτων μεταξύ προδῆναι διά τὸ καταδληθ(έν), ἀποκερδαίνειν δὲ (καὶ) αὐτόν ἐκ τῆς μονῆς ὅπερ καὶ ἕκαστος τῶν ἀδελφῶν. 'Εὰν δὲ ἢ τῆς μονῆς ἐξέλθη ἀφηνιάσας ἢ ἐν τῷ κελλίω αὐτοῦ παρὰ γνώμην ||17 τοῦ ἰδίου καθηγουμ(έν)ου καθίση, προσχήμι(α)τ(ι) ήσυχίας την ίδιορρυθμίαν άσπασάμ(εν)ος, τότε ούδὲ τι ἀπό τῆς μονῆς ὀφείλει λαδεῖν, οὐδὲ (ὑπέρ) $\pi$ (υ) $\rho$ (α) ἐξ αὐτῆς ἀπαιτεῖν · εἴτε  $\gamma$ (ἀρ) ὡς ἀφιέρωσις κατεδλήθη(σαν)  $||^{18}$  ταῦτα εἰς τὸ μοναστήριον, ἱεροσυλία ἐστι τὸ ἐξ αυτοῦ πάλιν τὸν καταδαλόντα πειρᾶσθαι ταῦτα ἀναλαδεῖν ' εἴτε κ(α)τ(ὰ) τὸν ἔτερον τρόπ(ον) τὸν κ(αὶ) ἐν τῆ ἱερᾶ Λάδρα διενεργούμ(εν)ον, οὐδὲ οὕτ(ως) ὀφείλει τὶ λαμβάνειν ἐχ  $||^{10}$  τῆς μονῆς, ὅτι τὰ ὑπεσχημένα οὐχ ἐφύλαξεν, οὐδ' ὤσπερ οἱ λοιποὶ τῶν ἀδελφῶν και αύτος έθέλει διάγειν · δεῖ οὖν αύτον ἐκείνων γε στερηθήναι & κερδαίνουσιν οἱ ἄλλοι τῶν ἀδελφῶν διὰ ||20 τὴν καρτερίαν αὐτῶν ἐκ τοῦ μοναστηρ(ίου) κ(αί) τὴν εἰρήνην (καί) τὴν ὑποταγὴν ἡν πρὸς ιι άλλήλους και πρό(ς) τον προεστώτα ένδείκνυνται. Το σπεύδειν μηδέν ίδιόκτητον έχειν τον μοναχικ(ώς) ζῆν ἐλόμ(εν)ον, ἀλλὰ ||21 τοῖς παροῦσιν ἀποτάξασθαι πᾶσι τῆς ἐντολῆς μεμνημ(έν)ον (καὶ) τῆς ἀπειλῆς, καθά (καί) ἐν τῷ περὶ ἀποταγῶν εἴρηται προ μικροῦ, (καί) βίον διώκειν ἐστ(αυ)ρωμ(έν)ον ὡς ἡ ύπόσχεσις · τοῦτο γάρ ἐστι τὸ ὄντ(ως) καλόν. Οὐδεὶς γ(ὰρ) ||22 τὴν χεῖρα αὐτοῦ, φησι, βαλὼν ἐπ' ἄροτρον (καί) στοαφείς είς τὰ ὀπίσω εύθετός ἐστιν εἰσελθεῖν ἐν τῆ βασιλεία τῶν οὐ(ρα)νῶν, ὅπισθ(εν) καλῶν έκεῖνα οῖς ώσπερ βάρος διὰ τὴν εἰς  $\Theta(\epsilon\delta)$ ν πορείαν ἀπεταξάμ $(\epsilon)\theta(\alpha)$ . Ἐπεὶ δὲ  $||^{23}$  τοῖς μοναχοῖς νῦν ίδιοκτήτ(ως) εύρισκονταί τινα κτήμι(α)τα πρόσοδον μερικήν αύτοῖς ἐκποιοῦντα κ(αί) δια τοῦτο οὐ ῥαδίαν έγοντα την ἀποδολήν, τούτων μεν τ(ην) γρησιν έγετωσαν ούτοι παρ' όλην αύτῶν | 24 την ζωήν ταῦτα γε καρπιζόμ(εν)οι, τελευτῶντες δὲ τῆ κατ' αὐτ(οὺς) μονῆ ταῦτα παραπεμπέτωσαν κ(α)τ(ά) τὴν ἐπικρατοῦσαν (καί) μέγοι του νῦν συνήθειαν ἐν τῆ Λάδρα · εἰς το έμπροσθ(εν) δὲ προσήκει μὲν κ(α)τὰ ||25 την ύποτύπωσιν τοῦ ἀγίου 'Αθανασίου (καί) την τούτων ἐπαγγελίαν μηδὲν αὐτ(ούς) ἰδιόκτητ(ον) έχειν · εί δ' έμπόδιον αὐτοῖς ὁ καιρός, μὴ συγχωρῶν ἀθρῶαν αὐτοῖς γενέσθαι τ(ὴν) ἐπὶ τὸ κρεῖττον μεταδολήν. ||<sup>26</sup> τοῦτο ἄγρις ἂν ὁ καιρὸς πάλιν παράσγη συναιρουμ(έν)ου Θ(εο)ῦ οὕτ(ως) ἐγέτωσαν τὰ έπικτηθησόμ(εν)α, καθώς έστι συνήθεια είς ἄπαν τὸ "Αγιον "Ορος. 'Απὸ δὲ τῶν προσόντ(ων) αὐτοῖς κινητών ἀφιέτωσαν ||27 τοῖς ὑπουργοῖς αὐτών ὑποτακτικοῖς ὁ βούλονται, πρὸς ἀμοιδὴν τῆς ἐκείνων ιιι ύπηρεσίας ἀφορώντες (καί) είς τὸ ἀρμόδιόν τε καί ἄμε<μ>πτον. Τὸν καθηγούμ(εν)ον γίνεσθ(αι) οὐ μόνον ||<sup>28</sup> τῆ τῶν ἐντὸς πεντεχαίδεκα βουλευτῶν ψήφω καὶ ἐκλογῆ κ(α)τ(ὰ) τὴν ὑποτύπωσ(ιν) τοῦ άγίου, άλλὰ (καὶ) τῆ συνελεύσει καὶ συμφωνία τῶν ἔξωθεν τῆς μονῆς οἰκούντων ἐκκρίτ(ων) ἀδελφῶν. Περί γ(άρ) ||20 τῶν τῆς μονῆς πραγμάτων ἀρκέσει πάντως ἡ τῶν ἐντὸς αὐτῆς βουλευτῶν διάσκεψίς τε καὶ συμφωνία · πρὸς δέ γε τὴν τοῦ καθηγουμ(έν)ου ἐπιλογὴν χρεία πάντ(ως) (καὶ) τῆς τῶν ἔξωθ(εν) παρουσί(ας), ||<sup>30</sup> οὐχ ὅτι μόνον ἄπαξ γινόμενον ἀδαρές ἐστι τοῖς ἔξωθεν τῆ μονῆ ἄπαξ παραδαλεῖν, άλλ' ότι και πάντας δεῖ συνδραμεῖν ἐπὶ τούτω (καὶ) συμφωνῆσαι ἄτε τὸν πν(ευματ)ικὸν ἑαυτοῖς έπιλεγο-||<sup>31</sup>μένους π(ατέ)ρα (καί) τούτω ἀκολουθεῖν καὶ μιμεῖσθαι (καὶ) ὑποτάσσεσθαι παρὰ τῆς έντολης καθάπαξ κελευρμένους, οι και ποιήσουσι τοῦτον ἐπιλεγόμ(εν)οι κατά την ἱεράν ύποτύπωσ(ιν) τοῦ άγίου ||<sup>32</sup> 'Αθανασίου τοῦ συνταξαμ(έν)ου τὰ κατ' αὐτ(ούς). "Ος καὶ όφείλει μετά τῶν βουλευτῶν τοὺς διακονητάς ἐκλέγεσθαι τῆς μονῆς, καὶ οὺς μ(ἐν) εἰς τὰ μετόχια ἀυτῶν ἀποστέλλειν ὁμονοία κοινῆ, οἴς δὲ ||38 τὰς ὑπηρεσίας τῆς μονῆς ἐγχειρίζειν · οὕτω γὰρ οὐδείς αὐτοῖς ἀντερεῖ οὐδ' ὑπονοήσει τούτους νοσφισαμ(έν)(ους), ἐπειδὴ παρὰ τῶν βουλευτῶν οὕτοι ἐξελέιν γησαν. Πάντας τ(ούς) άδελφ(ούς) || 34 στοργήν έγειν (καὶ) άγάπην εἰς τὸν προεστῶτα (καὶ) ὑπακούειν αὐτοῦ ἐφ' οἶς ἄν εἴπη καὶ διατάξηται — ὁ ἀκούων γάρ, φησιν, ὑμῶν ἐμοῦ ἀκούει καὶ ὁ ἀθετῶν ὑμ(ᾶς) έμε άθετεῖ —, (καί) ἔχειν αὐτόν ||35 ώς π(ατέ)ρα, μᾶλλον δε (καί) πλέον π(ατ)ρ(ό)ς, ἐπειδὴ τὰ πν(ευματ)ικά κρείττονα τῶν σαρκικῶν · τὸν δὲ καθηγούμ(εν)ον βλέπειν ἄπαντας ὡς ἀδελφούς καὶ π(ατέ)ρας.

καὶ πᾶσι τρόποις πειρᾶσθαι θεραπεύειν αὐτ(ούς) ||<sup>36</sup> καὶ χειραγωγεῖν πρὸς τὴν τῆς σ(ωτη)ρίας ὁδόν, έπει (και) δ Κ(ύριο)ς ήμων και Θ(εό)ς ούκ άπηξίωσε π(ατέ)ρας και άδελφούς καλέσαι τούς άκολουν θοῦντας αὐτῶ. Οὖτοι γάρ, φησιν, ἡ μ(ήτ)ηρ μου (καὶ) οὖτοι οἱ ||<sup>37</sup> ἀδελφοί μου. Τὸ μήτε εἰσελεύσεις ίδίας έγειν είς τὸ μοναστηρ (ιον) μήτε έξελεύσεις, άλλὰ πάντας μετὰ προτροπής καὶ μετανοίας έξέργεσθαι τοῦ προεστώτος · μετά δὲ τὸ ἐπανελθεῖν αὐτ(ούς), [[38 ἀνακρίνεσθαι παρ' αὐτοῦ διὰ τὰ καθ' ὁδὸν ψυχικά ή σωματικά συναντήμ(α)τα καὶ κανονίζεσθαι αὐτ(ούς), εἰ δεήσει, παρ' αὐτοῦ ή ἀπολύεσθαι μετά συγγωρήσ(εως). Το δε και είς τους ύπουργούς ||30 διαδήσεται των γερόντ(ων) μοναχών · εί γάρ αὐτοὶ οἱ γέροντες μετὰ προτροπῆς ἐξελεύσονται τοῦ καθηγουμ(έν)ου, πολλῶ μᾶλλον τοῦτο πρὸς τ(οὐς) αύτῶν τηρηθήσεται ὑπουργ(ούς) · ἢ πῶς ἄν φανοῖεν μα-[[<sup>40</sup>θηταὶ τούτων καὶ ὑπουργοὶ ὧν τὸν βίον νι (καί) την πολιτείαν ούκ έμιμήσαντο; Τὸ πάντα τὰ τῆς μονῆς μετὰ βουλῆς τῶν κρειττόνων γίνεσθαι καὶ τοῦ καθηγουμ(έν)ου · ἐπεὶ γὰρ τῶν πόλεων | |41 ὅσαι καλῶς πράττουσι τῆ τῶν ἀρίστων βουλῆ διοιχοῦνται, καὶ οὐ τῆ τῶν πολλῶν, οὐδὲ τῶν τυγόντων, οὐδ' αὖ τῆ τοῦ ἄργοντος μόνου — τὸ μὲν γὰρ δημοκρατία, τὸ δὲ τυραννίς, ἀμφότερα | 42 δὲ ὁμοίως ἄτοπα —, δίκαιον ἂν εἴη μηδὲν τῶν τοῦ μοναστηρ(ίου) γίνεσθαι ἄνευ τῆς τῶν κρειττόνων βουλῆς, ἀλλὰ πάντα μετ' εἰδήσεως καὶ γνώμης (καὶ) ἐνδόσε(ως) αὐτῶν (καὶ) τοῦ καθηγουμ (έν)ου. [48 Εἶεν δ' ἀν οὖτοι τῷ ἀριθμῷ πεντεκαίδεκα κατὰ τὴν ὑποτύπωσιν τοῦ ἀγίου, οι καὶ ἐξ ὀγόματος καταγράφονται ἐγ τῆ θέσει τοῦ μοναστηρ(ίου) · ὅτε δὲ αὐτῶν τινι συμδαίη τω γρεών λειτουργήσαι, [[44 τή των έναπολειφθέντ(ων) βουλή πρὸς τὸν έκείνου τόπον ἕτερος ἐκλεγέσθω, νιι ώς αν ό των βουλευτων αριθμός τηρηται αμείωτος. Τὸ συνέρχεσθαι τούτους ἐν τη συνάξει εἰ οἶόν τε καθ' έκάστην ||45 ήμέραν, άπαραιτήτως δὲ καθ' έκάστην δευτέραν, καὶ βουλεύεσθαι μετά τοῦ καθηγουμ(έν)ου περί τῶν πρακτέων καὶ ἐξετάζειν τὰς δουλείας τοῦ μοναστηρ(ίου), πῶς ἐγένοντο παρὰ τῶν ἀποταγθέντων ||46 διακονητῶν καὶ καταγράφειν αὐτῶν τῆς μονῆς τὸν γραμματ(ικ)(ὸν) εἴσοδον (και) ἔξοδον (και) ὑπογράφειν ἐν αὐτ(αῖς) τινὰς τῶν βουλευτῶν διὰ τὸ ἀδιάδλητον · εἰ δὲ γένηταί τις νιιι διαφωνία ἐν ||<sup>47</sup> ἀυτοῖς περὶ τῶν πρακτέων τὴν τῶν πλειόνων ψῆφον κρατεῖν. Τὸν ἀπ' ἄλλης μονῆς προσελθόντα μοναχὸν ἐν ἑτέρα μονῆ μὴ προσδέχεσθαι αὐτίκα παρά τοῦ ταύτης ||48 καθηγουμ(έν)ου ούτε μήν παραδλέπεσθαι τούς διὰ πλημμέλημά τι ἡ διὰ λειποταξίαν αὐτῶν τῆς ἰδίας μονῆς ἐξελθόντας καὶ τῆς πν(ευματ)ικῆς αὐτῶν μάνδρας ἀποσκιρτήσαντ(ας), ||40 ἀλλὰ τοὺς μ(ἐν) πᾶσι τρόποις ἐπανακαλεῖσθαι εἰς τὸ μοναστηρ(ιον) κατὰ μίμησιν τοῦ μεγάλου Θ(εο)ῦ (καὶ) σ(ωτῆ)ρ(ο)ς ἡμῶν, ὁς ἐπὶ τὸ πλανώμ(εν)ον ήκ(εν) ἀφεὶς τὰ μὴ πεπλανημ(έν)α κατὰ τὴν παραδολήν, ||50 τοὺς δ' ἀπ' ἄλλης μονῆς έξελθόντας καλ είς τὴν ἑαυτοῦ προσδραμεῖν ἐθέλοντας κ(α)τ(ά) τοὺς ἱεροὺς (καλ) θεί(ους) κανόνας τότε ποοσδέξασθαι, όταν μηνύσαντος αὐτοῦ τῷ ἰδίω καθη-[[είγουμ(έν)ω ἀφ' οδ ἐξῆλθε συγχωρῆσαι τῷ άδελφῶ τὸ άμάρτημα, οὖτος οὐκ ἐθελήση τοῦτο ποιῆσαι ' (καὶ) τοῦτο ποιεῖν οὕτ(ως) ὀφείλουσι δεδοικότες τὸ ἐπιτίμιον, ὅπερ οἱ θεῖοι καὶ ||52 ἱεροὶ κανόνες διαγορεύουσι τῆς πρώτης καὶ δευτέρας συνόδου πεοί τῶν ἀφ' ἐτέρας μάνδρας εἰς ἐτέραν μεταπηδώντων καὶ προσδεχομένων ἄνευ τῆς ῥηθείσης ιχ δοκιμασί (ας). ||53 Τὴν ζύμην, ἀφ' ἦς αἱ εὐλογίαι γενήσονται αἱ πρὸς τὴν θείαν ἀναφοράν, καθαρωτέραν είναι καὶ οὸ κατὰ τὴν ἄλλην ζύμην τὴν εἰς διακονίαν τῶν μοναχῶν · εἰ γ(ὰρ) ||54 ἐπὶ τῶν ἄνω χρόνων θυσίας τῶ Θ(ε)ῶ κατὰ το παλαιόν προσαγομένης τὸ πρῶτον (καί) ἐξαίρετον ἀυτῶ ἐκαρποφορεῖτο, πολλῶ μᾶλλον τῆς ἀναιμάκτου θυσίας νῦν αὐτῶ παρὰ τῶν ||55 ἱερουργῶν τελουμ(έν)ης τὴν ζύμην, έξ ής ὁ θεῖος (και) ἀκηλίδωτος ἄρτος γενήσεται, καθαρὰν και ἐξαίρετον είναι προσήκει, ἀ[φ'] ής οὐ πλείους εύλογίαι, άλλ' ἢ μόν(ον) ὅσαι ἀρχοῦσιν εἰς []50 ὑπηρεσίαν τῆς ἐκκλησίας γενήσονται · τὸ γὰρ ἐπέχεινα τούτων ποιῆσαι καὶ ὡς περιττευούσας μὴ τῷ Θ(ε)ῷ ἀναφέρεσθαι, ἀλλ' ἐσθίειν ταύτας τοὺς μοναχ (ούς), ἐφάμαρτον εἰς  $\Theta$ (εό)ν,  $||^{57}$  καὶ τὴν αὐτὴν καταδίκην ἐπάγον τοῖς τολμηταῖς ἡν ὑπέστησαν δ τε 'Ηλεί (καί) οί τούτου υίοί, οί μὲν πρίν τῷ Θ(ε)ῷ θυσιάσαι τὰ προσφερόμ(εν)α λαμβάνοντες ταῦτα

||58 καὶ κατεσθίοντες (καὶ) ἄλλοις διαδιδόντες, ὁ δὲ μὴ ὡς ἐξαναστὰς κατὰ τούτων μηδὲ κωλύσας αὐτοὺς τῆς ὁρμῆς, ἐξ οῦ δὲ πταίσματος αἰσχρῶς αὐτοὶ τὲ ἀπώλοντο []<sup>59</sup> καὶ Ἡλεὶ ὁ τούτων π(ατ)ἡο. η τε τοῦ Θ(εο)ῦ χιθωτὸς ἐχείνη παρεδόθη τοῖς ἀλλοφύλοις ώσπερεὶ τοῦ Θ(εο)ῦ μη ἀνασγομ(έν)ου x ταύτην μετὰ τῶν παρανόμ(ων) τούτων εὐρίσκεσθ(αι). Μηθένα ||<sup>60</sup> τῶν μοναχῶν τοῦ 'Αγίου "Ορους εξέργεσθαι (καί) συντεκνίας ή άδελφοποιίας ποιεῖν μετὰ κοσμικῶν · ἀνοίκειον γὰρ τοῦτο τοῖς μοναγοῖς οί και παισί και π(ατ)ράσι και άπλῶς πᾶσι ||ει τοῖς καθ' αίμα τούτοις προσήκουσιν ἀπετάξαντο. Καί εί προλαβόντες δέ τινες κατεπράξαντό τι τοιούτον, μηκέτι είς τους αὐτῶν ἀπίτωσαν οἴκους, μήδε συναριστάτωσαν ||® τούτοις ή συνδειπνήτωσαν ή όλως μετ' αὐτῶν συμποσιαζέτωσαν, μηδέ τι αὐτοῖς χι καταλιμπανέτωσαν ως κληρονόμοις αὐτῶν. Τὰ μετόχια δίδοσθαι πρὸς οὐς ἀν ὅ τε καθηγούμ(εν)ος ||<sup>93</sup> ἐπιλέζηται μετὰ τῶν βουλευτῶν ἐπὶ μάρτυρι τῶ Θ(ε)ῶ, μαρτυρούσης τῆς συνειδήσεως τούτων ὡς ού κατὰ σχέσιν η προσπαθώς ἐδόθησαν ταῦτα η ἕνεκα δωροληψίας εἰ μη γ(ὰρ) οὕτω γένητ(αι), ||64 ἀναφύονται γογγυσμοί καὶ ψηθυρισμοί παρὰ τῶν μοναχῶν, ὅθεν ἐπιγίνεται ἡ καταστροφή τοῦ μοναστηρ(lou) (καl) ή τῶν ψυχῶν ἀπώλεια (καl) φθορά, ἐκ τούτου δὲ καὶ ἡ τῶν μοναχῶν ἀνατρέ-||®6πεται ήσυχία καὶ ή μοναχική κατάστασίς τε καὶ πολιτεία. Τοῦ γοῦν Κ(uplo)υ λέγοντος ὅτι · °Ος σχανδαλίσει ένα τῶν μιχρῶν τούτων συμφέρει ἵνα χρεμασθῆ λίθος ὀνικὸς περὶ τὸν τράχηλον ||66 αὐτοῦ κ(αὶ) καταποντισθή εἰς τὴν θάλασσαν, ὁ τοσούτους καὶ τοιούτους σκανδαλίζων πόσον ὑφέξει τὸ κρίμα: Τῶ τοιούτω ἀρμόσει τό · Καλὸν ῆν εἰ οὐκ ἐγεννήθη ὁ ἄν(θρωπ)ος ἐκεῖνος, ὅτι || 67 ὅσον τὸ ἀφ' ἑαυτοῦ τὸ σῶμα τῆς ἀδελφότητος, ὅπέρ ἐστιν αὐτὸς ὁ Χ(ριστό)ς, εἰς μέλη κατατέμνει (καὶ) μέρη διὰ τῆς καταλαλιᾶς και τοῦ γογγυσμοῦ · εὐκαιρον οὖν ἐστιν εἰπεῖν ἐξάρατε ἐκ μέσου τὸν [[68 τοιοῦτον ἵνα μή μικρὰ χιι ζύμη όλον το φύραμα δολοί. Εί τι αν είσαχθείη έν τῆ μονῆ ἀπὸ προσενέζεως, είτε χρήματα είεν, εἴτε ໂερὰ σκεύη εἴτε ἔλαιον εἴτε ἄλλό τι τῶν [[69 εἰς χρείαν σωματικήν, τὰ μὲν ໂερὰ ἐν τῷ ναῷ ἀνατίθεσθαι ώς τῷ Θ(ε)ῷ ἀφιερωθέντα, τὰ δ' ἄλλα ἐγχειρισθῆναι τοῖς διαχονηταῖς (χαί) γνώμη τῷν βουλευτῷν και τοῦ καθηγουμένου [[70] ἐξαντλεῖσθαι ταῦτα εἰς τὰς ἀπαραιτήτους χρείας τοῦ μοναστηρίου · μή τινα δὲ ἐξ αὐτῶν τὸ οἱονοῦν ἰδιοποιεῖσθαι, ἱεροσυλία γὰρ τοῦτο καὶ ἀλλότριον τῆς μοναχικῆς πολιτείας. χιιι ||71 Μηδένα εὐνοῦχον ἢ ἀγένειον παρὰ τῶν μοναχῶν εἰσδεχθῆναι ἢ δι' ὑπουργίαν τινὸς ἢ διὰ τὸ τὸ μοναγικόν αὐτὸν ἀμφιάσασθαι σχήμα · λάθοι γὰρ ἄν ἐντεῦθεν (καί) γυνὴ τῆς μονῆς []22 ἐντὸς τολμήσασα χιν εἰσελθεῖν εἰς ἄνδρα μετασχηματισθεῖσα (καὶ) τὸν εὐνοῦχον ἢ τὸν ἀγένειον ὑποκριναμ(έν)η. Μηδέποτε εύρεθηναι θηλυ ζῶον τοῦ 'Αγίου "Όρους ἐντός, κὰν ὁποῖον ἄρα (καί) ἡ, ||78 κὰν ὁπόσην παρέχη μετὰ τῆς χρείας τὴν πρόσοδον · ἄπαξ γὰρ ἀπηγόρευται τοῦτο παρα τῶν ἀγίων ἐκείνων καὶ φιλαρέτων άνδρων ούκ άφελως ούδ' άλόγως, άλλα τω διά πάντων ||74 καθαρούς είναι τούς έν αύτῆ μοναχούς καί χν μήδὲ τοῖς ὀφθαλμοῖς αὐτ(οὺς) ὑποχραίνεσθαι τῆ τοῦ θήλεος θεωρία. Τοὺς οἰχοδόμου[ς] εἰσέρχεσθαι μεν εντός τῆς μονῆς (καὶ) τὰ πρὸ(ς) χρείαν ||75 τῶν ἀδελφῶν ἐνεργεῖν, παῖδας μέντοι μεθ' ἑαυτῶν οὐ συμπαραλήθονται άγενείους ἐπὶ προφάσει συνεργίας αὐτῶν · ὁ γὰρ αὐτὸς ἔσται καὶ ἐπὶ τούτων λόγος, δς καὶ περὶ τῶν εὐνούχων ||76 καὶ ἀγενείων εἴρηται προ μικροῦ. Τούτοις πᾶσι τοῖς τυπωθεῖσι (καὶ) έκτεθεῖσι παρά τῆς βασιλείας μου ἄπαντας τοὺς ἡγουμένους καὶ μοναγούς τοῦ 'Αγίου ''Ορους ἐμμένειν συνοΐσον ||77 ήγησάμεθα καὶ μηδαμῶς κατατολμᾶν τινὰ πρὸς ἀνατροπήν χωρῆσαί τινος τῶν ἄνωθεν κεφαλαίων, μεμνημ(έν)ον ώς εἴρηται καὶ τῆς ἀπειλῆς καὶ τῆς μισθαποδοσίας. []<sup>78</sup> Νῦν μὲν γὰρ στέφανοι (χαί) γέρρα παρά Θ(εο)ῦ τοῖς ἐργάταις τῷν τυπωθέντων, νῦν δὲ κόλασις ἡπείληται καὶ πῦρ τοῖς τούτων καταφρονηταῖς. Διὸ εἴ τις φωραθείη παρα φαῦλον [[70 θέμ(εν)ος ἄπερ ἐπὶ συστάσει (καὶ) ἀφελεία τῶν έν τῷ 'Αγίω "Όρει μοναχῶν ἐκτέθειται κ(αὶ) τετύπωται, μεμνήσθω καὶ τῶν ἀπειλῶν τῶν παρὰ τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόν(ων), (καὶ) γινωσκέτω ὅτι ||80 καὶ παρὰ τῆς βασιλείας μου οὐκ ὀλίγην ὁ τοιοῦτος ευρήσει την άγανάκτησιν ως καταπεπατηκ(ως) την ίδιαν συνείδησ(ιν) (και) άφορμη σκανδάλου τοῖς πολλοῖς γινόμενος.  $||^{\text{st}}$  Έπεὶ δὲ καὶ περὶ ἄλλων τινῶν μερικωτέρων κεφαλαίων ἡξίωσαν οἱ μοναχοὶ (καὶ) παρεκάλεσαν τὴν βασιλείαν μου ὑποτυπωθῆ(ναι) αὐτοῖς τὸ πρακτέον, διορίζεται καὶ περὶ τούτων  $||^{\text{st}}$  ἡ βασιλεία μου ἐν προστάγμ(α)τ(ι) αὐτῆς ὅσα ἐκεῖσε καταγράφονται · δ δὴ (καὶ) ἐπικυροῖ καὶ διὰ τοῦ παρόντος χρυσοδούλλου λόγου αὐτῆς, ἐπὶ τῶ πληροῦσθαι (καὶ) ταῦτα παρὰ τῶν μοναχῶν,  $||^{\text{st}}$  ἄσπερ δὴ (καὶ) τὰ ἐνταῦθα καταγεγραμμ(ἐν)α. 'Επὶ τούτω γὰρ καὶ ὁ παρὼν χρυσόδουλλος ΛΟΓΟΣ τῆς βασιλείας μου γέγονεν, ἐπὶ τῶ προσεῖναι τοῖς κ(α)τ(ἀ) τὸ ἄγιον δρος  $||^{\text{st}}$  τὸν "Αθω τιμιωτ(ά)τ(οις) μοναχοῖς ὡς τυπικόν τε καὶ ὑποτύπωσιν τῆς ὁφειλομένης παρ' αὐτῶν πολιτείας, ἀπολυθεὶς κ(α)τ(ἀ) μῆνα ΙΟΥΝΙΟΝ τῆς ἐνισταμ(έν)ης ΤΕΣΣΕΡΑΣΚΑΙΔΕΚΑΤ(ΗΣ) $||^{\text{st}}$  ἱνδικτιῶνος τοῦ ἐξακισχιλιοστοῦ ἐνακοσιοστοῦ ΤΕΣΣΕΡΑΣΚΑΙΔΕΚΑΤΟΥ ἔτους, ἐν ὧ (καὶ) τὸ ἡμέτερον εὐσεδές (καὶ) θεοπρόδλητον ὑπεσημήνατο κράτος +

 $||^{86}$  + Manoyha 'en χ(ρίστ)ω τω Θ(ε)ω πίστος βασίλευς και  $||^{87}$  'αυτοκρατώρ 'ρωμαιών) 'ο παλαιολόγου +

L. 11, 77 μισθαποδοσία : Hebr. 2, 2; 10, 35; 11, 26. L. 12, 21, 77 ἄπειλή : Λεί. 4, 29; 9, 1; Eph. 6, 9. L. 22 τὴν - οὐρανῶν : cf. Lc 9, 62. L. 36 ὁ ἀκούον - ἀθετεί: Lc 10, 16. L. 36-37 Οὔτοι - ἀδελφοί μου : cf. Me 3, 34; Lc 8, 21. L. 49 πλανόμενον : cf. Mt 18, 12; Lc 18, 4; I Pet. 2, 25. L. 52 πρότης καὶ δευτέρας συνόδου : cf. Rialli - Potli, Synlagma, 2, p. 658-659. L. 57-59 : cf. I Reg. 2, 12-4, 11. L. 65-66 °Oς - Οάλασσαν : cf. Mt 18, 6; Mc 9, 42; Lc 17, 2. L. 66 Καλὸν - ἐκεῖνος : cf. Mt 26, 24; Mc 14, 21. L. 67 : cf. I Cor. 12, 27. L. 68 μιαλό - δολοῖ : cf. I Cor. cf. I Cor. 12, 27.

L. 8 % : lege el.

### 14. ACTE DU PRÔTOS KOSMAS

Γράμμα (1. 25-26) Χαρτί (1. 33) 10 juin, a.m. 7008 (1500)

Le prôtos Kosmas accorde à Vatopédi le droit de faire paître ses chevaux sur un terrain appartenant au Prôtaton, moyennant une redevance de vingt livres de cire.

Le texte. — Original conservé dans les archives du Prôtaton (sacoche 15, pièce IA'), où Millet l'a photographié. Papier,  $370 \times 300$  mm. État de conservation médiocre : la moitié d'une ligne est effacée à l'endroit d'un pli, une partie du papier en bas et à gauche a disparu, emportant la moitié des signatures. Écriture appliquée, abréviations courantes; à remarquer la forme ancienne de certains  $-\lambda$ -(l. 2:  $\beta\alpha\sigma\iota\lambda\epsilon\iota\kappa\ddot{\eta}\varsigma$ , l. 5:  $\Pi\lambda\alpha\kappa\dot{\alpha}\rho\iota$ , etc.) et, à la l. 13, l'abréviation rare, deux points tenant lieu de  $\alpha$  final. L'orthographe est très défectueuse et la syntaxe encore plus. La lacune de la fin empêche de savoir si l'acte portait le sceau du prôtos. — Album, pl. XXXIX.

Inédit.

Analyse. — Exposé : Les moines de la laure impériale de Vatopédi se sont présentés [à l'assemblée] et ont demandé un terrain appartenant au Prôtaton pour y faire paître leurs chevaux.

Périorismos du terrain demandé, qui se trouve à l'intérieur des limites du Prôtaton (l. 1-15). Dispositif: Le 10 juin de l'an du monde 7008 [= 1500], le prôtos Kosmas, les pères spirituels et prêtres de la grande église du Prôtaton, ainsi que les gérontes des établissements monastiques (καθίσματα), après délibération, et eu égard à l'aide considérable que Vatopédi accorde à la grande église, ont décidé de permettre aux chevaux de Vatopédi de paître avec les six chevaux du Prôtaton le terrain décrit plus haut, mais dans lequel [les moines de Vatopédi] n'auront le droit ni de faucher l'herbe ni de couper de bois de charpente ou de menuiserie (l. 15-23). En échange, chaque mois de juin, Vatopédi apportera à la grande église comme gratification vingt litres de cire (l. 24-25). Conclusion, formule de garantie, annonce de la signature par le prôtos et par quatre moines (l. 25-30). Signatures autographes (celle du prôtos et celle de l'un des quatre moines ont disparu).

Addition. Formule comminatoire contre quiconque chercherait à aliéner, voler ou cacher ce papier, qui appartient au Prôtaton.

Notes. — Diplomatique. Ce qui reste de la fin du document permet de conclure que l'acte portait les cinq signatures aulographes, annoncées dans la ligne 29. Pourtant, par sa nature, le document appartient à la catégorie des actes de cession de kellia ou de terres du Prôtaton, pour lesquels normalement les actes délivrés sont des extraits des procès verbaux inscrits d'abord sur le registre du Prôtaton (voir ci-dessus, p. 168). Or, il existe à Vatopédi une pièce (nous l'éditons dans l'Appendice II en raison des éclaircissements qu'elle apporte au présent acte) qui comprend deux « notes ». La première est le résumé du présent acte (cf. Appendice IIa, analyse); la seconde résume les obligations des moines du Pantocrator envers le Prôtaton pour l'usage (dont la nature n'est pas précisée) du terrain dont il est question dans le présent acte. Elles ont été établies, nous semble-t-il, d'après leur mode de rédaction, sur la minute du Prôtaton; mais elles mentionnent un gramma que chacun des deux couvents intéressés détenait. Dans le cas de Vatopédi, il s'agit évidemment du présent acte. Cependant, il ne se trouve pas dans les archives de Vatopédi, mais dans celles du Prôtaton. Il nous paraît justifié de supposer qu'un prôtos a retiré par la suite à Vatopédi l'usage du terrain et en même temps l'acte qui le lui octroyait; ce qui expliquerait la présence de la notice comminatoire.

Le prôtos Kosmas. Le prôtos du présent document doit être Kosmas de Chilandar, distinct du prôtos Kosmas de Vatopédi; voir liste des prôtoi, nºs 97 et 98.

L. 6: στρώμοναν. Nous n'avons pu trouver ni la signification, ni une autre forme plus correcte de ce mot.

L. 8 : à la fin du mot ἀπανοθε- on lit plutôt un ω, ce qui ne produit aucun sens ; il est possible que le scribe ait dessiné ainsi deux σσ, donc ἀπανοθέσστ(ην) = ἀπάνωθεν εἰς τὴν ...

L. 11, 12 : γράμμα δ πρῶτος. Les bornes athonites portaient, au moins à partir de l'époque byzantine tardive, la lettre initiale du couvent qui possédait le bien limité (cf. Acles Lavra<sup>2</sup>, nº 21 : document sûrement remanié à une époque beaucoup plus tardive que sa date). Nous ne savons pas quelle était la lettre qui désignait les biens du Prôtaton.

L. 31: ωt Makarii. Nous ne connaissons aucun établissement dit τοῦ Μακαρίου. Peut-on penser à une faute: Makarii au lieu de Makrii? Dans ce cas, on pourrait identifier le Métrophane du présent acte avec l'higoumène de Makrou qui porte ce nom, lequel fut prôtos avant 1512/13: voir liste des prôtoi no 106; mais la restitution [Mitro]fan n'est pas certaine, voir l'apparat.

+ Δήλον ἔστω ἄπασην τὸ πὸς προσήλθων καὶ ἐζήτισαν οἱ π(ατέ)ρες καὶ ἀδελφοὶ ἀπο τῆς  $||^2$  βασιλεικής καὶ μεγάλ(ης) λαύρας του Βατοπαιδίου τόπον προτατινόν διὰ βωσκήν τῶν ||3 ἀλλώγων, τὸ ἕνε σύνωρον του Προτάτ(ου), ώς ὅπου ἕνι τόπος πρωτατινὸς εἰς τὸ ἐκεὶ μέρος, ||⁴ ὡς ἐξευγένι ὁ ρύακας ἀπὸ τὸν Ἡδείρων ἀπάνω, ὑποκάτω τ(ῶν) κελλίων του Νεκταρίου κ(αὶ) του [[5] Πλάκαρι, καὶ ἀυτὸν τ(δν) ρύακα ώς εὐγένι καὶ πληρώνι εἰς τ(ὴν) κορυφίν εἰς τὸ χείλος τοῦ  $\mu$ (ε) $\gamma$ (ά) $\lambda$ (ου)  $||^6$  ρύακος τδυ Παντοκράτωρος, ἀπ' αυτου ἐρχομένου βλέποντος πρός τ(ὸν) στρώμοναν εἰς τὸ ||7 κελίον του άγίου Γεωργίου του Φανερωμ(έν)ου, όπου ένι κ(αλ) βρήσις ελς τ( $\dot{\gamma}$ ν) στράτα, ἀπ'αυτου έρχετ(αλ)  $||^8$  τ( $\dot{\gamma}$ ν) στράτα πρὸς τὸν ρύακα του Παντοκράτορος κ(αὶ) ἔνε ἀπανοθέω τ(ἡν) στράτ(αν) λίθον πορίν, κ(αὶ) στ(αυ)ρὶν ||θ ἔχειν ἐν ἀυτῷ κολαφησμ(έν)(ων), εἰς ρυᾳ[κα] ...ζον, καὶ ἀπ' αυτοῦ ἀγωμένου εἰς τ(ὸν) ρύακα τ(ὸν) μέγαν του | 10 Παντωκράτορος, όπου κ(αὶ) πληρώνι τὸ σύνωρον του Πρωτάτου, κ(αὶ) άυτοῦ ἔνε εἰς πλάτανον καὶ εἰς ||11 πέτραν γράμμαν ὁ πρώτος, ἀπ'αυτου ἀφήνη τ(ἡν) στράταν τοῦ Βατοπαιδίου κ(αl) ἀυτοῦ στρέφε- $||^{12}$ ται τ(ον) ἀυτ(ον) ρύακαν καὶ εὐγένι εἰς τ(ην) κορυφ(ην), κ(αl)ἀυτοῦ ἔνε γράμμαν πρώτος, καὶ ἀπ' αυτοῦ στρέφετ(αι) πρὸς  $||^{13}$  τ(ὸν) "Αθω τ(ὴν) κορυφίν κορυφ (ὴν) ἔως εἰς τ(ὸν) στ(αυ)ρὸν τοῦ Ξυρωποτάμου, ὅπου ἔρχετ(αι) ἡ στράτ(α) ἀπὸ τ(ῶν) Καρε(ῶν) εἰς  $||^{14}$  τοῦ Ευρωποτάμου. Αὐτὸν να έχουν θέλημα να βόσκουν μέσα όπου σφαλήζη ἐντὸ(ς) ||15 τὸ σύνορον του Πρωτάτου. Εἰς τὸ ,ζη' ἔτος μηνὶ Ἱουνίω τ', καμοῦ ἐλαχίστοῦ Κοσμὰ (καὶ) πρώτ(ου)  $||^{16}$  τ(ἡν) ἀρχὴν σχώντος μου κ(αί) ὑποκρατοῦντος τ(ἡν) ράδυνἡν τ(ἡν) ἀρχὶν τ(ἡν) ἐμὴν του 'Αγίου 'Όρους ||17 καὶ κατά τὸ σύνηθες τ(ῆς) ἐκκλησίας του Πρω{τ}τάτου τῆς μεγάλ(ης) καὶ καθοληκ(ῆς) τούς πν(ευματ)ικούς  $\kappa(\alpha l)$   $||^{18}$  ίξρε $l_{S}$  κάι γέρωντ $(\alpha S)$  τῶν καθησμ $(\alpha)$ τ $(\omega v)$ , ὅπου ἐπιρετοῦν τ $(\dot{\eta} v)$  μεγάλην ἐκκλησ $l(\alpha v)$ τοῦ Πρωτάτ(ου),  $||^{10}$  κ(αὶ) ἡμῆς ἱδώντες τῶν ἀυτ(ῶν) πόθον καὶ θερμώτ(η)τ(α) καὶ βοήθειαν, τὸ ἔχουν εἰς τ(ὴν) ἐκκλησί(αν) τ(ὴν)  $\mu$ (ε) $\gamma$ (ά) $\lambda$ (ην) πλέ(ων)  $||^{20}$  τ(ῶν) ἄλλων μοναστηρί(ων),  $\kappa$ (αἰ) ἡμεῖς διασκεψάμ(εν)οι ἐποιήσαμ(εν), καὶ ἐκατέδημ(εν) τ(ὴν) πρὸς ἀυτ(ῶν) ζήτησι(ν),  $||^{21}$  κ(αὶ) δεδώκαμ(εν) τ(ὸν) ἄνω γεγραμ(έν)(ων) σύνωρον τοῦ Πρωτάτου, να βόσκουν τὰ ἄλογα τοῦ Βατοπαιδίου ||22 κὰι τοῦ Πρωτάτ(ου) ς' άλλογα, χωρίς ἀποδωλήν, μήτε χωρτάρ(ην) να θερίζουν, μήτε τετράγωνα να κόπτουν  $||^{23}$  μήτε σανήδια, μόνον τὸ χορτάριν να βώσκουν με τὰ ἄλογά τ(ους), τουτου χάρ(ην) ἐποιήσα- $||^{24}$ μ(εν)να δίδουν εἰς τ(ὴν) μεγάλην ἐκκλησί(αν) κερ(ὴν) εὐλογί(αν) λίτρ(ας) ἤκοσι κατ'έτος, μὴν 'Ιδυνίου να  $\|^{25}$  φέρνουν εἰς  $\tau(\dot{\eta}\nu)$  μεγάλην ἐκκλησίαν κερ $(\dot{\eta}\nu)$ . Τουτου χάρ $(\eta\nu)$  ἐγεγόνει, κ $(\alpha l)$  δεδώκαμ $(\epsilon \nu)$  τούτο τὸ γρά-||²٤μμα διὰ τ(ἡν) ἀγάπιν τ(ἡν) πρὸς τὸ μοναστήριν τ(ῶν) π(ατέ)ρων καὶ ἀδελφῶν κ(αὶ) δια βαιδέω- $||^{27}$ σιν τ(ὴν) ἐζ ήστερον διὰ τ(ὴν) εἰρήνην τουτο τῷ ἐπιήσαμ(εν), να μειδὲν ἔναι εἰς οἱκείοσ(ην) τοῦ ||28 μοναστηρίου, ἀμὴ ὅταν ἕναι θέλημα τ(ῆς) ἐκκλησί(ας) νά καμι ὁς θέλη ἡ μεγάλ(η) ἐκκλησία τοῦ  $\Pi$ ρω- $||^{29}$ τ[άτου ......]τοῦ πρώτ(ου) κὰι τ(ον) ὑπογραψάντων τεσσάρων, τὰ ἄλλωγα κ(α)μόν(ων) ||30 .....

||31 [signature du prôtos]

[Mitro]fan' wt Makarii

||32 [signature]

Ger[asim ot] Kaproulia: +

+ Afanasie ierωmonah ωt Ksist<r>i : -

||\$\$ + "Οστις τὸ ἀποζενώση ἢ κλέψι ἢ κρίψι το τοῦτο τὸ χαρτὶ ἀπὸ τῶ Πρωτάτω νὰ ένε ἀφορισ $\sigma[\mu \'ev]_{0c}$  ||\$\$ [παρὰ τῶν τιη' θ]εοφόρ(ων) π(ατέ)ρων τῶν ἐ<ν> Νιχαία (χαὶ) πάντ(ων) τῶν ἀγί(ων).

L. 1 lege ἄπασιν || 1. 4 lege ἐξεδγαίνει || 1. 5, 12 lege ἐδγαίνει || 1. 8 ἀπανοθέφ: cf. notes || λίθον: lege λίθος || 1. 9 lege κολαφισμένον, ἀγομένου || 1. 18 lege ἐπηρετοῦν (= ὑπη-) || 1. 19 lege ἡμεῖς, πλέον || 1. 22 lege χορτάριν || 1. 23, 25 lege χάριν || 1. 24, 25 lege κερὶν || 1. 27 lege ὑστερον, τοῦτο τὸ ἐποιήσαμεν, οἰκείωσιν || 1. 28 ός: lege ὡς || 1. 34 (Mitrojfan' vel [ Feojfan' vel [ Ste]fan'.

#### APPENDICE I

### DOCUMENTS SUR LES PRÉROGATIVES DE L'ATHOS

Les archives du Prôtaton renferment (sacoche 15, pièces Θ' et E') deux autres pièces que Millet a photographiées. La première, en parchemin, 460×320 mm, est en très mauvais état : trous, bord gauche coupé irrégulièrement à un moment où la pièce était pliée en huit. On y trouve, écrits d'une main du xv²-xv1² siècle, et sous le titre commun : Τοῦ ἀειμνήστου βασιλέως κῦρ ᾿Αλεξίου τοῦ Κομνηνοῦ, les textes a, b et c; laissant un petit espace, une autre main, un peu plus récente, a écrit, en continuant au verso, les textes d et e. — La seconde pièce, elle aussi en parchemin épais, 670×260 mm, écrit par une main du xv1² siècle, contient les mêmes textes sauf b, mais dans un ordre différent (a, d, e, c). A la fin le scribe a ajouté : + ᾿Αντίγραμμα ἐχ τοῦ παλαιοῦ ΰφους +, qui n'est sans doute pas notre première pièce, puisque l'ordre en est différent. Ces textes sont réunis parce qu'ils traitent du même sujet : les prérogatives de l'Athos envers les autorités civiles et ecclésiastiques.

Nous connaissons plusieurs copies et différentes rédactions de ces textes; ils sont le plus souvent dissociés, et parfois associés à d'autres, de contenu analogue. Il existe aussi une ou plusieurs éditions de chacun d'eux.

Nous éditons les textes dans l'ordre où ils se présentent dans la première pièce, qui semble être la plus ancienne, de façon critique; nous complétons les lacunes, signalées par des crochets droits, d'après la seconde pièce. — Album, pl. XL.

#### a) ORDONNANCE D'ALEXIS Ier COMNÈNE

Octobre, indiction 3 [1094 ou 1109]

ANALYSE. — [L'empereur] décrète que la Sainte Montagne sera libre et que les moines n'auront à supporter ni impôts ni vexations, afin qu'ils puissent prier en toute tranquillité pour l'empereur et pour le monde entier. Les archontes de la province ni les voisins n'auront le droit de pénétrer [à l'Athos]. Aucun évêque n'aura de pouvoir sur ses églises ni sur ses prêtres, car il a un seul chef, le prôtos, élu [par les moines]. Les contrevenants encourront la colère de l'empereur. Mention du ménologe.

#### b) DÉCISION DU SYNODE

[vers 1235]

ANALYSE. — Le Synode décide : Les Hagiorites ne sont soumis à aucun prélat. L'évêque d'Hiérissos est suffragant du métropolite de Thessalonique, mais il n'a aucun pouvoir sur les monastères de la Sainte Montagne. Pour les cérémonies nécessitant la présence d'un évêque, on fera appel à [l'évêque d'Hiérissos], ou à un autre, sur invitation du prôtos (l. 1-8). Les décisions susdites sont obligatoires, sous peine d'excommunication; elles ont été signées par le patriarche de Constantinople et par les prélats de [son Synode], et garanties par la signature en rouge des empereurs, [Jean Vatatzès et Jean Asan], comme le dit feu le grand logothète Constantin Acropolite, qui a écrit une Histoire commençant à la date de la prise de Constantinople par les Latins (l. 8-14).

Notes. — L'acceptation, en 1235, par l'empereur et le patriarche byzantins de la création d'un patriarcat bulgare a certainement donné lieu à une mise au point sur la juridiction de la nouvelle Église, que celle-ci fût sous la dépendance du patriarche œcuménique ou entièrement libre. Rien d'étonnant si les Athonites, établis au milieu d'une région convoitée par le tzar et l'Église bulgares, se sont empressés d'envoyer une ambassade à Gallipoli et de demander un acte garantissant leur statut exceptionnel, face aux anciens, mais aussi aux nouveaux, prétendants à sa « protection ». Le présent texte pourrait donc être le résumé remanié et simplifié d'une décision du Synode confirmant les libertés athonites. Mais un rappel de ces libertés pouvait aussi être inclus, à la demande des Athonites, dans l'acte général, ce συνοδικόν θέσπισμα que mentionne Acropolite (éd. Teubner, 1903, I, p. 50-51) et qui ne nous est pas parvenu. La référence (l. 13) à cet historien doit plutôt nous orienter dans cette direction. -- Ge texte a été publié par : Uspenskij, Islorija, III, 2, p. 620, d'après une copie de Vatopédi; Mordtmann, Hislorika, p. 71-72; Alexandre Lavriôtes, dans Néologos, p. 926, d'après un ms. de Lavra, et à la suite de notre texte d : Meyer, Haupturkunden, p. 189, l. 13-33, d'après deux mss d'Iviron (nos 754 et 382) et à la suite de notre texte d (ibid., p. 187-189, l. 12), tiré des cod. Iviron 388 et Hagias Triados, car, dit-il (p. 276), « mit dem Vorhergehenden ohne Frage zusammenhängt »; V. Zlatarski, dans Byzanlinoslavica, 2, 1930, p. 237, d'après les éditions Uspenskij, Mordtmann et Meyer. - Pour la bibliographie, voir le texte d. notes.

Certaines des copies, dont celle du Prôtaton, omettent une phrase (l. 9 ἀναθεματισμάτων - ταῦτα); il peut s'agir d'un saut du même au même (ταῦτα), dû au scribe de la copie dont elles dérivent, ou bien d'un effort maladroit pour rendre ce passage, assez mal tourné, un peu plus clair.

Δικαιοϊ δὲ καὶ ἡ ἱερὰ τῶν ἀρχιερέων σύνοδος παρ' οὐδενὸς τῶν ἀρχιερέων τοὺς 'Αγιορείτας ἄρχεσθαι ·
γενέσθαι δὲ ἐπίσκοπον 'Ιερισσοῦ παρὰ τοῦ μητροπολίτου Θεσσαλονίκης ἐπέτρεψε, διὰ τὸ μὴ τὴν τοιαύτην
μητρόπολιν Θεσσαλονίκης τῶν αὐτῆς ἐκκλησιαστικῶν στερεῖσθαι δι[καίων, μηδεμίαν ἄ]δειαν ἔχοντα
ὡς ἐπίσκοπον ἐν ταῖς εὑρισκομέναις σεδασμίαις μοναῖς κατὰ τὸ "Αγιον "Ορος, [ἀλλ' ὅτε χρεία τ]ις
γένηται ἱεροτελεστίας καὶ καθιερώσεως ναοῦ προσκαλούμενος εἰσέρχεσθαι, εἰ ἄρα [καὶ τὰ καθάπ]αξ
δόξαντα τῆ ἱερᾶ συνόδω φυλάττων φαίνεται ὁ τοιοῦτος ἐπίσκοπος · εἰ δὲ παραδαίνοντα ταῦτα θεάσονται,

Notes. — Ce texte est un des « documents » qui font partie de la Diègèsis mérikè, récit composite qui relate les troubles survenus au Mont Athos durant le règne d'Alexis Ier, surtout à cause de l'installation des bergers valaques. On y a inséré, plus ou moins altérés, une douzaine des documents qui traitent du statut de l'Athos. Parmi eux sept sont de l'époque d'Alexis Ier : cinq actes impériaux. un acte patriarcal et un des Athonites. Nous connaissons deux copies certifiées de ce groupe de sent actes: l'une d'octobre 1165 (ou 1180; mais, cette date, proposée par Darrouzès, Prôles, p. 414, n'est pas la seule possible, carl'acte de Charitôn ne fait pas partie du groupe), signée par l'évêque d'Hiérissos Basile et par trois juges de l'Hippodrome, Léon Monastèriôtès, Constantin Liparitès et Constantin Mésaritès (correction de Darrouzès, ibid., Kaisaritès copies modernes); l'autre, signée par l'évêque d'Hiérissos Grégoire (nous connaissons deux évêques d'Hiérissos de ce nom : l'un en 1304 et l'autre vers le milieu du xvres.) qui confirme une copie de la copie précédente. L'une et l'autre ont disparu des archives du Prôtaton. E. Kourilas, qui préparait une édition critique de la Diègèsis mérikè, les a cherchées en vain. Cependant, il en reste des « copies » faites sur la copie de Grégoire, dont la plus ancienne semble être celle d'un manuscrit de Moscou, Musée histor. 411 (anc. coll. synodale, Vlad. 421). Nous ne pouvons discuter ici ni de l'authenticité de tous ces actes, ni des transformations subjes par eux (en effet, nous nous refusons à croire que les hauts fonctionnaires du XIIe s. ont pu certifler comme conformes aux originaux les textes tels qu'ils nous sont parvenus) ; remarquons seulement, en ce qui concerne le présent texte, qu'il n'est qu'un extrait : il commence par θεσπίζομεν τοίνυν. début habituel du dispositif des actes impériaux; en outre, il a dû être transposé dans une langue plus simple (certaines expressions, par ex. l. 4, sont impossibles dans un acte officiel), d'où les divergences plus ou moins grandes que présentent les diverses copies. — Ce texte a été publié par : USPENSKIJ, Istorija, III, 1, p. 361-362, d'après un ms. d'Iviron, et ibid., III, 2, p. 619, d'après une copie de Vatopédi; Kalligas, Alhonias, p. 105; Pistès, Alhos, p. 86; Mordtmann, Hislorika, p. 66-67; GÉDÉON, Alhos, p. 105; ALEXANDRE LAVRIÔTÈS, dans Néologos, p. 926, en note, d'après un ms. de Lavra; Meyer, Haupturkunden, p. 172, l. 1-12, d'après un ms. d'Iviron; V. Zlatarski, dans Byzantinoslavica, 2, 1930, p. 236-237, d'après les éditions Uspenskij, Mordtmann et Meyer; CHATZHOANNOU, Chrysoboulla, p. 31, d'après l'édition Meyer. Cf. aussi Dölger, Regesten, nº 1248.

L. 6 : ἐχειροτόνησαν ἔχειν. C'est la leçon de certaines copies dont la nôtre; nous avons traduit cette expression impropre par : élu par les moines. La copie publiée par Meyer donne : ἐχειροτονήσαμεν καὶ ἡμεῖς καὶ ἐκεῖνοι.

L. 8 : certaines copies n'ont pas de ménologe, d'autres portent Νοεμβρίφ au lieu de 'Οκτωβρίφ, et certaines ajoutent après le ménologe : ἤν καὶ ἡ διὰ κηροῦ συνήθης σφραγίς.

Θεσπίζομεν τοίνυν τὸ "Αγιον "Ορος εἴναι ἐλεύθερον καὶ μηδεμίαν φορολογίαν ἢ ἐπήρειαν ἔχειν τοὺς ἐν αὐτῷ μοναχοὺς ἔως τῆς συντελείας τοῦ αἰῶνος, μνημονεύειν δὲ τῶν βασιλέων, καὶ ὑπὲρ ὅλου τοῦ κόσμου ἀπερισπάστως εὕχεσθαι · τοὺς τῶν ἐπαρχιῶν ἄρχοντας καὶ πλησιοχώρους [μηδεμί]αν κοινωνίαν ἔχειν εἰς τὸ "Όρος, ἀλλ' οὐδὲ ἐπίσκοπόν τινα διὰ τὰ καὶ τὰ καὶ τὰς προλήψεις τὰς [λεγομένας κατὰ τ τ]ὧν ἐπισκόπων καὶ διὰ τὸ μὴ δεσμεύειν τὰς ἐκκλησίας καὶ ἐντολὰς διδόναι τοῖς πρεσθυ[τέροις καὶ ἐπι]τιμᾶν αὐτούς, ἀλλὰ μίαν κεφαλὴν καὶ δεσποτείαν τὸν πρῶτον δν ἐχειροτόνησαν ἔχειν · οἱ δὲ καταφρο[νοῦντες αὐ]τοῦ ἔστωσαν ὑπὸ τὴν ἡμετέραν ἀγανάκτησιν. Εἶχε δὲ καὶ δι' ἐρυθρῶν γραμμάτων τῆς θείας καὶ βασιλικῆς χειρός · Μηνὶ 'Οκτωμβρίω ἰνδικτιῶνος γ'.

APPENDICES

έξ ἐτέρου ἀρχιερέως κατὰ προτροπὴν τοῦ κατὰ τὸ "Αγιον "Ορος ὁσιωτάτου πρώτου τὰς ἱεροτελεστίας ἐν ταῖς διαληφθείσαις τοῦ 'Αγίου "Ορους μοναῖς διαπράττεσθαι. 'Αφορισμῶν παρακολουθησάντων εἰς ταῦτα ἀναθεματισμάτων, ὥστε μηδὲν ἐκ τούτων ἀνατραπῆναι ἢ τὸ καθόλου ἀκυρωθῆναι ταῦτα, παρὰ τὸν καιρὸν ἐκεῖνον πραχθέντα καὶ τελεσθέντα, καὶ τοῦ Κωνσταντινουπόλεως ὑπογραφῆ καὶ τῶν περὶ αὐτὸν ἀρχιερέων βεδαιωθέντα [καὶ ἐξασφαλ]ισθέντα, οἱ βασιλεῖς ἐκεῖνοι δι' ἐρυθρῶν πιστωσάμενοι γραμμάτων εἰς αἰῶνα [τὸν ἄπαντα συντη]ρεῖσθαι παρεκελεύσαντο, ὡς ὁ μέγας ἐκεῖνος λογοθέτης ὁ 'Ακροπολίτης χρονικὴν ἱστο[ρίαν γράφων], ἀρξάμενος τὴν ὑπόθεσιν ἀπὸ τῆς Λατίνων τῆς Κωνσταντίνου πόλεως ἀλώσεως, ἀψευ[δῶς δι' ἐ]γγράφων παραδέδωκεν.

### c) LES PRÉROGATIVES DU PRÔTOS

Analyse. — Les privilèges accordés au prôtos par l'Église sont les suivants: il porte deux croix sur le phélonion, une devant, une derrière, de tissu rouge, symbole de son autorité [sur l'Athos], ainsi que le pogonalion [= épigonation]; il ordonne les lecteurs et les sous-diacres; il consacre les nouvelles églises de la Sainte Montagne; il délivre les mandats de confession et ordonne tous les higoumènes, sauf celui de la Grande Lavra de saint Athanase; il porte la croix sur le bonnet comme les évêques; il participe aux synodes en même temps que les évêques.

Notes. — Ce texte est une «note» qui rassemble tous les honneurs ecclésiastiques accordés au prôtos à diverses dates. Le plus ancien semble être le droit de confirmer les higoumènes de la Montagne, à l'exception de l'higoumène de Lavra, dit notre texte, qui dépendait directement de l'empereur; si à l'époque où la présente note a été rédigée seul l'higoumène de Lavra échappait au pouvoir du prôtos, il y eut des périodes durant lesquelles d'autres couvents avaient aussi reçu ce privilège (voir Acte nº 12, notes). Le privilège de célébrer la messe en portant l'épigonation lui a été conféré par le patriarche Niphôn (voir Acte nº 11, l. 162 et notes). C'est le patriarche Antoine, en 1392, qui lui accorda de nommer les pères spirituels et d'ordonner les lecteurs (ἀναγνώστας) et peutêtre aussi les sous-diacres (voir plus loin, texte e). La présence du prôtos dans certains conciles nous est connue par les tomes synodiques. Par contre, nous ignorons à quelle époque (certainement tardive) le prôtos reçut le droit d'orner son phélonion de deux croix rouges; d'après Balsamôn (RHALLI-Potli, Syntagma, 4, p. 546, 548) le phélonion orné de croix (πολυσταύριον) était réservé au patriarche; au début du xve s., il semble, d'après Syméon de Thessalonique (PG, 155, col. 716 A), qu'il faisait partie des vêtements liturgiques des évêques : cf. T. Papas, op. cit. (cf. nº 11, notes), p. 112-116, surtout p. 113, note 1. Sur la croix du bonnet, privilège des grands dignitaires de la Grande Église et, à partir du milieu du xive s., de ceux de la métropole de Thessalonique, cf. Darrouzès, Offikia Index, s.v. σταυρός, et G. Théocharidès, Ol σταυροφόροι άρχοντες τῆς μητροπόλεως Θεσσαλονίκης, Μακεδονικά, 3, 1956, p. 379-381). Enfin, il nous paraît difficile d'accepter l'affirmation de notre texte, selon laquelle le prôtos avait eu le droit de consacrer les églises athonites. Aucun texte n'en parle, sauf si l'on tient pour une allusion à la consécration des églises par le prôtos le blâme qu'adresse le patriarche Athanase aux Athonites dans une lettre au prôtos (REB, 28, 1970, p. 110, l. 12-14: Εἰ δ' οἰς ἔχει τῶν τῶν αὐτόθι θείων νεῶν, ὡς ἔστιν ἐχ τῶν ἀντιμινσίων ἱδεῖν, μὴ καθιεροῦσθαι μηδ' αὐτὰ πρὸς τοῦ 'Ιερισσοῦ); il est vrai aussi que, chaque fois qu'une source mentionne l'entrée nécessaire d'un évêque à l'Athos, il n'est question que de l'ordination des prêtres. Sur les privilèges du prôtos en général, cf. aussi de Meester, De monachico statu, p. 38 art. 90, et p. 322-325. — Une rédaction légèrement différente de la nôtre a été publiée par : Meyer, Haupturkunden, p. 194, d'après le cod. Iviron 382; Chatzhōannou, Chrysoboulla, p. 5, d'après l'édition Meyer.

Τὸ δὲ παρὰ τῆς μεγάλης καὶ οἰκουμενικῆς ἀγίας Ἐκκλησίας τὸ δώρημα τοῦ πρώτου ἔχει οὕτως. Ἐπὶ τὸ φελόνιον δύο σταυροὺς ἔμπροσθεν καὶ ὅπισθεν διαρραμένους ἐκ βλαττίου πορφυροῦ εὐφυῶς, δηλονότι ὡς ἄρχων τοῦ τόπου, ἔτι δὲ καὶ πογονάτιον · ἀναγνώστας καὶ ὑποδιακόνους ποιεῖν, καθιερεῖν τὰς νέας γινομένας ἐκκλησίας ἐν ὅλω τῶ ἀγιωνύμω ὅρει, καὶ ἐνταλ[τήρια] πνευματικοῖς δίδειν, καὶ χειροτονεῖν τοὺς ἡγουμένους ὅλους τοῦ 'Αγίου ["Ορους, ἐκτὸς] τὸν ἡγούμενον τῆς μεγάλης Λαύρας τοῦ ὁσίου καὶ θεοφόρου [πατρὸς ἡμ]ῶν 'Αθανασίου · φορεῖν καὶ σταυρὸν ἐπὶ τοῦ καπασίου ὡς οἱ ἀρχιερεῖς [αὐτὸς] καὶ μόνος, καὶ ἐπὶ συνόδου ἔρχεσθαι, ὅταν καὶ οἱ ἀρχιερεῖς.

# d) RÉGIT SUR L'IMMIXION DES BULGARES DANS LES AFFAIRES DE L'ATHOS

ANALYSE. — Jean Asan qui régna sur la Zagora de Bulgarie et qui occupa plusieurs villes romaines, érigea sur son territoire un patriarcat. Le premier patriarche de Bulgarie, siégeant dans la ville de Tribounon [= Tirnovo], fut l'ancien métropolite de Philippes Grégoire, qui s'empressa d'installer à Thessalonique un métropolite et à Hiérissos un évêque de son choix (l. 1-6). Alors, trois mille Athonites notables se rassemblèrent et refusèrent de reconnaître le patriarche [de Bulgarie], le métropolite de Thessalonique Michel Pratanos, et l'évêque d'Hiérissos (l. 6-8). Ils allèrent trouver l'empereur [Jean Vatatzès], qui était à Kallioupolis avec le patriarche de Constantinople Manuel, ancien métropolite d'Éphèse; devant les deux empereurs, ils portèrent plainte contre le patriarche de Zagora et contre le susdit métropolite de Thessalonique, invoquant leurs droits fondés sur le kèroboullon théspisma de feu l'empereur Alexis Comnène (l. 8-14). Ils regurent satisfaction; en effet, le patriarche de Constantinople et son Synode permanent décidèrent que, conformément au prostagma impérial, l'évêque d'Hiérissos n'avait aucun droit sur la Sainte Montagne. S'il s'immisçait dans ses affaires, il aurait le châtiment mérité : il serait déposé, comme il a été clairement écrit (l. 14-20).

Notes. — Un texte plus développé que le nôtre et qui contient plus d'anachronismes et d'inexactitudes que celui-ci, joint à notre texte b (voir plus haut), a été commenté par plusieurs historiens, surtout bulgares et russes, en raison de son importance pour les origines de l'Église autonome bulgare. Certains lui ont dénié toute autorité, d'autres lui ont accordé une confiance

APPENDICES

271

excessive. Nous renvoyons à la dernière mise au point faite par G. Cankova-Petkova, Vosstanovlenie bolgarskogo patriaršestva v 1235 g. i meždunarodnoe položenie bolgarskogo gosudarstva, Viz. Vrem., 28, 1968, p. 136-150, qui contient la bibliographie antérieure (nous pensons que l'auteur fait trop crédit à toutes les affirmations de ces deux textes); cf. aussi Dölger, Regesten, nos 1746, 1747, et Laurent, Regesles, nos 1279-1282. — Ce texte a été publié par : Uspenskij, Istorija, III, 2, p. 618-619; Mordtmann, Historika, p. 72; Alexandre Lavriôtes, dans Néologos, p. 926; MEYER, Haupturkunden, p. 187-189; V. Zlatarski, dans Byzanlinoslavica, 2, 1930, p. 235-236. Sur les sources de ces éditions, voir le texte b, notes.

L. 10 : Μανουήλ. Dans la pièce la plus ancienne du Prôtaton (cf. p. 265) le nom a disparu avec son support; la seconde pièce écrit Mıχα $\dot{\eta}\lambda$ , comme la copie utilisée par Alexandre Lavriôtès. Nous avons préféré la lecture de la copie Meyer, qui donne Μανουήλ, car deux patriarches de ce nom occupèrent le trône à des dates proches des événements que raconte ce texte.

+ 'Επὶ τῆς βασιλείας 'Ιωάννου τοῦ 'Ασάνη, τοῦ κατὰ τὴν Ζαγορὰν τῆς Βουλγαρίας βασιλεύσαντος καὶ πολλάς πόλεις τῶν 'Ρωμαίων κρατήσαντος, γέγονε καὶ πατριαρχεῖον εἰς τὸν τόπον αὐτοῦ. Διὰ τοῦτο καὶ τὴν Ἐκκλησίαν πολλὰ καταναγκάσαντος καὶ τὸ ἐνδόσιμον εἴλη[φε, καὶ] πρῶτος ἐν αὐτῆ ὁ πρότερον χρηματίσας μητροπολίτης Φιλίππων [Γρηγόριος πατρ]ιάρχης χαθίσταται τῆς Τριδούνου, πόλεως 5 Βουλγαρίας · δς δή και μητρο[πολίτην Θεσσαλο]νίκης πεποίηκε σπουδήν πάσαν και ἐπίσκοπον Ἱερισσοῦ κατέστησεν. Οἴ γε μὴν τότε κατὰ τὸ ἄγιον ὅρος [τοῦ "Αθω ἀσκού]μενοι μοναχοὶ εἰς τρισχιλίους συναχθέντες λογάδες ἄπαντες μήτε μήν τὸν πατριάρχην δεχόμενοι, [μήτε τὸν Θε]σσαλονίκης Μιχαήλ τὸν Πρατάνον, μήτε τὸν ἐπίσκοπον Ἱερισσοῦ · καὶ οὕτοι διὰ ταῦτα ἀπελθόντες [πρὸς τὸν β]ασιλέα εἰς την Καλλιούπολιν τότες εύρισκόμενον, ἐκεῖσε καὶ τοῦ πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως εύρισκομένου 10 [κῦρ Μανουήλ], τοῦ πρότερον χρηματίσαντος μητροπολίτου Ἐφέσου, τὰ τῆς ὑποθέσεως ἔγκλησιν έποιήσαντο κατά τε τοῦ πατριάρχου [Ζαγορά]ς και τοῦ διαληφθέντος Θεσσαλονίκης, ἐνώπιον και άμφοτέρων τῶν βασιλέων καὶ τοῦ Κωνσταντινουπόλεως, [σφο]δρῶς ἄγαν ποιούμενοι δίκαιά τε ἄλλα προβαλλόμενοι, καὶ δὴ τὸ καθάπαξ γεγονὸς κηρόβουλλον θέσπισμα τοῦ ἐν βασιλεῦσιν ἀοιδίμου κῦρ 'Αλεξίου τοῦ Κομνηνοῦ. Οἴτινες ἄρα μοναχοὶ καὶ ἐκ περιουσίας ἐδικαιώθησαν · καὶ γὰρ [μηδὲ ἐν] ἔχειν 15 δίκαιον Ιερατικόν κατά τὸ "Αγιον "Όρος τὸν ἐπίσκοπον Ἱερισσοῦ ὁ τότε Κωνσταντινουπόλεως μετὰ τῆς περί αυτόν ένδημούσης συνόδου τῶν ἀρχιερέων κέκρικε κατὰ τὴν περίληψιν τοῦ διαληφθέντος βασιλιχοῦ προστάγματος. Εἰ δὲ ἐπέλθει ἀτάχτως ἐπὶ χειροθεσία τινῶν καὶ καταστάσει ἐκκλησιαστικῶν πράξεων μη προσηκόντων αύτῶ, ἄκυρα μὲν τὰ ὑπ' αὐτοῦ πραττόμενα τυγχάνειν, καὶ αὐτὸν δὲ ὑπέχειν τῆς ἀταξίας αὐτοῦ καὶ τῆς παραλόγου ἐπιχειρήσεως τὴν προσήκουσαν παίδευσιν, καθηρημέν[ον 20 ἐντεῦθεν] ήδη ὑπὸ τῆς ἀγίας συνόδου, ὡς προεγράφη ἀριδήλως περὶ [τούτου].

#### e) EXTRAIT D'UN SIGILLION DU PATRIARCHE ANTOINE

[Octobre 1392]

Analyse. — L'évêque d'Hiérissos ne peut invoquer l'acte délivré en sa faveur par le patriarche Philothée: le fait que les Bulgares [lege Serbes], qui n'étaient pas reçus en communion par notre Église, aient alors détenu le pouvoir sur la Sainte Montagne obligea [le patriarche] à conférer à l'évêque d'Hiérissos un droit qu'il n'avait pas auparavant, et qu'il n'exerça, d'ailleurs, jamais jusqu'aujourd'hui (l. 1-6). Le patriarche confirme les privilèges du prôtos énumérés plus haut et il lui en accorde d'autres par le présent acte : le prôtos a le droit de régler toute affaire qui nécessite un jugement, et ses décisions, conformes aux canons, seront avalisées par le patriarche; il a aussi le droit de conférer, par mandat, le pouvoir de confesser, et de confirmer les lecteurs et les sous-diacres (1. 6-14).

Notes. — Le présent extrait provient du sigillion du patriarche Antoine, de 1392, que publia, en 1959, Darrouzès, Sigillia, p. 143-145. Le compilateur s'intéressa aux §§ 4-6 de l'édition, qui traitent des privilèges du prôtos. Notre texte est identique à celui qui est publié (lui aussi d'après une copie du xviº s.), sauf quelques minimes erreurs, par ex. omission de παρά devant τῆς ἡμετέρας (l. 3), ἀρξαμένης au lieu de ἀρξαμένην (l. 12); mais notre compilateur a intentionnellement, pensonsnous, changé le mot Σέρδων (§ 4 p. 144, l. 1) en Βουλγάρων (l. 2), qui évoquait des conflits beaucoup plus proches de lui; il ajouta aussi après ἀναγνώστας (l. 12) le mot ὑποδιακόνους. Mais ce dernier mot pouvait se trouver sur son modèle et avoir été sauté par un des autres copistes. - Sur le rôle qu'a joué le prélat d'Hiérissos dans les affaires athonites au xive siècle, cf. Denise Papachayssanthou, Hiérissos, métropole éphémère au xIVe s., Tr. et Mém., 4, 1970, p. 395-410.

- L. 9 : λύειν καλ δεσμεῖν. Cette expression, qui en général désigne le droit de confession (voir nº 7. l. 110 et notes), semble être utilisée ici dans un sens plus vague (cf. Darrouzès, Sigillia, p. 142 et note).
- L. 11 : οἰκείων ἐνταλμάτων. Sur les ἐντάλματα ου ἐνταλτήρια, cf. en dernier lieu Darrouzès, Offikia, Index, s.v., et Le registre sunodal du patriarcal buzantin au XIVe siècle, Paris, 1971, Index, s.v. Rhalli-Potli, Syntagma, 5, p. 573-579, public cinq mandats de confession.
- + Εἰ γὰρ καὶ προδάλλεται ὁ ἐπίσκοπος Ἱερισσοῦ τὸ γεγονὸς αὐτῷ δικαίωμα παρά τοῦ ἀγ[ιωτάτου καὶ] ἀοιδίμου πατριάργου κῦρ Φιλοθέου, ἀλλὰ τῆς τῶν Βουλγάρων ἐπικρατούσης τότε [δυναστείας] καὶ τὴν ἀρχὴν ἐχόντων τοῦ 'Αγίου "Ορους καὶ μὴ παραδεχομένων εἰς κοινωνίαν τῆς ἡμετέρας Ἐκκλησίας, έξ ἀνάγχης ἐγένετο τὸ εἰρημένον δικαίωμα, καθώς ἀχριδῶς οἴδεν ἡ μετριότης ἡμῶν · ἐπεί πως οὐχ 5 εύρηται ούτε πρότερον ούτε ύστερον έχειν ποτέ τον Ίερισσοῦ την τοιαύτην άρχην · οὐδὲ γὰρ έχει τις είπεῖν ὅτι ποτὲ ἐνηργήθη τὸ τοιοῦτον δικαίωμα μέχρι τοῦ νῦν. Ταῦτα μέν οὖν ὡς εἴρηται κατὰ μέρος διαλαμβάνει τὰ ὑπὲρ τοῦ πρώτου δικαιώματα, ἄ καὶ ἡ με[τριότης ἡμῶν] ἐδεδαίωσε καὶ εἰσέτι βεδαιοῖ : "Α δὲ αὐτῷ δίδωσι νῦν ἡ μετριότης ἡμῷν διὰ [τοῦ παρόντος σιγιλλι]ώδους γράμματος ταῦτά ἐστιν :

APPENDICES

273

άδειαν γὰρ δίδωσιν αὐτῶ καὶ ἔξουσίαν [λύειν καὶ δεσμεῖν] κανονικῶς τὰ δεσμοῦ ἢ λύσεως ἄξια, καὶ 10 τὰ παρ' αὐτοῦ δεσμευθέντα ἢ [καὶ λυθέντα] οὕτως ἔχει καὶ ἡ μετριότης ἡμῶν · ἔτι δίδωσιν αὐτῶ άδειαν πνευματικούς πατέρας έγκαθιστᾶν [ἐν ὅ]λω τῶ 'Αγίω "Όρει δι' οἰκείων ἐνταλμάτων, όμοίως καὶ άναγνώστας και ύποδιακόνους σφραγίζειν, και ταύτην την χάριν και την δωρεάν άρξαμένην άπο τοῦ την σήμερον δσιωτάτου πρώτου και είς τους έξης κατά διαδοχήν διαδαίνειν εν άγιω παρακελευόμεθα

#### APPENDICE II

# OBLIGATIONS DE VATOPÉDI ET DU PANTOCRATOR ENVERS LE PRÔTATON AU TITRE DE L'USAGE D'UN PRÉ

Une pièce sur papier,  $217 \times 160$  mm, conservée dans les archives de Vatopédi, contient deux « notes ». Bon état de conservation; écriture du xvi° siècle; encre marron pâlie; trois plis horizontaux; filigrane: monts surmontés d'une croix, du type Briquet nº 11914.

Analyse. -- a) Les moines de Vatopédi doivent donner à l'église du Prôtaton vingt livres de cire par an, comme droit de pâture pour leurs chevaux sur la colline du Prôtaton (délimitation); ils n'y couperont ni herbe ni bois de charpente, et le prôtos pourra leur réclamer le terrain quand il voudra. Cet accord a été conclu au temps du prôtos Kosmas, en l'an du monde 7008 [ = 1500/01].

b) Les moines du Pantocrator doivent donner chaque année au Prôtaton quatre livres de cire et deux chargements de foin [au titre de l'usage] du pré; ils ne dépasseront pas les limites et n'y couperont pas de bois. Seuls les moines de Vatopédi ont le droit de faire paître leurs chevaux dans l'ensemble du terrain, comme le montre leurs documents respectifs.

Notes. — Sur ces deux textes, voir Acte nº 14, notes.

a) + 'Οφίλουσι οἱ Βατοπεδινοὶ δια τὴν βοσχὴν τῶν ἀλόγων ἀυτῶν  $||^2$  εἰς ὅλον τὸ βουνὶν τοῦ Πρωτάτου από το Ἰδήρροικον τον λάκκον, όσὰν ||3 πηγένη ἀπάνω εἰς το χείλος τοῦ μεγάλου ρύακος του Παντοκράτορο(ς) κ(αὶ) ἔως ||4 μέσα τοῦ λάκκου τοῦ Παντοκράτορος, νὰ δίδουν κ' λύτρες κερείν είς την ||5 έκκλησίαν του Προτάτου κατ' έτος, (καί) μήτε τετράγονα ξύλα μήτε ||6 σανίδια να κόπτουν μήτε χορτάριν, άλλὰ ἄυ να ἕναι εἰς τὸ θέλημα ||\* τοῦ πρώτου ὁ τόπος, να το πάρη ὅτ(αν) θέλει, ὰν εἰδή τίποτε σχεωρί(αν) ἀπὸ ||<sup>8</sup> ἀυτούς, κ(αὶ) να βόσκουν ἐξ ἄλογα προτατεινά, ὡς γράφει τὸ γράμμα περὶ  $||^{9}$  ἀυτῶν. "Έγυνεν ἡ συμφωνία ἐπὶ τοῦ Κοσμα πρώτου τοῦ ἔτους  $||^{10}$  ,ζ  $\times$ (αὶ) η' ἔτους, εἴτι ,ζη' : -

b) ||11 + Οί Π(αν)τοκρατορινοί ἀφίλουσ(ι) κατ' έτος δ' λύτραις κερίν κ(αί) δύο ||12 φορτία σανόν να δίδουν εἰς τὸ Προτάτω διὰ τὸ λιδάδιν τοῦ  $\{ \text{τοῦ} \}$  Προ- $||^{18}$ τάτου,  $\varkappa(\alpha l)$  μὴ προδαίνην έξω τὸ  $\varkappa\alpha \theta$ ' όλου άπὸ το λιδάδιν, μήτε να ||14 κόπτουν ξύλα μήτε να βοσκουν τὸν τόπον, μόνον οἱ Βατοπεδινοὶ ||15 να βόσκουν τὰ ἄλογά τους ὅλον τὸν τόπον, ὡς ἐκάστου τὸ γράμμα διλεῖ.

L. 7 lege (8n | 1. 10 lege hrou.

#### APPENDICE III

### DOCUMENTS BYZANTINS DU PRÔTATON CONNUS PAR D'AUTRES FONDS

- 1303-1309 Lettres du patriarche Athanase au prôtos de l'Athos et à la communauté : inédites ; conservées dans le Vatic. gr. 2219 (voir Ire Partie, p. 126 et notes 153, 154).
- Lettre du patriarche Jean XIV Kalékas aux moines de l'Athos : édition MM, I, p. 238-1344 242; conservée dans le Vindob. hist. gr. 47, ff. 115v-116v.
- Chrysobulle de Stefan Dušan pour tous les couvents de l'Athos : édition M. LASCARIS, dans Byzantinoslavica, 6, 1935/36, p. 173-174; copie ancienne dans les archives de Vatopédi.
- Prostagma de Jean V Paléologue confirmant l'élection du prôtos Gérasimos : édition HUNGER, Kaiser Johannes, p. 358, cf. Dölger, Regesten, nº 3140; conservé dans le Vindob. Phil. gr. 241, f. 133v.
- Deux sigillia du patriarche Antoine confirmant des privilèges du prôtos : édition DARROUZÈS, Sigillia, p. 139-145, cf. Appendice Ie; conservés dans les cod. Athos Dionysiou 226, ff. 249v-251, et Alhen. B.N. 1474, ff. 87v-89r; copie du second dans les archives d'Esphigménou.
- 1404 et Deux prostagmata de l'empereur Manuel II Paléologue réglant des problèmes fiscaux :
  - édition, cf. Dölger, Regesten, nos 3301, 3321; copies dans les archives de Vatopédi.
- 1498 Lettre du patriarche Iôakeim Ier aux moines de l'Athos : édition MEYER, Haupturkunden, p. 210-212; conservée dans un ms. de Lavra (cf. ibid., p. 277).
- Sèmeiôma de la chancellerie patriarcale sur la même affaire que l'acte précédent : édition E. Stamatiadès, Έχκλησιαστικά Σύλλεκτα. Samos, 1891, p. 43-44, cf. Ire Partie, liste des prôtoi, nº 97; conservé dans un ms. du couvent Timios Stavros à Samos.

#### NOTE SUR LES INDEX

Ce volume de la collection des « Archives de l'Athos » comporte exceptionnellement deux index,

l'un français, l'autre grec.

L'index français se rapporte uniquement au texte français (1re Partie et notices de la IIe); il renvoie à des mots aussi bien qu'à des notions ; si l'équivalent français de mots écrits en grec figure dans le texte, ces derniers sont enregistrés sous le terme français (ex. les références au mot σύναξις se trouvent sous le mot «assemblée»); sinon, on les trouve dans l'index grec. Celui-ci, semblable aux index des volumes précédents, enregistre les mots des actes édités, et, comme on l'a dit, quelques mots grecs qui figurent dans la Ire Partie. Certains mots figurent dans les deux index ; dans ce cas un renvoi systématique de l'index grec à l'index français facilite la consultation. Les sources non diplomatiques et les auteurs modernes ne sont pas répertoriés.

Pour préparer l'index grec nous avons eu recours à l'informatique : nous remercions vivement Mue Jacqueline Léon (CNRS) à qui nous devons la mise au point d'un programme d'index, et

M. G. Verroust (CNRS) qui a écrit pour nous un programme de contexte.

Les chiffres en italiques renvoient aux pages et aux notes, les chiffres gras aux numéros des

actes, et les chiffres ordinaires aux lignes.

Sont cités en abrégé : app. = apparat ; App. = Appendice ; Chi = Chilandar ; CP = Constantinople; Dio = Dionysiou; Do = Docheiariou; Es = Esphigménou; Iv = Iviron; Kas = Kastamonitou; (kat)hig. = (kat)higoumène; Kut = Kutlumus; La = Lavra; n. = note; not. = notice; Pa = Pantocrator; Phi = Philothéou; Pro = Prôtaton; Ro = Rossikon; Sta = Stavronikėta; Thess = Thessalonique; Va = Vatopédi; Xén = Xénophon; Xèr = Xeropotamou; Zo = Zographou.

#### INDEX FRANÇAIS

Abd-el-Aziz, émir de Crète, 76 n. 131. Abydos, 77, 80 et n. 171.

acte de bornage (périorismos), 40 n. 199, 53 n, 68, 57, 58, 86 n, 242, 93 n, 333, 131 n, 201, 133 n. 217.

acte de bornage d'août 943 (délimitation de l'Athos), 40, 41, 58, 112, 115 n. 40, 194, 197-

acte de vente d'un klasma (libellos), 47, 57 et n. 103, 58.

adelphaton, 143 n. 321.

Agathè, sœur de Romain II, 55 n. 89.

agros, 11 n. 80, 64, 86, 87, 100, 101, 109, 117 n. 57.

Ainos, 106.

Akindynou, couvent à l'Athos. 86.

Aktè, 3.

Alexandre, empereur, 53 n. 68, 186, 187.

Alexis Ier Comnène. 4 et n. 15, 65 n. 33, 104, 123 n. 131, 128, 131 n. 204, 132 n. 208 214, 240, 251, 266,

Alexis III Ange, 128.

Amalèkitès, habitant de Thess (IXe s.), 13 n. 94. Amalfi, 83. - Amalfitains, 101 et n. 67.

Amalfinou (des Amalfitains), couvent à l'Athos. 69, 86, 101 n. 68, 106, 116 n. 56, 125, 251. Amoulianè, île, 59.

Amphilochos, hig. de Phi (xxxe s.?), 171.

anachorètes, ascètes, 17, 18, 21 n. 30, 22, 23 et n. 53 56, 27 n. 82, 28 n. 92, 32, 35, 72, 79 n. 162, 100 et n. 46. — à l'Athos, 16 (ermites), 19, 20, 24, 25, 27, 28, 29, 30, 32, 33, 34, 67, 70, 72, 73, 74, 79, 84, 93, 95, 96 et n. 8, 101, 115.

anachorétique, cf. groupe, kellion.

André, prôtos (908), 52, 114, 129.

Andrinople, 91, 137 et n. 263.

Andronic II Paléologue, 37 n. 159, 38 n. 172, 103 n. 80, 125, 136, 245.

Andronic III Paléologue, 103 n. 80, 127 n. 169,

Andronic, hig. de Xèr (1001), 68,

animaux, 39, 70, 85, 97 n. 17, 104, 109 et n. 143, 223.

Anne, abbesse à Thess (IXe s.), 14.

1 Anthimos, hig. des Saints-Apôtres (996), 87 n. 246.

2 Anthimos, prôtos (milieu xvie s.), 145 et n. 344.

Anthousa, abbesse à Mantinéon (VIIIe s.), 10 n. 67.

Antiathôs, 96.

Antoine II, patriarche de CP, 49 et n. 40.

Antoine IV, patriarche de CP, 95 n. 3, 127 n. 171, 268, 271, 273.

1 Antoine, évêque de Dyrrachium, confesseur (IXe s.), 13 n. 98, 14 n. 103.

2 Antoine, hig. (rxe s.), 11 n. 75.

3 Antoine le Jeune (IXº s.), 76 n. 126.

4 Antoine, hig. de Katzari (991-996), 67 n. 55, 88.90.

5 Antoine, hig. de Xèr (1015), 68.

6 Antoine, hig. de Saint-Paul (1030), 68.

7 Antoine, de Kalè Ammos, économe (1048),

8 Antoine, de Phi, épitérète (1049), 156.

9 Antoine, hig. de Va (1142), 91.

10 Antoine, prôtos (après 1159), 133 et n. 217.

11 Antoine, prôtos (1303/04), 135 et n. 236 238.

12 Antoine, prôtos (1348), 137 et n. 266 267, 138 n. 270.

13 Antoine, bašta de la tour de Chi (1348), 137 n. 267.

14 Antoine, dikaios (1362), 163.

15 Antoine, prôtos (1556), 146.

Antoine (kellia de feu), 86 et n. 245.

Apothèkôn (tôn), promontoire de l'Athos, 96.

Arabes, 7, 8, 27, 29, 30, 57, 70, 74, 75. Aristoboulos, hig. de Saint-André (984-1018),

Arkadios, prétendu prôtos, 148. Arkou, couvent à l'Athos, 87.

Arménie, 83.

1 Arsène, économe (982), 153 et n. 402; ancien économe (984), 153.

2 Arsène, économe (991-996), 153 et n. 402.

3 Arsene, économe (1142), 154.

4 Arsène, prôtos (1262-1264), 134 et n. 229; (date erronée), 148.

5 Arsène, prôtos (avant 1353), 138 et n. 270; (date erronée), 148.

ascètes, cf. anachorètes.

Asie (Mineure), 8, 10, 12 et n. 88, 13, 74 n. 108. - couvents et moines de l'A., 11, 12 et n. 88, 73.

aspres, 143 n. 321.

assemblée (générale) (katholikè synaxis), 56 et n. 91 94, 66 et n. 45, 71 et n. 74, 73, 83 n. 208, 115-119, 119 et n. 80 84 89, 120, 129 n. 185, 136 n. 246, 152, 156.

Athanase Ier, patriarche de CP, 126, 135 n. 239, 168 n. 16, 269, 273.

1 Athanase, fondateur de La (ca 958-ca 1000), 41, 66, 67 n. 49, 68, 69-83, 83, 84, 85, 86, 88, 91, 93, 96-99, 101 et n. 66, 108 et n. 136,

109 n. 142, 115, 117, 130, 2 Athanase, prôtos (972), 66, 97, 130.

3 Athanase, hig. de Va (1020-1045), 91.

4 Athanase, protos (apr. avril 1306-av. sept. 1309), 126 et n. 158, 135 et n. 239.

5 Athanase, prétendu hig. de Rabdouchou et épitérète, 159.

Athanasiou, couvent en Chalcidique, 38, 41.

Athènes, 111 n. 1, 160 n. 457.

Athonites, Hagiorites, passim.

Athônos, couvent à l'Athos, 61-64, 115.

Athos, montagne, 34.

Athos, Mont Athos, couvents de l'Athos, passim.

Atziiôannou, couvent à l'Athos, 87, 88, 102 n. 70.

Atzipanos, lecture erronée pour Atziyannès, 87 n. 249.

Barachaios (moines au mont), 54, 55. Barnabas, nom d'emprunt d'Athanase de La,

72, 73, 74. 1 Bartholomaios, ancien (?) économe (avril

1018), 153, 154 n. 404. 2 Bartholomaios, hig. de Kas, ancien économe

(1310), 154.

Basile (saint), 78 n. 152, 105.

Basile Ier, 36 n. 157, 38, 45, 46, 47 et n. 24, 53, 57, 112, 178, 180, 182. Cf. sigillion de Basile Ier.

Basile II, 33 n. 123, 39, 40, 54, 55, 64, 69 n. 69, 84, 85, 87, 95 n. 2, 105, 179. Cf. chrysobulle de Basile II.

Basile II, grand prince de Russie, 141.

Basile III, grand prince de Russie, 143, 144 n. 330.

Basile Ier, patriarche de CP, 100 n. 46.

1 Basile, hig. (1xe s.), 11 n. 77.

2 Basile, évêque, biographe d'Euthyme le Jeune (IXe-Xe s.), 22 et n. 44, 23 et n. 46, 25 et n. 65, 26, 27, 29, 35, 90 n. 299.

3 Basile, hig. de Théodosiou (991?, 996), 90.

4 Basile, évêque d'Hiérissos (1165?), 266.

bateau, de La, 77, 80 et n. 171, 85, 105; bateaux athonites, 95 n. 2, 105-106.

bâton, d'un higoumène, 123, 127 n. 169. — du prôtos, 124 n. 137, 125 et n. 142, 126 et n. 160, 127, 131 n. 203.

bergerie, 39, 57, 59, 200. bergers, laïques, 4 n. 15, 6, 48, 50 et n. 49 51, 53, 104, 223, 240, 266; bergers moines, 223.

Berroiôtou, couvent à l'Athos, 87 et n. 252.

1 Bèssariôn, prôtos (1500), 143. 2 Bessarion, protos (1592), 148; (date erronée), 148.

Bithynie, 10 n. 66.

1 Blaise, moine stoudite, puis athonite (IXe s.), 32, 34, 49-52, 54, 99 n. 45, 183.

2 Blaise, hig. de Xerokastrou (1015), 68 n. 56. blâme (épilimion), 125, 268.

blé, 70, 82.

Bodrum Cami, 55 n. 86.

bœufs, 70, 97, 104.

Boïlas, habitant d'Hiérissos, prôtos (982), 115 n. 33.

Bouleutèria, couvent à l'Athos, 68-69.

Boulôtès (Dèmètrios), familier de Manuel II, 107, 108, 257.

Brasta, village, 35 n. 131.

Brastamou, lieu-dit, 27, 35 et n. 131, 40.

Brastamou (établissement d'Euthyme à), 27, 28, 29, 31, 35, 38.

Bulgares, 5 et n. 25, 39 n. 182, 40 n. 200, 57, 169, 267, 269-270, 271.

Bulgarie, 52 n. 66, 179.

bulle, cf. sceau.

Byzance, 23 n. 53, 25 n. 68, 26 n. 80, 32, 73 n. 97, 82 n. 205, 114,

Calabre, 83 et n. 213.

carême, 23 et n. 56, 24 et n. 58, 78 n. 153, 100, 163 n. 482: Grand Carême, 24 n. 58, 50.

Carmel (mont), 19.

Catherine, abbesse du couvent de Saint-Luc (IXe s.), 14 n. 103.

Césarée, 77 n. 134.

Chalcédoine (métropolite de), 127 n. 165.

Chalcidique, 4 et n. 5, 5-6, 7, 15, 16, 22, 27, 31, 35, 36 n. 157, 37 et 158 164 165, 40, 47, 57. couvents de, 31, 35-41.

Chaldou, couvent à l'Athos, 87, 102 et n. 70. champs, 71 et n. 80 81, 97 et n. 19, 121.

Chana, couvent à l'Athos, 87.

Chandax, 74, 75 n. 118 122.

Charadros, ville de Macédoine, 4.

Charadrous, ville de l'Athos, 4.

Charéôs, couvent en Lydie, 11 n. 77.

charistikion, 82 n. 198.

Charitôn, hig. de Kut, métropolite d'Oungrovlachie, prôtos (1376-ca 1380), 139 n. 284, 139-140.

chartès, 46.

Charzana, couvent à l'Athos, 76 n. 126 (= Pithara).

chevaux, 97 n. 17.

chèvres, 97 n. 17, 104, 109 n. 142.

Chilandar, couvent à l'Athos, 87, 90 n. 299, 92, 135 n, 234, 136 n, 246 248 256, 222, 223, 251. - Serboi, 139 n. 278, 158 n. 446. - tour de Chi. 90 n. 299, 137 n. 267.

Chlomoutza, village, 38.

Cholomondas, montagne, 40.

Chôra, couvent à CP, 11 n. 80, 136 n. 252.

Chortiatès, montagne, 35.

Christodoulos, hig. du prôtos, 86, 130.

Christophoros, fils de Romain Ier, coempereur, 186.

1 Christophoros, dikaios (1516), 164.

2 Christophoros, [hig.?] de Dio, prôtos (1553), 146: ancien prôtos (1556), 146 et n. 357.

Chromitissa, couvent à l'Athos, 87 et n. 260. Chrysè Pétra (moines de la), 54.

chrysobulle (chrysoboullon), 46, 51 et n. 58 62, 52 et n. 63 66, 127-128, 179, 186-187.

chrysobulle (perdu) de Basile II pour ly, 40 n. 191 192, 64, 85 n. 227, 88.

chrysobulle de Phokas pour La (chrysoboullion), 80 n. 173, 81-82, 97, 99.

chrysobulle de Romain Ier, 45, 54, 55, 61, 63, 111, 112 et n. 7, 115, 179, 180, 185-187, 194, chrysobulle (perdu) de Tzimiskès pour La, 98

et n. 30, 99 et n. 37, 207.

Chrysopolis (couvent à), 9 n. 59. Chypre. 8, 77 et n. 142, 81.

Cilicie, 75 n. 122.

circonscription fiscale (énoria), 38, 46 n. 7, 53, 57, 189-190.

cire, 122 n, 125, 123 n, 127.

Clément, évêque légendaire, 7, 64 n. 22.

commerce, 105, 106.

consécration ecclésiastique (sphragis), 124 n. 137, 126 et n. 160, 127.

Conseil, 59, 71, 74, 79, 88, 96, 100, 117, 118 et n. 70, 121 n. 111, 136 n. 246, 151 n. 383, 168,

Constantin le Grand, 4 et n. 15, 7.

Constantin Pogonatos, 4 et n. 15.

Constantin V, 9 et n. 53 60, 10 n. 62 66 67, 14 n. 101.

Constantin VII Porphyrogénète, 36, 40, 54, 55 n. 88, 62, 63, 66, 78 n. 145, 186, 187.

Constantin VIII, 64, 69 n. 69, 84, 98 n. 33.

Constantin IX Monomague, 62, 102, Cf. typikon de Monomaque.

Constantin X Doukas, 55 n. 90, 62.

Constantin, fils de Basile Ier, coempereur, 180. Constantin, fils de Romain Ier, coempereur. 54, 186,

Constantin, hig. (rxe s.), 11 n. 75.

Constantin et Méthode, apôtres des Slaves, 13 n. 95.

Constantinople, 8, 9, 11 et n. 75 77, 12 n. 89, 13 n. 98, 17, 19, 21, 40, 48, 49 et n. 43, 51, 52 n, 62 64 66, 62, 77, 81, 83, 84, 96 n. 4, 97, 98 et n. 33 36, 99, 103 n. 80, 106, 107, 111 n. 1, 114, 125, 126, 127 et n. 169, 131 n. 200 203, 134 n. 231, 135 n. 243, 136 et n. 246 257, 137 n. 264 266, 139 n. 282 283, 141 n. 302, 143 n. 319, 145 n. 346, 161, 163 n. 482, 184, 187, 190, 207, 240. — couvents et moines de, 7, 8, 9 et n. 53 56 59, 10 et n. 62, 11, 12 et n. 88, 14, 21 n. 33, 50, 135 n. 243. - Constantinopolitains, 101.

corvées, 101.

couvents, épiscopaux, 124 n. 137: impériaux,

39, 81, 124 n. 137, 127 et n. 169, 251; patriarcaux, 40, 124 n. 137, 127 n. 169, 147 n. 362.

Crète, 72 n. 88, 74, 75 et n. 118 122, 76 n. 128 130.

Curtea de Arges, 144.

Cyrille Ier, patriarche de CP, 130 n. 192.

1 Cyrille, hig., économe (998), 153.

2 Cyrille, ecclésiarque (1364-1366), 160; ancien ecclésiarque (1369), 160.

3 Cyrille, ecclésiarque (1371-1377), 160.

4 Cyrille, hig. de Kut, prôtos (1560/61-1561), 147 et n. 360; ancien prôtos (1561/62-1564/

5 Cyrille, moine de La, archiviste (fin xvIIIe s.), 81 n. 188, 220.

1 Damianos, hiérodiacre (1363), 160 n. 463.

2 Damianos, ecclésiarque (1366-1369), 160 et n. 463; ancien ecclésiarque (1370), 160.

3 Damianos, économe (1375), 155.

4 Damianos, ecclésiarque d'un couvent (1387), 160 n. 465, 161.

5 Damianos, ecclésiarque (juin 1395), 161.

1 Daniel, prôtos (ca 1233?), 125, 134.

2 Daniel, moine athonite (1363), dit à tort épitérète, 158 n. 442, 159.

3 Daniel, économe (1377), 155.

4 Daniel, [hig.] de Kaproulè, épitérète (1395),

5 Daniel, [hig.] de Kaproulè, épitérète (1427-1430), 158.

6 Daniel, prôtos (1427-1430), 141.

7 Daniel, de La, prôtos (1471), 142 et n.313; ancien prôtos (1472), 142 et n. 312.

1 David de Lesbos, ascète (?), 18.

2 David, hig. de Roudaba (1035), 59 n. 128.

3 David, prôtos (1389), 140.

4 David, prétendu ecclésiarque, 161.

dékarchos, 150 et n. 379.

délimitation, 48, 56, 59, 93, 131 n. 201.

Dèmètrios Lamaris, ktètôr de Pithara (982), 90.

diacres (ordination de), 106 n. 120.

dikaiôma épikyrôtikon (acte de Léon VI), 38, 41, 45, 46 et n. 15, 47, 48, 51-54, 54, 56, 63, 111, 112 n. 7, 113 n. 25, 179, 180, 181-185, 187. 194.

dikajos, 148 n. 372, 150, 159 et n. 454, 161-162; forme du mot. 162 et n. 476. - liste des dikaioi, 162-164.

1 Dionysios, moine (991-996), 90.

2 Dionysios, hig. du Sauveur (1001), 90. 3 Dionysios Peithianos, économe (1034), 154.

4 Dionysios, hig. de Xén (entre 1035 et 1047).

131 n. 197 199.

5 Dionysios, hig. de Philadelphou, épitérète (1198), 156,

6 Dionysios, moine en Thessalie (xive s.), 91 n. 312.

7 Dionysios, épitérète (1400), 158.

8 Dionysios, de Chi, prôtos (1557/58), 146 et

9 Dionysios, [hig.] de La, prôtos (1580-1581/ 82), 147 et n. 371.

Diou, couvent a CP, 9 n. 53.

directoire de l'Athos (1343-1345), 136, 137 n. 261, 157, 160, 163 et n. 482 484.

Docheiariou, couvent à l'Athos, 22 n. 43, 123 n. 127, 131 n. 202, 133 n. 219, 163 n. 482.

domestikos, 151 n. 380. 1 Dométios l'Hiérosolymite, prôtos (1200), 133 et n. 221 222.

2 Dométios, prétendu prôtos, 148.

3 Dométios, prétendu prôtos, 148.

1 Dorothée, hig. de Loutrakiou (996), 88.

2 Dorothée, prôtos (1177), 133.

3 Dorothée, dikaios (1322), 162.

4 Dorothée, moine serbe (milieu xive s.), 139 n. 280.

5 Dorothée, hig. de Chi (1355-1360), 139 n. 280.

6 Dorothée, de Chi, prôtos (1356-1366), 128, 138 n. 275, 138-139, 140 n. 288.

7 Dorothée, ktètôr de Xèr, prôtos (1384-1387), 140 et n. 287.

8 Dorothée, ecclésiarque (1395), 161; ancien ecclésiarque (1409-1427), 161.

9 Dorothée, de Simonopétra, ancien prôtos (1452), 142.

10 Dorothée, prôtos (1466/67), 142. Dosithéos, économe (1311), 154.

ecclésiarque, 150, 159 et n. 452 454. - liste des ecclésiarques, 160-161.

économe, 121, 150, 151-153, 156, 159 n. 451; ancien économe, 153; grand économe, 152, 159; économe de Komitissa, 122, 152 n. 385, 152-153. — liste des économes, 153-155.

économe, d'un couvent, 65 n. 36, 151, 152, 256. Égypte, 24 n. 59, 111 n. 1. — moines d'É., 25 n. 65.

ekklèsiastikos, 123 et n. 127, 151 n. 380. ekprosôpou, 190.

1 Élie, économe (déc. 1018), 152 n. 389, 154.

2 Élie, épitérète (1376), 158.

encens, 123 n. 127. Éphèse, 10 n. 66.

éphorie, 136 n. 244.

1 Ephrem, moine à Brastamou (1xe s.), 31.

2 Éphrem, [hig.] de Psevdakè, épitérète (1398), 158.

épidosis, 41, 82 n. 198.

épistèmonarchès, 150 et n. 377. - de La. 155

épitérète, 150 et n. 379, 151 et n. 383, 152 et n. 385, 155-156, 159. - liste des épitérètes, 156-159.

épitrope, 62 n. 10, 98 n. 33.

épitropie, 85, 208.

ermites, cf. anachorètes.

Espagne, 77.

Esphigménou, couvent à l'Athos, 88, 136 n. 246, 163 n. 482, 168 n. 12.

Étienne, fils de Romain Ier, coempereur, 54,

1 Étienne le Jeune (VIII<sup>e</sup> s.), 9 n. 53, 11 n. 70.

2 Étienne le Sabaïte (viiie s.), 23 n. 56.

3 Étienne, hig. de Triglie (1xe s.), 11 n. 75.

Eugénios, ecclésiarque (1342-1345), 160, 163 n. 482 484.

eunuques, 100, 104, 109, 223.

Eusèbe, prôtos (apr. 1219-av. 1233), 134; (date erronée), 148.

1 Eustratios, moine de La (av. 1010), 68, 69.

2 Eustratios, ancien prôtos (1539), 145.

3 Eustratios, de Zo, ancien prôtos (1560/61), 147 et n. 359.

Euthyme l'Ancien (saint), 91 n. 312.

1 Euthyme, évêque de Sardes (831), 12 n. 85. 2 Euthyme le Jeune, fondateur de Péristérai

(IXe s.), 18, 22-29, 29, 30, 31, 32, 33 et n. 117 119, 34, 35, 36, 38, 50, 71, 79 n. 162.

3 Euthyme, hig. de Péristérai (941), 36.

4 Euthyme, hig. de La (963-964), 77, 80.

5 Euthyme l'Ibère (965?-1028), 65 n. 27, 84 et n. 219 220, 85 et n. 237, 98 n. 33; dit à tort prôtos, 148.

6 Euthyme, moine du Stoudios (972), 39 n. 187, 86, 98 et n. 34, 99, 100, 101, 104, 107, 117.

7 Euthyme, économe de la «laure» (980), 153 n. 401.

8 Euthyme, hig. de Strobèlaia (996), 90.

9 Euthyme, prôtos (1533), 145.

10 Euthyme, de Va, prôtos (1579), 147.

11 Euthyme, de Do, prétendu prôtos, 149.

farine, 123 n. 127.

fisc. 47, 48.

fondateurs (trois), 91 et n. 312, 92 et n. 329. forêts, 104-105.

frontière. 56-59, 61, 112, 113, 115 n. 40, 199. fruits, 70.

Gabriel IV, patriarche de CP, 129 n. 185.

1 Gabriel, prôtos (1093?), 132 et n. 207.

2 Gabriel, prôtos (1141-1153), 133.

3 Gabriel, hig. d'Alôpou (1353), 138 n. 271.

4 Gabriel, épitérète (1511/12), 159. 5 Gabriel, protos (1515-1518), 144 et n. 330

337, 145 n. 345; (date erronée), 149, 6 Gabriel, prôtos (1525/26-1527), 145 et n. 340;

ancien prôtos (1527/28), 145 et n. 343 345. 7 Gabriel, prôtos (1533/34), 145; ancien prôtos

(1534/35), 145 et n. 345. 8 Gabriel, prôtos (1539), 145 n. 345, 146.

9 Gabriel, de Sta, prôtos (1561/62-1562), 147; (date erronée), 149.

Ganos, 63 n. 17.

Génésios, historien, 17-18.

génikon logolhésion, 55 n. 90.

1 Gennadios, prôtos (1393/94), 140.

2 Gennadios, prôtos (1400-1403), 140 n. 298, 141 et n. 300 301; ancien prôtos (1405), 141.

3 Gennadios, prôtos (1424), 141.

1 Georges, moine athonite, disciple de 2 Euthyme (898), 30.

2 Georges, moine athonite, peintre (972), 92 et n. 332, 93,

3 Georges Chélandaris, moine athonite (av. 980-982), 87,

4 Georges, économe (1007-1012), 153.

5 Georges, économe (1030), 154.

6 Georges Varasvatzé, hig. d'Iv (av. 1031), 62 n. 6, 85.

7 Georges, hig. d'Iv (1035), 62 n. 6.

8 Georges l' Hagiorite, hig. d'Iv (1045), 62 n. 6.

1 Gérasimos, hig. du prôtos (1030), 130 et n. 194; dit à tort prôtos. 149.

2 Gérasimos, curopalate, hig. de Xén, prôtos (av. 1056), 131 et n. 199.

- 3 Gérasimos, prôtos (1194-1198), 133 et n. 218 219 220.
- 4 Gérasimos, prôtos (1374-1375), 127, 139 et n. 284, 273.
- 5 Gérasimos, ancien ecclésiarque (1427-1430),
- Germanos, fils d'Héraklas, païen, 3.
- 1 Germanos, économe (1057), 154.
- 2 Germanos, de Menitzè (?), épitérète (1306),
- 3 Germanos, hig. de Néakitou, ancien épitérète (1312), 157 et n. 432 434; économe (1312-1314), 154 et n. 413.
- 4 Germanos, prétendu prôtos, 149.
- Gioura, île, 28 n. 95.
- Glompoutzitza, rivière, 59.
- Gomatou, village, 41, 113 n. 15.
- 1 Gomatou, couvent près de Gomatou, 40-41, 41, 189,
- 2 Gomatou, couvent à l'Athos, 40.
- Goths, 4 n. 7, 5 n. 21.
- Gourias, de Chi, prôtos (?), 149 et n. 376. Grèce, 5.
- Grégoire III, patriarche de CP, 125.
- 1 Grégoire le Décapolite (IXe s.), 13 n. 97.
- 2 Grégoire, hig. de Gomatou (942), 40 et n. 197.
- 3 Grégoire, métropolite de Thess (942-943), 56.
- 4 Grégoire, hig. d'Iv (apr. 1035), 62 n. 6. 5 Grégoire, hig. de Xén (1047), 131 n. 199.
- 6 Grégoire, hig. de Rabdouchou, épitérète (1142), 156 et n. 426.
- 7 Grégoire le Sinaîte (xIIIe-xIVe s.), 160 n. 457. 161.
- 8 Grégoire, évêque d'Hiérissos (1304), 266.
- 9 Grégoire Palamas (1342), 163 n. 482 : dit à tort prôtos, 149; métropolite de Thess, 137
- 10 Grégoire, prôtos (1496), 142.
- 11 Grégoire, dikaios (1513/14), 164 et n. 489.
- 12 Grégoire, prôtos (1519), 145; ancien prôtos (1526), 145.
- 13 Grégoire, [hig. ?] de La, prôtos (1542), 146 et n. 351; ancien prôtos (1543), 146 et n. 353.
- 14 Grégoire, évêque d'Hiérissos (xvie s.), 266.
- 15 Grégoire, moine de Kas (1698), 6.
- 16 Grégoire, archimandrite de Kut (1816-1817), 170.
- groupe (anachorétique), 23 et n. 53, 24, 25, 26, 28, 29, 30 n. 106, 31, 32-34, 35, 50, 71, 84, 86, 87, 95, 96, 100, 102 et n. 70, 121.

Gymnopélagèsion, île, 101 n. 66. Gyrevtou, couvent à l'Athos, 61 n. 1, 88.

habit monastique (schèma), 9 et n. 60, 10 n. 62, 22. 23 n. 48, 75 n. 122, 80, 84; grand habit, 23, 26 (angélique), 143 n. 321.

Hagios-Eustratios, île, 27 n. 89, 28 n. 95. Hélène, impératrice, 55 n. 88.

- Hellade, 12 n. 87, 30.
- herbe (comme nourriture), 23 et n. 54 55 56, 24 et n. 59, 33.
- hésychastes, à l'Athos, 78 et n. 148, 79, 86, 100 et n. 48, 102, 117.
- hèsychia, 14 n. 99, 18 et n. 10, 19, 32, 72, 74, 79, 100, 117.
- Hiéra, île, 22, 28 et n. 95, 30, 36.
- Hiérissos, 35 n. 136, 36 et n. 157, 37, 38 et n. 171, 39, 40 n. 193, 41, 47 et n. 22, 51 n, 55, 53, 56, 57, 59, 63, 81, 82, 112, 113 et n. 18, 122 et n. 115, 152 n. 395, 178, 180, 183, 189, 190, 199. — Hiérissiotes, 40, 45, 56, 57, 58 et n. 112, 61. — évêque d'H., 244, 271. Hiérothéos, ecclésiarque (1312-1314), 160.
- higoumène, 56 n. 91, 62 n. 10, 63 et n. 17, 72 n, 92, 78 et n. 148, 79 et n. 161, 86 et n. 241. 100 et n. 48 49 50 52, 101, 103, 104, 105, 106 et n. 118 120, 107, 108, 114 n. 33, 117 et n. 63, 118 et n. 70, 119 n. 89, 123 et n. 131. 130 n. 194, 139 n. 280, 146 n. 350, 152 n. 385, 153, 156, 224, 268. — élection et confirmation d'h., 82, 103 n. 80, 124 et n. 134 137, 127 et n. 169, 223, 250-251. — succession d'h., 103 n. 81, 105, 106.
- 1 Hilariôn, hig. de Dalmatou (IXe s.), 11 n. 75. 2 Hilariôn, moine stoudite (Ixe s.), 12 n. 83.
- 3 Hilariôn, hig. de Xèr (1033), 68.
- 4 Hilariôn, prôtos (1056-1066), 131 et n. 199 200, 133 n. 217.
- 5 Hilariôn, prôtos (après 1108), 123 n. 131, 132 et n. 207 214.
- 6 Hilariôn, hig. de Do, économe (1169), 154.
- 7 Hilariôn, prôtos (av. 1306), 135 et n. 237.
- 8 Hilariôn, épistèmonarchès (1316), 150 et n. 377.
- Hippodrome, de CP, 9.
- horos, 9, 11 n. 70.
- huile, 122 n. 125, 123 n. 127.
- Huns, 5 n. 21, 74 n. 107.
- Hyrtakènos (Théodore), 125 n. 143.

- Ibères, 64, 65, 76 n. 126, 83-85, 88 n. 268, 97 n. 17, 101.
- Ibérie, 83.
- iconoclasme, 7 n. 37, 8-14.
- Ida (moines au mont), 17, 18.
- Ignace, patriarche de CP, 49 et n. 39.
- 1 Ignatios, moine à Brastamou (IXe s.), 31.
- 2 Ignatios, hig. de Makrogénè (?), épitérète (1306), 157.
- 3 Ignatios, hig. d'Auxentiou, épitérète (1310-1314), 157 et n. 432.
- 4 Ignatios, [hig.] du Pa, prôtos (1483-av. mai 1496), 142 et n. 315; ancien prôtos (mai 1496-1504/05), 142 et n. 317 318.
- 5 Ignatios, skévophylax d'Es (1781), 129 n. 185.
- imberbes, 84 et n. 221, 100, 104, 109, 223.
- impôt, 47 et n. 20 25, 55 n. 90, 107.
- inscriptions, 3 n. 4, 145 et n. 340, 146 et n. 348 352 355.
- Iôakeim Ier, patriarche de CP, 142 n. 319, 273.
- 1 Iôakeim, économe (1316), 155.
- 2 Iôakeim, métropolite de Zichnai (1332), 127 n. 169.
- 3 Iôakeim Serbiôtès, ancien épitérète (1377-1392), 158 et n. 444.
- Iôakeim, lecture erronée pour 11 Jean, 92 n. 322.
- 1 Iôannikios, hig. de Néakitou (996), 89.
- 2 Iôannikios (Balmas, de La?), prôtos (1096), 132 et n. 207 208 211, 203, 241.
- 3 Iôannikios, hig. d'Alôpou, prôtos (1284/85), 126 n. 152, 134 et n. 230 231.
- 4 Iôannikios, prôtos (1294-1302?), 135.
- 5 Iôannikios, hig. de La (av. 1339-1340), 137
- 6 Iôannikios Serbiôtès, épitérète (1362-1371), 158 et n. 441 443; ancien épitérète (1375-1377), 158.
- 7 Iôannikios, de Zo, prôtos (févr. 1568), 147; ancien prôtos (nov. 1568), 147 et n. 364.
- 8 Iôannikios, prétendu prôtos, 149.
- 9 Iôannikios, prétendu prôtos, 149.
- 10 Iôannikios, prétendu hig. de Phalakrou et économe, 155.
- 1 Isaac, hig. (?) d'Anapausa, prôtos (1316-1345), 128, 135-137, 163 n. 482, (date erronée), 149.
- 2 Isaac (?), prôtos (?) (entre 1353? et 1356?), 138 et n. 274.

- 3 Isaac, prétendu prôtos, 149.
- 4 Isaac, prétendu prôtos, 149.
- Isaïe, hig. de Plaka, épitérète (1294), 157 et n. 431.
- Isboros, village, 37 et n. 160 162 165, 41 n. 210. 1 Isidore, ecclésiarque (1427), 161.
- 2 Isidore, métropolite de Kiev (1441), 141 n. 308.
- Italie, 83.
- Ivan IV le Terrible, tsar de Russie, 148.
- Ivangos, habitant de Thess, 141 et n. 305.
- Iviron, couvent à l'Athos, 38, 40, 41, 62 et n. 6 8 10, 63 et n. 12 15, 64, 65 n. 27, 85 et n. 238, 87, 88 et n. 268, 101 n. 68, 105, 112, 113, 117, 118 et n. 77, 120, 138 n. 270, 167 n. 7, 169, 173, 250, 251.
- 1 Jacques, hig. des Saints-Homologètai, épitérète (1049), 156 et n. 429.
- 2 Jacques, hig. de Kalaphatou (1057), 59 n. 128.
- 3 Jacques, prôtos (1289), 135; ancien prôtos (1310), 135.
- 4 Jacques, évêque d'Hiérissos (1339-1340), 137 n. 259.
- 5 Jacques, ecclésiarque (1398), 161.
- 6 Jacques, moine de Néa-Skètè (xixe s.), 8 n. 44, 112 n. 12, 113 n. 20, 172 et n. 47.
- Jean Ier Tzimiskès, 39 et n. 187, 54, 84, 85, 97, 98, 99, 100, 124, 207. Cf. chrysobulle de Tzimiskès, typikon de Tzimiskès.
- Jean V Paléologue, 37 n. 159, 103 n. 80, 127 et n. 171, 273.
- Jean VI Gantacuzène, 127 n. 170.
- Jean VII Paléologue, 107.
- Jean XIV, patriarche de GP, 273.
- Jean Asen, tsar de Bulgarie, 92.
- Jean Japolya, roi de Hongrie, 145 n. 346.
- Jean Uglieša, despote de Serrès, 92.
- 1 Jean, hig. de Kathara (IXe s.), 11 n. 75.
- 2 Jean Psichaïtès (Ixe s.), 11 n. 75.
- 3 Jean Kolobos, moine athonite, fondateur de Kolobou (1Xe s.), 27, 30 et n. 104 107, 32, 33, 34, 36 et n. 153, 37, 38 et n. 167 168 173 178, 39, 46 et n. 8 18, 47, 48, 53, 61 n. 2, 183.
- 4 Jean Tzagastès, moine de Péristérai (IXe s.), 5 n. 24, 36.
- 5 Jean, hig. d'Athônos (942), 61 n. 23, 64; « précurseur du prôtos », 149.
- 6 Jean, protospathaire (956), 65.
- 7 Jean l'Ibère, fondateur d'Iv (xe s.), 77, 83,

84 et n. 225, 85 et n. 235 237, 86, 88, 98 et n. 34 36, 99, 101 n. 67.

8 Jean Tornikios (xe s.), 40 et n. 191, 64, 76 n. 126, 77, 84 et n. 225, 85 et n. 227, 101 n. 67.

9 Jean, calligraphe, moine athonite (xe), 70 n. 69.

10 Jean Atziyannès, hig. d'Atziiôannou (985), 87.

11 Jean, hig. de Xèrokastrou (985-998), 92 n. 322.

12 Jean, moine de Loutrakiou (991), 88.

13 Jean Phakenos, prôtos (991-996), 89, 102 n. 70, 128 n. 174, 130 et n. 190.

14 Jean, hig. de Saint-Akindynos (996), 59 n. 128.

15 Jean, hig. de Loutrakiou (1001), 88.

16 Jean, hig. de Phakenou (1045-1047), 89

17 Jean, hig. de Zo (1049-1051), 93 et n. 334.

18 Jean Tarchaniôtès, prôtos (1107-1108?), 132 et n. 211 212.

19 Jean «Trachaniotès», moine athonite (1142), 132 n. 212.

20 Jean, prôtos (1169), 133 et n. 218.

21 Jean, ecclésiarque de Va (1169), 216.

22 Jean, prôtos (1287-1288), 134; (date erro-

23 Jean le Kalybite, prôtos (1395), 140 et n. 295.

24 Jean, de Chi, prôtos (1552/53), 146 et n. 356, 149: ancien prôtos (1553), 146 et n. 356.

Jérémie Ier, patriarche de CP, 146 n. 351, 147 n. 362.

Jérémie II, patriarche de CP, 147 n. 367 371.

1 Jérémie, prôtos (1392-1393), 140.

2 Jérémie, prôtos (1394-1395; 1398), 140; (date erronée), 149, 161 n. 467.

3 Jérémie, prôtos (1405-1407), 141.

Jérusalem, 7, 64 n. 22, 114 n. 33, 133 n. 222.

Joannice, ascète à l'Olympe (VIIIe-IXe s.), 15 n. 111, 28 et n. 92.

Jonas Kommatas, moine athonite (1375), 158 n. 445.

Jonas, lecture erronée pour 24 Jean, 146 n. 356,

1 Joseph, archevêque de Thess (IXe s.), 12 n. 85.

2 Joseph l'Hymnographe (Ixe s.), 14 n. 102, 19 et n. 16 17 18, 21. 22.

3 Joseph l'Arménien, ascète athonite (IXe s.),

23. 24. 25, 26, 29-30, 30, 33, 35, 83. 4 Joseph, moine, disciple de 1 Blaise (IXe s.),

5 Joseph, prôtos (avant 1045), 131 et n. 197 199. 6 Joseph, d'Alôpou, économe (1288), 154 et

7 Joseph, hig. d'Alôpou (1310), 154 n. 409.

8 Joseph, [hig.] de Psevdakè (1363), dit à tort épitérète, 158 n. 442, 159.

9 Joseph, ancien économe (1369), 155 et n. 416.

10 Joseph Kommatas, épitérète (1376), 158.

11 Joseph, épitérète (1377), 158.

12 Joseph, prôtos (1513/14), 144 et n. 335.

Julien l'Apostat, 7.

Justinien Ier, 4, 79 n. 157.

Kalamaria, 5 n. 24, 41 n. 206, 57. Kalaphatou, couvent près de la frontière de l'Athos, 59 et n. 128.

Kalligraphou, couvent à l'Athos, 88.

Kalligraphou, kellion du Pro, 163 n. 482.

Kallinikos V, patriarche de CP, 129 n. 185. Kallinikos, prohig. de Philothéou, prôtos

(1574), 147; ancien prôtos (1575/76), 147 et n. 365.

1 Kallistos, hésychaste, dikaios (1343-1345), 137 n. 266, 163 et n. 482 484; patriarche de CP. 137 n. 261 266, 138 n. 270 275, 157 n. 437 439, 163 n. 482 483.

2 Kallistos, épitérète (1375), 158; ancien épitérète (1377), 158.

3 Kallistos, épitérète (1392), 158; ancien épitérète (1398), 158.

4 Kallistos, prôtos (1462?), 142.

5 Kallistos, prôtos (1593), 148.

6 Kallistos, pretendu ecclésiarque, 161.

Kallistos, lecture erronée pour 2 Kallistratos. 149.

1 Kallistratos, hig. de Xén (1348), 137 n. 268.

2 Kallistratos, prôtos (1527/28), 145, 149.

Kallistratou, couvent à CP, 9 n. 53. Kalvka, couvent à l'Athos, 88.

Kamèlavka, couvent à l'Athos, 88.

Kaména, lieu-dit, 38, 47 n. 22, 53, 112.

Kardiognôstou, couvent en Chalcidique, 38, 41. Karyés, 22 n. 43, 66, 71, 72 n. 88, 74 et n. 105, 80 n. 164, 106 n. 116, 116, 117, 119 n. 85, 120, 121 n. 109, 123 n. 127, 138 n. 272, 151, 152, 156 n. 428, 168, 208. — église de K. (ou du Pro), 71 et n. 74, 83 et n. 208, 96, 116 et n. 56, 117 n. 57, 119 n. 85, 122-123, 123 n. 127, 145 et n. 348, 146, 168 n. 14, 208. kathisma de, 120, 121 et n. 105. - laure de, 74 n. 105, 116, 120 et n. 103, 121 n. 105. 150 n. 377. — moines de. 106. — skite de. 121. — tour de, 167.

Kaspakos, couvent à l'Athos, 88, 102 n. 70. Kassandra, 5 n. 21, 36, 37 n. 158, 47, 57, 62 et n. 5, 63.

Kassianos, ancien prôtos. 142, 143 n. 321 (=13 Kosmas).

Kastamonitou, couvent à l'Athos, 6, 88, 93 n. 334, 132 n. 214.

Kastôréon, dépendance du couvent de Chôra, 11 n. 80.

Katakalôn, stratège de Thess, 56, 58 et n. 119, 59, 112, 178, 189, 193,

kathédra, 112 et n. 15, 113 et n. 23 24, 116 n. 56, 117 n. 57.

kathédra tôn gérontôn, 48, 54, 59, 111-114, 122. kathisma, 121.

katholikon, 65 et n. 27 28, 76 n. 132 133. Katzari, couvent à l'Athos, 88.

kéleusis, 46.

kellion (cellule), 76 n. 132, 79.

kellion (-ia), d'anachorètes ou de groupes anachorétiques, 26, 31, 33 n. 122, 35 et n. 134, 72, 73, 78 et n. 148, 79, 80 et n. 164, 82, 96, 100, 101, 109, 119, 121, — d'Athanase de La, 72 n. 88, 74 et n. 105, 76, 80 n. 164, 117, 121 n. 109. — des Ibères, 84, 85 et n. 228, 101 n. 59. - de Nicéphore Phokas, 76 et n. 113, 78, 79. — du Pro, 117, 120, 121 et n. 106 112, 122 et n. 123 124, 123 n. 127. 136 et n. 256, 163 n. 482, 168 et n. 11, 262, Cf. Antoine, Kalligraphou, Plaka, Prophourni, Saints-Pierre-et-Onuphre, Trinité.

kelliotes, 100 et n. 48 52, 101, 256,

klasmatique, cf. terre.

Klèmentos, couvent à l'Athos, 63 n. 12, 64-65. 88 n. 268.

Kléonikos, hig. de Xén (1347), 137 n. 268. Kochliara, couvent à l'Athos. 133 n. 219. koinobion, 14 n. 104, 17, 23 et n. 53, 28, 32, 33, 34 et n. 123, 35, 67, 72, 77 n. 142, 78 et n. 147 148, 79, 80, 82, 83 et n. 214, 84, 86, 100, 102 et n. 70, 114 n. 33.

koinon, 120.

Kolitzè (tour de), à l'Athos, 143 n. 321. kollèmata, 135 n. 233, 221, 233.

Kolobou, couvent près d'Hiérissos, 34, 36-40, 46, 47 et n. 22, 48, 51 et n. 55 61, 52 et n. 64, 53 et n. 68, 54, 56, 58 et n. 112, 59, 63, 88 n. 268, 98 et n. 33, 111, 113 et n. 18, 114, 178, 180, 183,

Komitissa, 112 n. 15, 122, 152 et n. 395. économe de, cf. économe.

Kontoléôn (Tornikios), stratège d'Hellade, 62 n. 10, 76 n. 126 (= 5 Kosmas).

1 Kosmas, magistros (xe s.), 58 et n. 112 116.

2 Kosmas, hig. de Théoktistou (972), 86, 91.

3 Kosmas, ecclésiarque (972), 160.

4 Kosmas, économe (avril 1018), 152 n. 389, 154 et n. 404.

5 Kosmas, moine athonite (av. 1030), 62 n. 10.

6 Kosmas Tzintziloukès, moine de CP (1045), 62. 102-103. 104. 105. 106. 107: dit à tort prôtos, 149.

7 Kosmas, hig. de Plaka, économe (1081), 154 et n. 406.

8 Kosmas, prôtos (1101/02), 132.

9 Kosmas, prôtos (ca 1264-ca 1268), 134 et n. 229 230.

10 Kosmas, de Dométiou, épitérète (1288), 157.

11 Kosmas, hig. de Néakitou, épitérète (1288), 157 et n. 430; économe (1294-1297), 154.

12 Kosmas, de Kut, ancien prôtos (1492), 142, 13 Kosmas, de Va, prôtos (1498-1499), 142, 143

n. 319, 262; ancien prôtos (1501-1510), 142 (Kassianos), 143 n. 321 (et Kas.) 322.

14 Kosmas, de Chi, prôtos (1500), 143 et n. 322, 262; ancien prôtos (?) (1500/01), 143 et n. 323 324.

15 Kosmas, prétendu économe, 155.

koubouklèsios, 151 n. 380.

Kozas, nom de 4 Marc, 161 n. 471.

kièlôr, 49 n. 44, 77, 81, 82, 90, 91, 127 n. 169, 140 n. 287, 145 n. 344.

Kyminas, centre monastique, 17, 18, 54, 55, 72 et n. 90, 75, 78 n. 145, 81 n. 178, 97, - laure du K. (ou de Maléinos), 63 n. 17, 76 n. 130. Kynopodos, ou Skylopodari, épithète d'un couvent athonite, 87.

Lachanodrakôn, stratège du thème des Thracésiens, 10 et n. 66.

Latomou, couvent à Thess. 14 n. 102.

Latros, centre monastique, 8 et n. 48, 18, 55, 63 n. 17, 75 n. 118, 111 n. 1.

laure, 23 n. 53, 25 et n. 68, 26 n. 74, 30 n. 106.

32 n. 113, 34 n. 123, 78 n. 146 148, 82, 100, 113 n. 25; laure impériale, 100.

Lavra, couvent à l'Athos, 22 n. 43, 36, 41, 55, 66 et n. 45, 69, 74 n. 105, 75-77, 77-83, 84, 85 n. 228 237, 86, 90, 91, 93, 96 et n. 5, 97 et n. 16 17, 98 et n. 33 34 36, 99, 100, 101 et n. 59 64, 104, 105, 106, 108, 109 n. 142, 117, 118 et n. 77, 120, 125, 126, 130 n. 195, 136 n. 256, 147 n. 365 367, 153 n. 401, 222 250, 251, 268. — église de, 76 et n. 129 133, 77, 80 et n. 168, 83. — travaux d'Athanase à La, 96, 96-97.

Lavrentios, prôtos (1588/89), 148.

Lazare, prince serbe, 139 n. 281.

legi, legimus, 180.

Lemnos, 28 n. 95.

Léon III, 9 n. 51.

Léon IV, 10.

Léon V. 11, 12, 14 n. 103.

Léon VI le Sage, 36 n. 157, 38, 45, 46, 47, 48 et n. 36, 49, 50 et n. 46, 51, 52, 53 et n. 68, 61, 92, 98 n. 33, 99 n. 45, 179, 180, 182, 183, 186, 187. Cf. dikaiôma.

1 Leon, archevêque de Thess (1xe s.), 13. 2 Léon, drongaire, père de Constantin et

Méthode (1xe s.), 13 n, 95.

1 Léontios, hig. de Saint-Pantéléimôn (998-1013), 89 et n. 284.

2 Léontios, hig. de Saint-Nicolas (1001), 89 n. 282.

3 Léontios, prôtos (1020-1024), 130.

4 Léontios, prôtos (1040/41), 131 et n. 199.

5 Léontios Kosmitzès, épitérète (1049), 156.

6 Léontios (?), hig. de Kaletzè, économe (1195),

7 Léontios, de Dio, prôtos (1501), 143; ancien prôtos (1504-1527/28), 143 et n. 326.

Lesbos, 14 n. 101, 18.

libellikon, 47, 57 n. 103.

Liparitès (Constantin), 266.

Livadia, village, 38 et n. 171.

livre d'or, 54 et n. 78 82, 76 n. 131, 80, 83, 85 et n. 235, 116 n. 56.

Longos, presqu'île, 37 n. 165, 163 n. 482.

Louka, couvent en Chalcidique, 38, 41, 51 n. 55. Loukitzès, disciple d'Athanase de La (xe s.), 74. Loutrakiou, couvent à l'Athos, 88.

1 Luc, moine, disciple de 1 Blaise (IXe s.), 49 n. 43, 50 n. 53, 51 n. 55.

2 Luc, économe (972), 153.

3 Luc, fondateur de Sikélou (av. 985), 90 et n. 301.

4 Luc, prôtos (1306), 135 et n. 237 238 239, 157 n. 432.

5 Luc, ecclésiarque (1348), 160. Lydie, 12 n. 89.

1 Macaire, hig. de Pélékètè (IXe s.), 11 n. 75.

2 Macaire, hig. de Zo (1311), 93.

3 Macaire, économe (1347), 155.

4 Macaire, dikaios (1356), 163.

5 Macaire, dikaios (1369-1371), 159 n. 454, 163.

6 Macaire, prôtos (1416), 141.

7 Macaire, prôtos (?), 149 et n. 376.

Macédoine, 3 n. 4, 4 et n. 7, 5 et n. 19, 14, 15. 107, 116.

Madémochôria, 36 n. 157, 37 n. 165.

Makrosina, lieu-dit, 26 et n. 74.

1 Malachias, grand économe de Komitissa (1362), 155.

2 Malachias, prôtos (1423), 141; ancien prôtos (1424), 141.

Manassès, prôtos (1481), 142 et n. 315.

Mantineon, centre monastique, 10 et n. 67.

Manuel II Paleologue, 95 n. 3, 107, 109, 141 n. 305, 257, 273. Gf. typikon de Manuel.

Manuel II, patriarche de CP, 134 n. 225.

1 Marc, hig. de Papadè, épitérète (1198), 156. 2 Marc, hig. de Méga Spèlaion (1348), 127 n. 170.

3 Marc, ecclésiarque (1430/31), 161.

4 Marc, ecclésiarque (1481), 161 et n. 471.

5 Marc, prôtos (1504), 143.

Martinianos, prôtos (1188), 133.

Matthieu Ier, patriarche de CP, 141 n. 301.

1 Matthieu, économe (1325), 155.

2 Matthieu, ecclésiarque (1392), 161.

3 Matthieu, prétendu économe, 155.

1 Maxime, ecclésiarque (1288), 160.

2 Maxime, hig. de La (1303/04), 135 n. 236.

3 Maxime, moine athonite (Maxime le Grec), 144 n. 330.

Maximinou, couvent à GP, 9 n. 53.

Méga Spèlaion, couvent au Péloponnèse, 127 n. 170.

Mélana, lieu-dit à l'Athos, 72 n. 88, 74 et n. 111, 98 n. 34.

Mèléai, région de l'Athos, 222.

Mélétios, hig. de Spèlaiôtou, 127 n. 169.

Mélissourgion, couvent, dépendance d'Iv, 62 et n, 10.

ménologe, 266.

Mère de Dieu (église de la), cf. Vierge Portaï-

Mésaritès (Constantin), 266.

Mésopotamie, 25 n. 65.

Météores, 7 n. 36.

1 Methode, petit-fils de 2Euthyme, hig. de Péristérai (897?), 36.

2 Méthode, moine de confiance de Nicéphore Phokas (961), 76 et n. 130, 99.

3 Méthode, hig. de Galiagra, épitérète (1142), 156 et n. 426.

4 Méthode, hig. de Makrou, épitérète (1347-1353), 157 et n. 440.

métochion, 38, 41, 65 n. 36, 71, 90 n. 299, 112,

Métrophane III, patriarche de CP, 147 n. 371.

1 Métrophane, prôtos (1182), 133. 2 Métrophane, prôtos (1506), 143; ancien prôtos (1510-1527/28), 143, 144 n. 332.

3 Métrophane, de Makrou, ancien prôtos (1512/ 13-1527/28), 144 et n. 332.

Michel Ier Rangabé, 8.

Michel II. 12 n. 84.

Michel IV le Paphlagonien, 62 et n. 6, 222.

Michel VI Stratiôtikos, 54 n. 82, 55.

Michel VIII Paléologue, 37 n. 159, 38 n. 172, 160 n. 457, 169.

1 Michel Maléinos, fondateur de la laure du Kyminas (xe s.), 17, 18, 63 n. 17, 76 n. 128.

2 Michel, économe (1001), 153.

3 Michel, prôtos (1030), 130.

4 Michel, de Dométiou, économe (1066), 154 et n. 405.

millet, 70.

Misaèl, prôtos (1541), 146.

mitaton, 10 n. 62.

moines, passim; m. errants, 11 et n. 79, 12 n. 84; m. gyrovagues, 15 n. 111; m. (de l'Athos) notables, 108, 115, 117, 124 et n. 134, 256.

1 Moïse, prôtos (1504/5), 143.

2 Moïse, prôtos (1543), 146.

3 Moïse, prôtos (?), 148 n. 372, 149 et n. 376. Moïse, Aaron et Jean, fondateurs légendaires de Zo. 92.

Monastèriôtès (Léon), 266.

Monoxylitou, couvent à l'Athos, 88-89, 101 n. 66.

Moscou, 143 n. 328, 144 n. 330.

Mosélé (Alexis), gendre de l'empereur Théophile, 76 n. 126.

Mosynopolis, 222.

Moustakônos, couvent en Chalcidique, 38, 41. moutons, 97 n. 17, 104, 109 n. 142.

mulets, 97 et n. 17. Mylopotamos, région de l'Athos, 71, 97 n. 18, 147 n. 367.

Myrélaion, palais et couvent à CP, 55 et n. 86. muron, 19, 30.

Mystakônos, village abandonné, 41 n. 206.

Néa-Skètè, skite, 24 n. 62.

Néakitou, couvent à l'Athos, 89.

Néoi, île, 27 et n. 89, 30, 85.

1 Néophytos, hig. de Do, prôtos (vers 1118), 133 et n. 215, 149.

2 Néophytos, prôtos (1391-1392; 1398-1400), 122 n. 124, 140, 140-141, 141 n. 301.

3 Néophytos, prôtos (1438), 141.

4 [Néophytos], prôtos (1452), 142.

5 Néophytos, prôtos (1566), 147.

Nicéphore II Phokas, 36, 54, 77 et n. 134, 138, 80, 81 et n. 182 187, 82, 83, 84 et n. 218, 85, 91, 97 et n. 24, 98, 99, 101 n. 64, 183, 186. Cf. chrysobulle de Phokas, Phokas.

Nicéphore III Botaniate, 131 n. 203.

1 Nicéphore, évêque de Milet (xe s.), 34 n. 123.

2 Nicéphore le Nu, moine (xe s.), 83 et n. 213. 3 Nicéphore, prôtopapas d'Hiérissos (985), 122 n. 115.

4 Nicéphore, hig. de Phalakrou (991), 89.

5 Nicéphore, hig. de Sikélou (996), 90.

6 Nicéphore, prôtos (998), 130.

7 Nicéphore, prôtos (1007-1019?), 128 n. 174, 130 et n. 191 195.

8 Nicéphore, hig. de Sta, économe (1015), 153 et n. 403.

9 Nicéphore, prôtos (1034), 130.

10 Nicéphore, hig. de La, prôtos (1154), 133.

11 Nicéphore, prétendu prôtos, 149.

1 Nicétas, hig. de Mèdikion (rxe s.), 11 n. 77. 2 Nicétas, patrice, moine (IXe s.), 11 n. 75 80, 12 n. 87.

3 Nicétas, médecin, prôtos (av. 1136), 115 n. 33.

1 Nicodème, grand économe de Karyés et de Komitissa (1366), 153 n. 398, 155 et n. 417.

2 Nicodème, hig. de Saint-Onuphre, économe (1369), 155 et n. 417 418.

- 3 Nicodème, moine athonite (1375), 139 n. 281; dit à tort prôtos, 149-150.
- 4 Nicodème, dikaios (1586-1588), 164.

Nicolas (saint), 20.

Nicolas Ier, patriarche de CP, 179, 183.

Nicolas II, patriarche de CP, 40.

Nicolas III, patriarche de CP, 125, 132 et n. 207.

- 1 Nicolas Stoudite (1xe s.), 15 n. 111.
- 2 Nicolas, spatharocandidat et épopte (xe s.),
- 3 Nicolas, biographe de Pierre l'Athonite (xe s.), 20, 25 n. 65, 64, 71.
- 4 Nicolas, calligraphe, hig. (972), 86, 88.
- 5 Nicolas, fondateur de Va (?), hig. (985-1012), 91 et n. 314.
- 6 Nicolas, hig. de Xén (1076), 131 n. 199.
- 7 Nicolas, ecclésiarque (fin xIIIe-déb. xIVe s.), 160 et n. 457, 161.

Nikodemou, couvent à l'Athos, 89. Nikôn, hig. de Paphlagonos (998-1016), 89.

- 1 Nil. moine stoudite (IXe s.), 12 n. 83.
- 2 Nil, hig. de Saint-Paul (1019), 68, 130 n. 193.
- 3 Nil. ecclésiarque (1353), 160.

Niphôn Ier, patriarche de CP, 125, 127 n. 170, 245, 268.

Niphôn II, patriarche de CP, 144 n. 336.

- 1 Niphôn, de Phakènou, grand économe (1262), 153 n. 403, 154 et n. 408; ancien prôtos (après 1262), 134 et n. 229.
- 2 Niphôn, ecclésiarque (1316), 160.
- 3 Niphôn, hig. de Va (entre 1319 et 1325), 135 n. 243.
- 4 Niphôn, évêque d'Hiérissos (1325), 137 n. 258 259.
- 5 Niphôn, hig., prôtos (1347), 136 n. 257, 137 et n. 264 265 266, 163 n. 485; ancien prôtos (1350), 137.
- 6 Niphôn, grand économe de Komitissa (1348).
- 7 Niphôn, ancien hig. de La (ca 1355-1363), 137 n. 266.
- 8 Niphôn, de Pa, prôtos (1522), 145; ancien prôtos (1527/28), 145 et n. 339; (date erronée), 150.

Occident (de l'Empire byzantin), 13. oikoproasteion, 63.

Olympe, centre monastique, 7 n. 36, 10 et

n. 67, 12 n. 89, 14, 15 n. 109, 17, 18 et n. 11, 22, 23, 24 n. 59, 26, 28, 31, 33 et n. 117, 54, 55, 78 n. 145, 81 n. 178, 83, 100, 111 n. 1. Olynthe, 4 n. 5.

ômophagia, 78.

Onèsiphoros, hig. des Saints-Apôtres (980), 87 et n. 247.

1 Onuphre, ascète égyptien, 21 et n. 37, 22. 2 Onuphre, ascète à Brastamou (IXe s.), 31 et n. 109, 35.

Opsikion, thème, 22.

Orient (de l'Empire byzantin), 13, 33.

Orphanou, couvent, 40 (= 1 Gomatou). Oxys Bounos, colline de l'Athos, 87.

Ozolimnos, métochion de Xèr, 65 et n. 36.

Pachôme Ier, patriarche de CP, 143 n. 321.

1 Pachôme, dikaios (1364), 163.

- 2 Pachôme, prôtos (après mars 1441), 141 et
- 3 Pachôme, dikaios (1583), 148 n. 372, 164.
- 4 Pachôme, prôtos (1583), 148 et n. 372.
- 1 Païsios, épitérète (1409), 158.
- 2 Païsios, dikaios (1462?-1488), 163.
- 3 Païsios, de La, prôtos (1507-1509), 143; ancien prôtos (1513), 143 et n. 329.
- 4 Païsios, de Chi, prôtos (1578-av. mai 1579), 147 et n. 367; ancien prôtos (juill. 1579), 147 et n. 368; (date erronée), 150.

Palaia Palatia, lieu-dit à Amouliane, 59. palaiochôrion, 41 n. 206, 59 n. 126.

Palestine, 7 n. 43, 8 n. 44, 24 n. 59, 111 n. 1, 114 n. 33. — ascètes de, 23. — moines de, 7-8, 24.

Pannonie, 4 n. 7.

Pantocrator, couvent à l'Athos, 87, 262.

Pantoléôn, moine de Bouleutèria (1016), 69.

Paphlagonos, couvent à l'Athos, 89.

parekklèsiarchès, 151 n. 380, 160 n. 459.

parekklèsion, 22 n. 43, 65 n. 27 28, 145 et

- parèques, 39 et n. 181, 40, 62 et n. 5, 63, 81; 82, 104, 121,
- 1 Paul, père spirituel de Pierre d'Atroa (VIIIes.), 10 n. 67.
- 2 Paul le Jeune (xe s.), 28 n. 92, 34, 75 n. 118.
- 3 Paul, moine d'Athônos (942), 64.
- 4 Paul Xèropotamitès, moine athonite (xe s.), 66 et n. 43 45, 67 et n. 49 54 55, 68 et n. 55

- 57, 70 n. 69, 73, 97 et n. 21, 105, 171 et n. 36,
- 5 Paul, prôtos (1001), 125, 130 et n. 191.
- 6 Paul, hig. de Saint-Paul (1007-1018), 67 et n. 50, 68 et n. 56, 130 n. 191 193, 171 et
- 7 Paul, hig. de Do, prôtos (1070-1083), 125, 127, 128 et n. 174, 131 et n. 202 203 205, 167
- 8 Paul, hig. de Do (1087), 131 n. 202, 133 n. 215.
- 9 Paul, hig. de Chrysostomou, épitérète (1405-1407), 158 et n. 447.
- 10 Paul, ancien prôtos (1488), 142 et n. 315,
- 11 Paul, dikaios (1552), 162 n. 477, 164. paysans, 48, 52, 56, 57, 109,

pêcheries, 122, 152 n. 395.

Pélagonie, 111 n. 1.

Pélékètè, couvent en Bithynie, 10 et n. 66.

Péloponnèse, 4 et n. 15, 7.

pension annuelle, de l'Athos (roga), 54-56, 83, 85 n. 235, 96, 122. — d'Iv, 55 n. 90. — de La (solemnion), 55, 80-81, 82, 85, 98, 99.

père spirituel, d'un groupe de moines, 25, 26, 28 et n. 92, 32, 33, 34, 35, 86, 100. - d'un moine, 10 n. 67, 29, 49 n. 43, 68 n. 56, 76 n. 127, 83 et n. 213, 97, 222.

Péristérai, village, 27, 35.

Péristérai, couvent près de Thess, 22, 27 n. 91, 28, 29, 31, 35-36, 41, 82, 99 n. 37, 199.

Perse, 25 n. 65. Petite-Sainte-Anne, skite, 22 n. 43.

Pétra, couvent à CP, 136 et n. 252.

Phakènou, couvent à l'Athos, 89. Phalakrou, couvent à l'Athos, 89, 156 n. 427.

1 Phantinos le Jeune (xe s.), 83 et n. 213.

2 Phantinos, hig. de Sikélou (985), 90 et n. 301.

Philadelphos, moine et prêtre (984-985), 89.

Philadelphou, couvent à l'Athos, 89, 125. Philippe II, roi de Macédoine, 4 n. 5.

Philogonios, ecclésiarque (1356), 160.

Philothée, patriarche de CP, 139.

1 Philothée, prôtos (1568-1569), 147.

2 Philothée, prôtos (1591), 148,

Philothée, Arsène et Dionysios, fondateurs présumés de Philothéou, 91 n. 312.

Philothéitès (Histoire de l'Athos écrite par un), 111, 112 n. 12, 113 et n. 15, 171, 221.

Philothéou, couvent à l'Athos, 90, 91 n. 312, 147 n. 367.

Phlouboutè, couvent près de Nicée, 11 n. 77. Phokas (famille des), 74, 97.

Phokas (Léon), domestique de l'Occident, magistros, 72 n. 88 92, 74 et n. 109, 83.

Phokas (Nicéphore), domestique de l'Orient. 72 n. 92, 73, 74, 75 et n. 118 122, 76 et n. 125 130, 78 et n. 145 148, 80, 81 et n. 178, 115: cf. Nicéphore II.

Phôteinoudion, couvent à l'Olympe, 11 n. 77. pièce d'or (nomisma), 55, 58 n. 112, 80, 81, 82, 85 et n. 230, 91, 122 n. 124.

- 1 Pierre d'Atroa (IXe s.), 10 n. 67, 11 n. 77, 15 n. 111, 28 n. 92.
- 2 Pierre, scholarios (IXe s.), 20.
- 3 Pierre l'Athonite (xxe s.), 19-22, 29, 32, 71.
- 4 Pierre Kalioukas, hig. [de Kalvka?] (982).

pirates, 137 n. 261, 163 n. 482.

Pissadinôn, couvent à l'Olympe, 23 n. 48.

Pithara, couvent à l'Athos, 90.

Plaka, kellion à l'Athos, 137 n. 265.

Platon, hig. des Symboles (VIIIe s.), 10 n. 67. Platys, presqu'île de l'Athos, 152 n. 395.

pneumatikos, 150 n. 380, 161 n. 470, 164 n. 489.

Poimèn, hig. de Bouleutèria (av. 1010), 68, 69 et n. 61.

polislès, 72.

Polygyros, 35 n. 131, 40.

Polygyrou, couvent à Polygyros, 5 n. 25, 40

prêtres (ordination de), 106 n. 120, 269. proasteion, 11 n. 80, 62 et n. 5, 63, 121.

Proavlax, lieu-dit, 59 et n. 126.

Prodrome, cf. Saint-Jean-Prodrome.

Prophourni, kellion de La à Karvés, 74 n. 105. Propontide, 111 n. 1.

prostagma, 58, 102-103, 107-108, 127 n. 166 169. Prôtaton (Mésè), 40, 63, 85 et n. 234 235, 99, 113, 116 n. 56, 120-121, 122 et n. 119 121, 123 n. 127, 140 n. 297, 150 et n. 379, 153 n. 401, 155. — archives du, 45, 51, 58, 62 n, 7, 167-172, - fortune du, 63 et n. 14 15. 121-123. 125. 151, 153, 167 et n. 6, 168. — officiers du, 119, 120 n. 103, 139 n, 284, 150-151, 159, 162 n. 475, 163 n. 482, 207-208. — registres du, 129 n. 184, 168 et n. 14, 262.

prôleion, 120, 124.

protocole d'accord de mai 942 (dialysis), 40.

41, 57, 61 n. 2, 112 et n. 7, 115, 188-192. prôtos, 52 et n. 64, 56 et n. 91, 59, 61 et n. 3, 62 n. 10, 63 et n. 17, 64 n. 18, 66 et n. 45, 71, 73 et n. 99, 74, 79, 84 n. 221, 89, 93 n. 334, 95, 96, 100, 101 et n. 66 69, 103 et n. 80, 105, 106, 107 et n. 125, 109 n. 143, 114 et n. 33, 115 et n. 33 39 40, 116 n. 43, 117, 118 et n. 70 71, 119 et n. 89, 120 n. 92, 121 et n. 106 111, 122 et n. 122, 123 et n. 128 129 131 132, 125 et n. 143, 126 et n. 152, 128, 129 et n. 185, 151, 152 n. 385, 153 et n. 399, 159, 161 et n. 473, 162 et n. 474 475, 168 n. 811 12 14, 224, 245, 250, 251, 268, 269, 273; ancien prôtos, 128, 129; commémoraison du, 123 n. 132: confirmation du, 124-128, 245; élection du, 103 et n. 80 84, 124 et n. 135 138, 209; mandat du, 128; serboprôtoi, 159, 162. — liste des prôtoi, 129-148; liste des faux pr., 148-150. prôtos, titre non monastique, 114-115 n. 33.

protosyncelle (du patriarche), 145 n. 343 345 346 348.
Ptělěôtěs (Dèmètrios), protospathaire, fondateur d'un couvent (xe s.), 40.
Ptělěôtou, couvent, 40 (= Polygyrou).

Ptělěôtou, couvent, 40 (= Polygyrou). Ptèrè, couvent à l'Athos, 90. Pyrgoudia, lieu-dit, 41 n. 206, 112 et n. 15, 113 n. 20.

Quarante-Martyrs, couvent, cf. Xèropotamou.

Rabda, couvent à l'Athos, 90 et n. 298. Rabdouchou, couvent à l'Athos, 90 n. 298. Raïthou (moines de), 8. rapport de Thomas, 39 n. 179, 46, 57, 112 et n. 5, 115, 189, 192-197. Rast'ko (saint Sava de Serbie), 116 n. 43. Rébénikeia, 189, 190, Rèchinoi (Rynchines), 6 et n. 26 30 33. redevance annuelle, 120, 122 et n. 121 125. Romain Ier Lécapène, 46 n. 15, 54, 55 et n. 85 88, 56, 65, 66, 179, 186, 187, 199. Cf. chrysobulle de Romain Ier. Romain II. 39, 55 n, 89, 66, 78 n, 145, 81, Rome, 14, 49 et n. 43, 51 n. 55, 52 n. 66, 83. Roudaba, lieu-dit, 41, 59 n. 128. Roudaba (couvent à), 59. ruches. 57. Russie, 144 n. 330. Rynchines, cf. Rèchinoi,

1 Sabas, économe (1014), 153.

2 Sabas, hig. de Xèrokastrou, prôtos (1087), 132 et n. 206.

3 Sabas, moine athonite (ca 1342), 136 n. 252.4 Sabas, prôtos (1368-1371), 139.

5 Sabas, de Chi, prôtos (1512/13-1513), 144.

6 Sabas, moine de Va (1515), 144 n. 330.

7 Sabas, économe (1561), 153 n. 399, 155. sacristain, 123 n. 127.

Sagoudates, 6 et n. 26 30.

Saint-Akindynos, couvent à Roudaba, 41, 59 n. 128.

Saint-André, couvent à l'Athos, 86.

Saint-André, église et couvent, cf. Péristérai. Saint-Auxence, mont, 18.

Saint-Basile, prétendu couvent à l'Athos, 90

Saint-Césaire, couvent à Rome, 49. Saint-Charitôn, couvent en Palestine, 8 n. 43.

Saint-Dèmètrios, couvent à l'Athos, 87. Saint-Eleuthérios, kathisma à l'Athos, 69.

Saint-Élie, couvent à l'Athos, 88.

Saint-Étienne, couvent à Thess, 14 n. 102 104. Saint-Étienne, couvent, cf. Berroiôtou.

Saint-Georges, couvent, cf. Xénophon, Zogra-

Saint-Gérasimos, laure en Palestine, 91 n. 312. Saint-Jean-l'Évangéliste, église d'Iv. 84.

Saint-Jean-le-Théologien, couvent à Éphèse, 10 n. 66.

Saint-Jean-le-Théologien, couvent, cf. Pélékètè. Saint-Jean-Prodrome, chapelle à Karyés, 145. Saint-Jean-Prodrome, couvent sur le mont Mênécée, 127 n. 169.

Saint-Jean-Prodrome, couvent, cf. Klèmentos, Kolobou.

Saint-Jean-Prodrome, église d'Iv, 64 et n. 25, 65 et n. 27.

Saint-Jean-Prodrome, métochion d'Iv, 38 (= Kolobou?).

Saint-Luc, couvent à Thess, 14 n. 103.

Saint-Nicéphore, couvent, cf. Xèropotamou.

Saint-Nicolas, couvent à l'Athos, 89.

Saint-Pantéléimôn, couvent à l'Athos, 89 et n. 284 285, 143 n. 328.

Saint-Paul, couvent à l'Athos, 24 n. 62, 67 et n. 49 51, 68 et n. 56 58, 89, 126, 130 n. 193. Saint-Sabas, couvent en Palestine, 7-8 n. 43.

Sainte-Anne, skite, 69.

Sainte-Christine, couvent près de l'Athos, 41, 57, 58, 59.

Sainte Montagne, Montagne, passim.

Sainte-Sophie, église à Thess, 190.

Saints-Anargyres du Kosmidion, couvent à CP, 222.

Saints-Apôtres, couvent à l'Athos, 86-87, 93 n. 333.

Saints-Pierre-et-Onuphre, chapelle près de Docheiariou, 22 n. 43.

Saints-Pierre-et-Onuphre, kellion de La à Karyés, 22 n. 43.

Saint-Pierre-et-Onuphre, monydrion à l'Athos, 22 n. 43.

sarcophage, 3 et n. 4.

Sauveur (couvent du), à l'Athos, 90.

Sauveur (couvent du), prétendu couvent à l'Athos, 90 n. 299.

Sauveur Akatalèptos (couvent du), à CP, 21 n. 33.

Sauveur (église du), à l'Athos, 90 n. 299.

Sava, fondateur de Chi, archevêque de Serbie (XII°-XIII° s.), 133 n. 221, 134 n. 224.

sceau, bulle, 65 n. 34, 115 n. 33, 127 n. 166, 167, 170 n. 24, 177, 178, 179, 182, 187, 188, 189, 190, 197-198, 199, 203, 216, 217, 220, 221, 238-239, 243, 249, 254, 261. Scythes, 74 et n. 107.

Sébastianos (Manuel), notable de Thess, ktètôr de l'Athos (xviº s.), 145 n. 344.

sékrélon du phylax, 55 n. 90.

Semion, prôtos, 144 n. 330 (= 9 Syméon). Sérapheim, prôtos (1538), 145 et n. 347 348, 146 n. 350; ancien prôtos (1541-1543), 145-

146; (date erronée), 150. Sérapiôn, prôtos (ca 1460), 142.

Serbes, 87, 271.

Sergios II, patriarche de CP, 125.

Sergios, évêque d'Hiérissos (?), 137 n. 261.

serviteur, 28, 66 n. 45, 73, 74, 105.

Sicile, 90, 111 n. 1. — Siciliens, 101.

Siderokausia, village, 30, 36-38, 53 n. 68. Siderokausia (établissement d'Euthyme à), 36-38, 53 n. 68.

sigillion, 46 et n. 14, 48 n. 27, 179.

sigillion de Basile Ier, 34, 45-48, 48, 50, 51 et n. 60, 53, 56, 57, 63, 114 et n. 29, 177-181,

182, 194. Sikélou, couvent à l'Athos, 90 et n. 301.

Silouanos, prôtos (avant 1375), 138 et n. 274.

1 Simôn, fondateur de Simonopétra (xive s.?), 91 n. 312.

2 Simôn, prôtos (1409), 141 et n. 304 305.

3 Simôn, hiéromoine (xve s.), 141 n. 305. Simonopètra, couvent à l'Athos, 91 n. 312.

Sinaï (moines du), 8 et n. 48.

Singitique, golfe, 57. Skantzoura, îlot, 27 n. 89.

Sklavoi Boulgaroi, 39 et n. 181.

Sklèros (Bardas), 64, 84.

Skopje, 136 n. 257.

Skorpios, nom (ou surnom) de 5 Niphôn, 137 n. 266.

Skorpiou, couvent près de la frontière de l'Athos, 59, 136 n. 248.

Skylopodari, cf. Kynopodos.

Slaves, 4, 5-6, 13 n. 95, 15, 16, 50 n. 51, 83 n. 210, 169.

1 Sôphronios, archimandrite, prôtos du désert de Jérusalem (vie s.), 114 n. 33.

2 Sôphronios, prôtos (1547), 146; ancien prôtos (après 1547), 146; le même?, 150. Spèlaiôtou, couvent en Chalcidique, 41 et n. 210. Spèlaiou, couvent en Palestine, 91 n. 312.

stasis, 117 n. 57.

Stavronikėta, couvent à l'Athos, 147 n. 362. Stefan Dušan, 37 n. 159, 92 et n. 327, 136 n. 257, 273.

Stefan Milutin, 90 n. 299.

Stefan Nemanja, 116 n. 43.

Stefan Uroš, 37 n. 159.

1 Stéphanos, hig. de Péristérai (952), 36.

2 Stéphanos, protos (958-959), 71 n. 79, 116, 117, 129.

3 Stéphanos, hig. de Kolobou (av. 985), 39 et n. 189.

4 Stéphanos, hig. de Katzari (985), 88.

5 Stéphanos, moine de Phi (xixe s.?), 171.

Stoudios, couvent à CP, 49 et n. 37 43, 52 n. 64 66, 99, 100 et n. 47. — Stoudites, 11 n. 79, 12 n. 83 84 87.

Stratonikė, village, 37.

Strobèlaia, couvent à l'Athos, 90.

stylites, 26 n. 80.

Stylos, couvent, cf. Vierge.

Süleyman, 107.

1 Syméon, moine athonite (rxe s.), 27, 30 et

2 Syméon, moine, disciple de 1 Blaise (IXe s.), 49 n. 43.

- 3 Syméon le Stoudite (xe s.), 100 n. 47.
- 4 Syméon le Nouveau Théologien (xe s.), 79 n. 159, 100 n. 47.
- 5 Syméon, hig. de Xén (ca 1078-1089), 49 n. 44, 76 n. 126, 84 n. 221, 104, 116 n. 56, 123 n. 131, 131 n. 199.
- 6 Syméon, de Chi, économe (1141), 154; (fausse date), 155.
- 7 Syméon, père de Sava (x11e s.), 133 n. 221. 8 Syméon, prôtos (av. 1284/85), 134 et n. 230.
- 9 Syméon, [hig.] de Va, prôtos (1510), 144 et n. 332; ancien prôtos (1515), 144 et n. 330 (et Semion) 331.
- Syméon, lecture erronée pour 2 Simôn, 141 n. 304.
- Syrie, 7 n. 41, 8 n. 44, 24 n. 59, 25 n. 65, 111 n. 1, 120 n. 91.
- terre klasmatique (klasma), 47 et n. 20 22 24, 48 n. 30, 53, 56, 57, 63 n. 16, 112, 114. Thasos, 37 n. 159.
- Théodora, sainte de Thess (IXe s.), 13, 14 et n. 103 104.
- Théodore, patriarche d'Antioche, 100 n. 46.
- 1 Théodore Stoudite (IXe s.), 10 n. 67, 11 et n. 75 77, 12 n. 83 87, 13 n. 96, 78 n. 149 152, 100.
- 2 Théodore, ascète à l'Olympe (ixe s.), 26 et n. 74. 31.
- 3 Théodore, archevêque de Thess (IXe s.), 27 et n. 82.
- 4 Théodore, hig. de Xèrokastrou (980), 92 n. 322.
- 5 Théodore, hig. de Xén (1018-1035), 131 n. 199.
- 6 Théodore, hig. de Do, épitérète (1049), 156
- et n. 429. 7 Théodore, hig. de Xén (1059-1071), 131
- n. 199. 8 Théodore Képhalas, hig. de La (1107?), 251.
- 9 Théodore, prôtos (1253?-1257), 134.
- 1 Théodoret, hig. des Saints-Apôtres, économe (1198), 154.
- 2 Théodoret, ecclésiarque (1325), 160.
- 3 Théodoret, moine de La, archiviste (début XIXº s.), 8 n. 49, 81 n. 188, 111, 112 et n. 12 15, 113 et n. 20, 171 et n. 40 41 42, 172, 221.
- 4 Théodoret, prétendu prôtos, 136 n. 256, 150. Théodose Ier, 7, 91.

- 1 Théodose le koinobiarque (vie s.), 114 n. 33.
- 2 Théodose, hig. de Kamèlavka (996), 88.
- 3 Théodose, hig. de Thessalonikéôs, économe (1070), 153 et n. 403, 154.
- 4 Théodose, hig. de Sthlavandréou, épitérète (1294), 157 et n. 431.
- 5 Théodose, hig. de Rabdouchou, dikaios (1316), 162 et n. 479 481.
- 6 Théodose, évêque d'Hiérissos (1323), 137 n. 258.
- 7 Théodose, dikaios (1329-1330), 162 et n. 481.
- 8 Théodose, hig. de La (1339-1340), 137 n. 259.
- 9 Théodose, hig. d'Alôpou, dikaios (1342-1345), 138 n. 271, 162-163; prôtos (avril 1353; 1355-1356), 138 et n. 270 272 273 275 276; ancien prôtos (entre 1353? et 1356?; déc. 1356-1369), 138.
- 10 Théodose, hig. de Stéphanou (1369), dit à tort ecclésiarque, 161 et n. 466.
- 11 Théodose, dikaios (1375), 162 n. 475, 163. 12 Théodose, ancien prôtos (1376), 139 et
- 12 Théodose, ancien protos (1370), 135 et n. 284.
- 13 Théodose Plakas Serbiôtès, épitérète (1378), 158 et n. 446.
- 14 Théodose, hig. de Stéphanou, ecclésiarque (1405-1409), 161 et n. 470.
- Théodosiou, couvent à l'Athos, 90.
- 1 Théodotos, moine athonite (960), 75.
- 2 Théodotos, moine de La (963-964), 77 n. 140
- 1 Théodoulos, moine stoudite (IXe s.), 13 n. 96.
- 2 Théodoulos, métropolite de Thess (1096), 203, 216, 220.
- 3 Théodoulos, d'Auxentiou, épitérète (1287),
- 4 Théodoulos, hig. de Makrou, épitérète (1325), 157 et n. 435.
- 5 Théodoulos, supérieur du kellion de Saint-Sava (av. 1353), 138 n. 272.
- 6 Théodoulos, prôtos (?) (juin 1353), 138 et n. 272.
- 7 Théodoulos, ecclésiarque (1362), 160.
- 8 Théodoulos, hig. de Stéphanou, ecclésiarque (1389), 161 et n. 466 468; dikaios (1394), 163 et n. 487.
- 9 Théodoulos, ancien économe (1395), 155.
- 10 Théodoulos, ecclésiarque (août 1395), 161 et n. 468; ancien ecclésiarque (1398), 161.
- 11 Théodoulos, épitérète (1398), 158.

- Théodoulos, erreur d'un copiste pour 9 Théodose, 163 n. 483.
- 1 Théoktistos, hig. d'Es, prôtos (1035-1037), 130 et n. 196.
- 2 Théoktistos, hig. de Roudaba (1065), 59 n. 128.
- 3 Théoktistos, prôtos (début du xima s.), 134.
- Théoktistou, couvent à l'Athos, 90-91. 1 Théônas, ecclésiarque (1387), 160.
- 2 Théônas, prétendu prôtos, 150.
- 1 Théophane le Confesseur (1xº s.), 11 n. 75.
- 2 Théophane, d'Iv, copiste (1004-1023), 84 n. 221.
- 3 Théophane, prôtos (1310-av. avril 1314), 126 et n. 161, 127 n. 170, 135.
- 4 Théophane, hig. d'Ichthyophagou, épitérète (1316). 157.
- 5 Théophane, ancien prôtos (après 1371), 139 et n. 281.
- 6 Théophane, prôtos (1430/31), 141.
- 7 Théophane, prétendu ecclésiarque, 161.
- Théophanô, impératrice, 50 n. 46.
- Théophile, empereur, 12, 14 n. 103, 17, 76 n. 126.
- 1 Théophile Plakas, épitérète (1329-1347), 157 et n. 437 438, 163 n. 482 484.
- 2 Théophile, ecclésiarque (1347), 160.
- 3 Théophile, économe (1356), 155.
- Théophylaktos, prôtos (1045-1051), 103 n. 84, 131 et n. 199.
- 1 Théostèriktos, moine de Pélékètè, confesseur, (viiiº s.), 10 n. 66.
- 2 Théostèriktos, moine à l'Olympe (Ixe s.), 23, 26 et n. 70. 31.
- 3 Théostèriktos, hig. de Kamèlavka, épitérète (1297). 157.
- 4 Théostèriktos, hig. de Plaka, économe (1322), 155 et n. 414.
- 5 Théostèriktos, prétendu hig. de Kamèlavka et épitérète, 159.
- Thessalonikéôs, couvent, cf. Saint-Pantéléimôn. Thessalonique, 5, 9, 12 n. 87, 13 et n. 94 95 96 97 98, 19, 22, 26 et n. 80, 28, 37 n. 158 165, 57, 61, 63, 83 et n. 213, 107, 111 n. 1, 115, 123, 190. archevêque (métropolite) de, 36, 58, 126. couvents et moines de, 14 et n. 103. duc de, 62. éparque de, 116 n. 43. juge de, 58, 73, 115, 116.
- 1 Thomas, protospathaire, épopte de Thess (942-943), 45, 46 n. 15, 56, 57 et n. 103, 58

- et n. 112 119, 59, 63 n. 16, 112, 194. Cf. rapport de Thomas.
- 2 Thomas, prôtos (980-985), 39 n. 185 186, 90, 128 n. 174, 130.
- 3 Thomas, économe (1083), 154.
- 4 Thomas, hig. de Saint-Élie, épitérète (1142), 156 et n. 426.
- 5 Thomas, hig. de Va (1325), 135 n. 243.
- Thrace, 4 n. 7, 20, 21 n. 34, 200.
- Thracesiens (couvents et moines du thème des), 10 et n. 66.
- Timothée, médecin, moine athonite (xe s.), 70 n. 69.
- Tragos. 99.
- Trébizonde, 40.
- tribunal, athonite, 137 n. 266; laïque (ou justice laïque), 98, 103, 105, 123 n. 129.
- justice laique), 98, 103, 105, 123 n. 129. Trinité, kellion de La à Karyés, 74 n. 105.
- Trochala, couvent à l'Athos, 91.
- Trôgala, couvent à l'Athos, 91.
- troupeaux, 6, 53, 57, 104, 109.
- Tsaconiens, 4 n. 15, 64 n. 22.
- tugra (ligature rappelant une), 144 et n. 335. Turcs, 37 et n. 158 165, 107, 109.
- typikon d'Athanase pour La, 71, 78 n. 149, 81 et n. 188, 82, 84 n. 220, 97, 108, 223.
- typikon, d'un couvent, 34 n. 123, 55, 84 n. 220, 103, 108, 124 n. 137, 127 n. 169, 223.
- typikon de Manuel Paléologue, 95, 107, 108-
- typikon (prétendu) de Manuel Paléologue (Nomos kai Typos), 95 n. 3, 123 n. 127, 143 n. 319, 168.
- typikon de Monomaque, 62 n. 711, 66, 84 n. 220, 95 et n. 2, 102-107, 107, 108, 109, 117 et n. 68, 118 et n. 77, 119, 125, 155-156, 203, 207, 216-232, 256.
- typikon du patriarche Gabriel, 129 n. 185.
- typikon de Tzimiskės, 39 n. 186 187, 57 n. 111, 59, 62, 66, 68 n. 55, 69 n. 61, 84 n. 220, 86, 88, 90, 92, 95 et n. 2, 97, 98 et n. 31, 99-102, 102, 104-105, 107, 108, 109, 116, 117, 123 n. 131 132, 124, 125, 152, 155, 159, 167, 186, 202-215, 216, 221, 223, 224, 256.
- Tzaïnos, épitérète, 156 n. 427.
- Tzoulas (Thomas), protospathaire (942-943), 56.

vaches, 104, 223.

Valachie, 144 n. 337, 146 n. 350.

Valaques, 4 n. 15, 6, 50 n. 51, 84 n. 221, 104, 128, 266.

Natopédi, couvent à l'Athos, 3 n. 4, 89, 91 et n. 312, 101 n. 68, 104, 105, 106, 116 n. 56, 117, 118 et n. 77, 120, 121 n. 112, 124 n. 137, 125, 133 n. 217, 143 n. 321, 168 n. 12, 251, 262.

Vénitiens, 37 n. 158.

Vierge du Stylos (couvent de la), au Latros, 63 n. 17, 75 n. 118.

Vierge (couvent de la), cf. Bouleutèria, Iviron, Strobèlaia.

Vierge (église de la), katholikon d'Iv, 65 n. 28. Vierge Portaïtissa (église de la), premier katholikon d'Iv, 64 et n. 25, 65 et n. 28.

Vierge (église de la), cf. Karyés.

Vierge-et-Pierre-l'Athonite, église, dans les limites de La, 22 n. 43.

vigne, 71 et n. 80 81, 97 et n. 18 19, 113, 122 n. 115, 151 n. 383.

vin, 122 n. 125.

Vlachorèchinoi (Vlachorynchines), 6 et n. 30 33.

1 Xénophon, hig. athonite (xe s.), 70 n. 69.

 Xénophon, hig. de Kalyka (996), 88.
 Xénophon, hig. de Saint-Georges (998-1007), 92 et n. 320.

Xénophon, couvent à l'Athos, 92, 121 n. 112,
123 n. 127, 124 n. 137, 131 n. 197 199, 136
n. 244, 208, 251.

Xèrokastron, région de l'Athos, 87.

Xèrokastrou, couvent à l'Athos, 68 n. 56, 92. Xèropotamou, couvent à l'Athos, 8 n. 44, 55 n. 84, 65-68, 121 n. 112, 140 n. 287.

Xèropotamou, ancienne appellation de Saint-Paul, cf. ce mot.

Xèropotamou, laure en Palestine, 8 n. 44. Xylourgou, couvent à l'Athos, 152 n. 385, 156 n. 426.

Zoè, impératrice, 50 n. 46. Zòètos, juge de Thess (942-943), 56. Zographou, couvent à l'Athos, 88, 91 n. 312, 92-93, 131 n. 198. Zygos, montagne, 34, 57, 59, 72 et n. 88, 73, 87, 93 et n. 340, 113 n. 25. Zygos, village abandonné, 59 n. 126. Zygou, couvent à l'Athos, 93 et n. 337 338 340.

INDEX GREC

άδατον (τό), 34 n. 128, 50 n. 47; 11, 45. 'Αδλεπης, cf. 1 Θεόδουλος. άγανάκτησις, de l'empereur, 1, 23; 8, 176 (ἀνακτορική); 13, 80; App. I a, 7. άγγαρεία, 3, 14; 7, 122. Cf. corvées. "Αγγελος, cf. 'Ανδρόνικος. άγελαῖος, cf. βοῦς. άγένειοι, 7 not., 101; 8, 46; 13, 71, 72, 76; cf. παΐδες, παιδίον. Cf. imberbes. "Ayrov "Opoc, 6 not.; 8 not., 1, 31, 36, 175. 198. 199 : 10 I. 1 : 12. 178 : 13 not.. 26, 60, 72, 76, 79; 14, 16; App. I a, 1; App. Ib, 4, 7, 8; App. Ic, 5; App. Id, 15; App. I e, 3, 11; τὸ καθ' ἡμᾶς ἄγ. ὅ., 123 n. 132, 140 n. 287; τὸ ἄγ. ὅ. ὁ "Αθως, 13, 6, 83-84; App. I d, 6; cf. "Αθως, "Oρος. άγιορείτης, 65 n. 33. — οἱ 'Αγιορεῖται, 107 n. 125; 10 I, 4, 13; 10 II, 2; App. I b, 1. άγιορειτικός, cf. μονή. άγιος (épithète de l'empereur), cf. αὐθέντης, αὐτοκράτωρ, βασιλεύς. Cf. κέλευσις, ταμεῖον. 'Aylou Bagilelou, lieu-dit à l'Athos, 90 n. 299. 'Αγίου 'Όρους (μονή τοῦ), 61, 62 et n. 8, 103; 8 not., 21. άγιώνυμος, cf. "Ορος. άγιωσύνη: ή μεγάλη σου ά. (le patriarche), 10 I, 1, 12, 19. άγνωστος, cf. ἱερεῖς. άγοραῖοι, 15 n. 111. Cf. moines. άγρός, 7, 43, 63, 66, 67, 68, 69, 70, 88, 104; 8, 46, 116. Cf. agros. άγχίνοια : βασιλική πρόνοια καὶ ά., 3, 3-4. άδεια, 5, 23, 59; 7, 65; App. I b, 3; App. I e, 9, 11; ἐπ' ἀδείας ἔχω, 7, 39, 107, 125. άδελφοί (moines), 33 n. 122, 34 n. 126, 51 n. 54, 52 n. 64, 71 n. 80, 77 n. 140, 78 n. 148, 79 n. 158, 100 n. 49, 117 n. 63; 7, 14, 22, 92, 107; 8, 94, 96, 98; 10 II, 15 : 13, 14, 16, 19, 28 (ἔκκριτοι), 33, 75; άδελφός, 7, 38, 117; 8, 108; 13, 13, 51; cf. πατέρες.

άδελφοποίησις, 7 not., 92. ἀδελφοποιτα, 13, 60. ἀδελφότης, 79 n. 161; 8, 108, 109; 13, 67. ἀδέσποτος, cf. τόπος. ἀδιάσειστος, cf. ἐλεύθερος. ἀδιατύπωτος, 9, 38. ἀήττητος, cf. βασιλεία. 2 ᾿Αθανάσιος, protos (972), 7 not., 1, 163.

2 'Αθανάσιος, prôtos (972), 7 not., 1, 163. Gf. 2 Athanase.

3 'Αθανάσιος, kathig. de La (972), 7, 3, 27, 163; άγιος 'A., 13, 25, 31-32. Cf. 1 Athanase.

4 'Αθανάσιος, kathig. de Va (1045), 8 not., 50, 182, 186. Cf. 3 Athanase.

5 'Αθανάσιος, hig. de kyr Sisôè (1045), 8 not., 189.

6 'Αθανάστος, hieromoine de Xystrè (1500), 14, 32 (Afanasie).

'Αθανάσιος, lecture erronée pour ''Ανθιμος, '7 app. 164.

'Αθανασίου (λαύρα ου μονή τοῦ κῦρ), cf. Λαύρα.
'Αθανασίου (μοναστήριον τοῦ), 2, 16. Cf.
Athanasiou.

'Αθανασίου (μονή τοῦ κῦρ), 8 not., 188 ¶ 2 Θεοδόσιος, Μελέτιος, Πέτρος.

άθέτησις, **9**, 48; **11**, 168, 169 (κανονική); **12**, 191.

άθόρυδος, 1, 11.

ἄθροισις (assemblée extraordinaire), 120. ἄθροισμα: τὸ ἄ. τῶν γερόντων, 8, 137.

άθωϊκός, 65. 'Αθωνίται, **4**, 8, 12, 17, 23, 25 ; **5**, 29 ; **6**, 19,

'Αθωνίτης, 61, 64; 4, 3 ¶ Βάρδας, 1 Θεόδωρος.
"Αθωνος ([μονή] τοῦ), 4, 2 ¶ 3 Ἰωάννης,
1 Παῦλος. Cf. Athônos, 5 Jean, 3 Paul.
"Αθως, 2, 13, 26, 47, 57; 3, 6; 4, 15, 28;
5, 5 et passim; 6, 5, 42; 7, 155; 11, 27;
ἀχρωτήρια τοῦ "Α., 28 n. 94, 34; χορυφαὶ τοῦ "Α., 18 n. 10; δρος τοῦ "Α., 1, 7, 15,

20-21; 2, 22-23, 55; 4, 9; 5, 1; 7, 37; 8, 173, 183; 12, 47; περιώνυμος "Α., 2, 17; περιώνυμον όρος τοῦ "Α., 2, 3-4; 7, 1; 8. 10-11 ; ὑπουρία τοῦ "A., 34 n. 125, 49 n. 41; cf. Θεοτόκος. "Aθως (la montagne), 14, 13. Cf. Athos. 'Aθως, ville, 4 n. 9. αίγες, 8, 80. Cf. chèvres. αϊθριοι, 24 n. 60; cf. δπαίθριοι. Alvos, 8, 67. Cf. Ainos. αἰσχροκέρδεια, 7, 89; 8, 62. αίτησις, 46 n. 18, 73 n. 97; 2, 4; 7, 23; 8, 18, 90; 10 I, 18; 10 II, 1. αίτία, 7, 55 (εύλογοφανής), 59, 127; 9, 40; 10 I, 9. αίτιαμα: συγκοινωνίας αί., 10 ΙΙ, 6 ; ψυχικά αί., 8, 25, 33; 9, 6. άκαινοτόμητος, 2, 48-49. ἀκηδία, 74 n. 112. άχηλίδωτος, cf. άρτος. 'Ακινδύνου [μονή τοῦ ἀγίου], cf. 14 Jean, Saint-Akindynos. ἀκοαί, de l'empereur, 7, 32; 8, 110. - de la justice, 2, 44. άχοιδής, cf. έρευνα. 'Ακρόθωοι, ville, 4 n. 9. 'Ακροπολίτης, grand logothète, App. I b not., 13. "Ακρους (κατεπανίκιον), 38 n. 166. άκρωτήρια, cf. "Αθως. ёхирос, App. I d, 18. άκυρῶ, 8, 111; 9, 29; App. I b, 9. άλεξίκακος, cl. φάρμακον. 'Αλέξιος [Ier] ὁ Κομνηνός, App. I not.; App. I d, 14. Cf. Alexis. άλήθω, 1, 14. άλογον, 14, 3, 21, 22, 23, 29; App. II a, 1, 9 (πρωτατινόν); App. II b, 15. Cf. chevaux. 'Αλωποῦ [μονή τοῦ], cf. 3 Gabriel, 3 Iôannikios, 6 Joseph, 7 Joseph, 9 Théodose. άλωσις, App. I b, 14. 'Αμαλφηνών (μονή των), 8, 99-100. Cf. Amalfinou. άμέλεια, cf. ἔγκλημα. άμηχανία, 10 Ι. 7. άμοιδαΐον, 168. άμοιδή, 13, 27. 'Aμουλιανή, île, 6 not., 21, 23. Cf. Amouliane. άμπελών, 2, 51; 7, 114. Cf. vigne.

άμφισδήτησις, 7, 20. - τὰ άμφισδητούμενα, 7. ἀναγκαῖα (τὰ), 10 I, 14-15. άναγνόντες, 1 not., 26. άναγνώστης, App. I c not., 3; App. I e not., άναγράφομαι, 3, 11; 5, 21, 68. άναθεματίσματα, App. I b not., 9. άναίτιος, 10 ΙΙ, 13. άνακουφίζω, 10 ΙΙ, 3. ἀνακρίνω, 11, 142; 12, 95 (πνευματικώς); 13, ἀνάκρισις, 82 n. 193. άνακτορικός, cf. άγανάκτησις, φρήν. άναλογῶ, 4 not. ἀναλώματα (βασιλικά), 66 n. 40. άναξ (φιλόγριστος), 8, 17. 'Αναπαυσά [μονή τοῦ], cf. 1 Isaac. 'Αναργύρων (μονή τῶν ἀγίων), 8, 195 ¶ Γερμανός. 'Αναστάσιος, spatharocandidat, komès tès kortes de Thess (943), 6 not., 12. άνατροπή, 7, 152; 8, 119, 168; 9, 6; 12, 191; 13, 77. ἀναφορά, du nom, 123 n. 132; 11, 145, 148. - θεία ά., 13, 53. ἀναχώρησις, 10 II, 11. άναχωρητικός, cf. μονοκέλλιον. άνδραποδίζω, 7, 62. 1 'Ανδρέας, moine et prôtos hèsychastès [de l'Athos] (908), 2 not., 17. Cf. André. 2 'Ανδρέας, hig. de Spèlaiôtou (942), 4, 1; (943), 6 not., 16. 3 'Ανδρέας, spatharocandidat, cartulaire du thème de Thess (943), 6 not., 12. 4 'Ανδρέας, hig. (972), 7, 166. 5 'Ανδρέας, hig. (972), 7, 170. 'Ανδρέου [μονή τοῦ άγίου], cf. Aristoboulos. 'Ανδρόνικος [ΙΙ] Δούκας "Αγγελος Κομνηνός δ Παλαιολόγος, 12 not., 201-203. Cf. Anάνενογλησία, 108 n. 128; 12, 184. ἀνεύθυνος, 7, 16; 10 I, 8, 16; 10 II, 6. άνηλογῶ, 4 not., 31. "Ayoung, hig. (972), 7, 164 et app. ανθρωπος (serviteur), 76 n. 130; 1, 13 (βασιλικός). άνταλλαγωγή, 8 not., 117.

άντιβάλλω, 7 not.; 8, 197. ἀντίγραμμα, App. I not. ἀντίγραφον, 6 not. ἀντιγράφω, 170, 171 n. 41; 6 not.; 9 not. ἀντίληψις, 8, 173. άντιμίνσιον, App. I c not. 1 'Αντώνιος, hig. (972), 7, 166. 2 'Αντώνιος, hig. (972), 7, 174. 3 'Αντώνιος Κυμινάτης, moine de La (av. 1000), 76 n. 130. 4 'Αντώνιος, hig. de Saint-Eustratios (1045), 8, 191. άνωμαλία, cf. πράγματα. άξιόλογος, cf. πρόσωπον, ύπόθεσις. άξιολογώτερος, cf. γέροντες. άξιος, cf. ήμέρα. άξίωμα, 125 n. 142, 131 n. 203. ἀπαίτησις, 13, 13-14. ἀπέλασις (τελεία), 8, 59. άπελαύνω (bannir), 2, 27; 8, 49; 9, 30. άπηγορευμένος, cf. είδη. άποδολή, 13, 23; 14, 22. ἀποδίδομαι (bien), **5**, 67. άποδοχή, 9, 29; 11, 127; 12, 116. άποιγόμενος, 8, 111. άποκείρω, 7, 42, 47, 104; 8, 46. άποκληροῦμαι (terre), 5, 2, 61. άπόκτησις, 8 not., 83. άποκτῶμαι, 8 not., 82. άπόλαυσις, 2, 55. απολύομαι (document), 12, 143, 190, 197; **13.** 84. άποσημειούμαι, 6, 40 (ἐγγράφως). άποστέλλομαι, 103 n. 80 84, 124 n. 138; 8, 34. άποστολή, 8, 16, 174 (βασιλική). 'Αποστόλων (μονή τῶν ἀγίων), cf. 2 Διονύσιος. Cf. 1 Anthimos, Onèsiphoros, Saints-Apôtres. I Théodoret. άποταγή, 13 not., 9, 11, 21. άποτάσσομαι, 7, 50; 13, 21, 22, 61. άπόφασις, 7, 11. άποχαρίζομαι, 12, 110, 159. άπρόσκοπον (τό), 49 n. 45. 'Αραβενίκεια (χωρίον), 4, 1 (-βει-). Cf. Rébénikeia. 'Αραβενικείας (κατεπανίκιον), 38 n. 166. άργία, 79. αρέσκεια, 5, 44; 7, 79; 8, 77 (ἔγγραφος), 91, 95, 121, 131, 134, 154, 171.

"Αρκου ([μονή] τῆς), cf. 6 Κοσμᾶς. Cf. Arkou. 1 'Αρσένιος, hig. (972), 7, 166. 2 'Αρσένιος, hig. (972), 7, 171. άρτοποιεῖον, 8, 125. άρτος, 8, 93, 98. - θεῖος καὶ ἀκηλίδωτος ă., 13, 55. άρχαῖος, cf. γράμμα, καθέδρα, λιθομάνδριν, όρος, παράδοσις, συνήθεια, τύποι, τύπος. άρχή (pouvoir du prôtos), 163 n. 485; 8, 132; 11, 78; 14, 16; App. Ie, 3, 5. ἀρχηγός, 111 n. 1. άρχιεπισκοπή, cf. Θεσσαλονίκης. άρχιεπίσκοπος, 4, 13; 5, 35-36, 45; 6, 9; cf. Θεσσαλονίκης, Κωνσταντινουπόλεως. άργιερατικός, cf. δεξιά, σφραγίς. άρχιερεῖς, App. Ib, 1, 11; App. Ic, 7; App. I d, 16. άρχιερεύς, 11, 79; 12, 98, 135; App. I b, 7. άρχιμανδρίτης, 111 n. 1, 114 n. 33; 11 not. άρχιμονάζων, 111 n. 1. Αρχιστρατήγου (μονή τοῦ), 8, 194 ¶ 5 Μιχαήλ. ἄρχοντες, 3, 14; App. I a, 3. άρχοντικός, cf. πρόσωπον. ἄρχων, 73 n. 99; 13, 41; App. I c, 3. 'Ασάνης ('Ιωάννης δ), tsar de Bulgarie, App. I d. 1. Cf. Jean Asen. άσηχρητεῖα : περιώνυμον σέκρετον τῶν ά., 2 not., 39. άσηχοήτης, 4, 7; 6 not. ¶ 1 Θωμάς. άσκησις, 26 n. 78; 12. 124. άσκηταί, de l'Athos, 24 n. 57, 25 n. 66; 1, 21; 2, 3, 55, 58; 3, 6. Cf. anachorètes. άσκητήριον, 11, 54. άσκητικός (δ), cf. πνευματικός. άσκητικός, cf. βίος, πόνοι. άσχούμενοι, 70; 8, 19-20; App. Id, 6. άσκοῦντες, 7, 82; ἀσκοῦσαι, 14 n. 103. άστρονόμος, 12, 41. ἀσφάλεια (document), 5, 45; ἔγγραφος ά., **4.** 6 : **5.** 17, 46-47. άσφάλεια, 5, 22 (τοῦ γρυσοδούλλου); 8, 45, 123; 11, 97, 126 (κανονική); εἰς (ου πρὸς) ά., 2, 54; 5, 53 (οἰκεία); 12, 193; μετά πάσης ά., 7, 102. άσφαλέστερος, cf. βεδαίωσις. άσφαλίζομαι, 8, 71. άταραγος, **1**, 11. — άταράχως, **1**, 9. 'Ατζιωάννου [μονή τοῦ], cf. Atziiôannou, 10 αὐθέντης (l'empereur), 5, 63 (ἄγιος), 70 (id.).

αὐθέντης (le prôtos), cf. πρῶτος. αὐθεντικῶς, 8, 170. Αὐξεντίου [μονή τοῦ], cf. 3 Ignatios, 3 Théo-

doulos. αὐτάρχεια, 5, 65.

αὐτοδέσποτος, cf. μονή.

αὐτοκρατορία, 48 n. 36; 2, 10.

αὐτοκράτωρ (κράτιστος καὶ ἄγιος), 11, 93-94 163; αὐ. 'Ρωμαίων, 13 not.; βασιλεύς καὶ αύ., cf. βασιλεύς.

αὐχένιν, 6, 33, 35, 37. άφιέρωσις, 13, 14, 17.

άφορισμός, 10 II, 5, 7 (κοινός); App. I b, 8. άφωρισμένος, 14, 33.

Βαρδανόπουλος (Στέφανος ό), spathaire (943), 6 not., 16-17.

Bάρδας, moine athonite (942), 4, 3.

1 Βαρθολομαΐος, hig. de Phalakrou (996), 89 n. 290.

2 Βαρθολομαΐος, hig. du Sauveur (1045), 8 not., 192.

βάρος: συγκοινωνίας β., 10 ΙΙ, 3.

βασιλεία (l'empereur), 55 n. 90 (θεοπρόβλητος). 76 n. 127, 81 n. 182, 103 n. 80, 108 n. 129; 1, 10 (θεοσυνέργητος); 2, 3, 20, 32, 33, 37 41, 43 (θεοπρόβλητος); 3, 6; 7, 158 (ἀήττητος καὶ κραταιά); 8, 20, 22, 25, 30, 31, 34. 177 (φιλόγριστος και εύσεδής); 9, 43; **12,** 47, 111, 117, 122, 133, 166, 187, 194; **13,** 6, 76, 80, 81, 82, 83.

βασιλεία : ἐπὶ τῆς β., 8 not. ; App. I d. 1.

βασίλειος, cf. περιωπή, χείρ.

Bασίλειος (saint), 8, 107. Cf. Basile.

Bασίλειος [Ier], 1 not.; 5, 23. Cf. Basile.

Bασίλειος [II], 8 not., 57. Cf. Basile. 1 Βασίλειος, protospathaire, épi tôn déèséôn

(908), 2 not., 38,

2 Βασίλειος, hig. (972), 7, 171. 3 Βασίλειος, hig. (972), 7, 171.

Βασίλειος, cf. Γάρασδος, Σκρινιάρης.

Βασιλείου (πύργος τοῦ), 90 n. 299. Cf. Chilandar.

βασιλεύουσα, 52 n. 64, 98 n. 36, 136 n. 253: **2,** 19, 34 : **8,** 54-55, 101,

βασιλεύς, 51 n. 57, 56 n. 94, 69 n. 69, 77 n. 140, 81 n. 187, 84 n. 218, 95 n. 2, 97 n. 20, 98 n. 28 29, 125 n. 143; 2, 4, 9, 11. 46, 50, 57; 5 not., 16 (ayros), 23; 6 not., 2 (άγ.); 7 not., 2 (φιλάγαθος), 6 (θεοστεφής

καί κραταιός), 32 (φιλευσεθής καί κρατ.), 36 (φιλάγ.), 158 (φιλάγ., κρατ. καὶ εἰρηνοποιός); 8 not., 2, 10 (φιλόγριστος καὶ εὐσεδέστατος), 32, 43, 57, 76, 174 (κρατ. καὶ ἄγ.), 177 (id.), 180, 200 (κρατ.); 9 not., 4, 24; 11, 28 44, 74, 89, 101, 128, 131 (θειότατος), 151 (θειότ.): 12 not., 78, 105, 118: 13 not.: App. I not.; App. Ia, 2; App. Ib, 11; App. Id, 8, 12, 13; B. Poualwy, 3, 2, app.; 7, 162; 9, 53; β. καὶ αὐτοκράτωρ 'Ρωμαίων, 1 not.; 12, 202; 13, 86-87; cf. άναξ, αὐθέντης, αὐτοκράτωρ, βασιλεία, γαληνότης, κραταιός, κράτος, μεγαλειότης 'Αλέξιος, 'Ανδρόνικος, Βασίλειος [Ier], Βασίλειος [ΙΙ], Ἰωάννης, Κωνσταντίνος [VII]. Κωνσταντίνος [IX], Κωνσταντίνος (coempereur). Μανουήλ.

βασιλεύσας, App. I d, 1. - βεδασιλευκώς, 3 not., 5.

βασιλικός, cf. άγχίνοια, άναλώματα, άνθρωπος. άποστολή, Βατοπεδίου, βεστιάριον, βουλλωτήριον, γράμμα, γραφή, διάταξις, δωρεά, έγγιστιάριος, ἐπιταγή, κανδιδᾶτος, λαύρα, Λαύρας, μεγαλειότης, μονή, νόμος, Περιστερών, πρόνοια, πρόσταγμα, πρόσταξις, πρωτοσπαθάριος, σπαθάριος, σπαθαροκανδιδάτος, σφραγίς, τράπεζα, τύπος, φιλοτιμία, γείρ.

βασιλικώτατος, cf. φρήν.

Βατοπεδίου (μονή τοῦ), 8, 51, 76, 97, 182, 186; του Βατοπεδίου, 8, 149, 152; 14, 11, 21; βασιλική καὶ μεγάλη λαύρα τοῦ Β., 14, 2. — οἱ Βατοπεδινοί, Αρρ. II a, 1; App. II b, 14 ¶ 4 'Αθανάσιος. Cf. 9 Antoine, 3 Athanase, 10 Euthyme, 21 Jean, 13 Kosmas, 5 Nicolas, 3 Niphôn. 6 Sabas, 9 Syméon, 5 Thomas, Vatopédi. βεδαιώ, 5, 46 ; 8, 180 ; 9, 42 ; 12, 173 ; App. Ib, 11: App. Ie. 7.

βεβαίωσις, 7, 157 (ἀσφαλεστέρα καὶ παγία); διά (ου είς) β., 12, 193; 14, 26.

Βερροιώτου (μονή τοῦ), 8, 191 ¶ 5 Νιχηφόρος, 3 Συμεών. Cf. Berroiôtou.

βεστιάριον (οίκειακόν βασιλικόν), 6 not.

βεστιαρίτης : δομέστικος τῶν β., 6, 17 2 Δημήτριος.

βίος: ἀσκητικός β., 7, 36; ἐρημικός β., 1, 6; ήσυχαστικός β., 102 n. 70; κοινός (καλ πρακτικός) β., 11, 53, 55-56; μοναδικός β., 8, 16; σχολαστής καὶ θεωρητικός β., **11**, 56. βιωτικοί (οί), 8, 70 : λαοί β., 26 n. 73.

βλαττίον, Αpp. I c, 2. βοϊκός, cf. ζεῦγος. βοσκή, 14, 2; App. II a, 1. βοσκήματα, 2, 26-27. βοσκοί, 24 n. 59; cf. γορτοφαγία. Воски, 14, 14, 21, 23; App. II a, 8; App. II b, 14, 15. βουκόλια, 1, 17. Cf. troupeaux. βουχόλος, 1, 16. Cf. bergers. Βουλγαρία, App. I d, 1, 5. Cf. Bulgarie. Βούλγαροι, App. I e not., 2. Cf. Bulgares. βουλευταί, 13 not., 28, 29, 32, 33, 44, 46, 63, Βουλευτηρίων [μονή τῶν], cf. Bouleutèria, Pantoléôn, Poimen. βούλλα, 7 not. (γρυση): 9 not. Cf. sceau. βουλλώ: βεδουλλωμένον, 8 not., 184. βουλλωτήριον (βασιλικόν), 8 not., 185. βουνίν, cf. πρωτάτον. βοῦς, 8, 81, 87 (ἀγελαία), 92. Cf. vaches. Βραγωτζήκι, nom de 14 Kosmas, 143 n. 324. βρέβιον, 36 n. 151.

Γαβριήλ, hig. (972), 7, 171.

βρουλέα, 6, 36.

βρύσις, 14, 7.

γαληνότης, 76 n. 127 (θεοστεφής); 1, 11; 12, 171 (εὐσεδής).

Γαλιάγρας ([μονή] τῆς), 8, 190 ¶ 4 Συμεών. Cf. 3 Méthode.

Γάρασδος (Βασίλειος δ), témoin (942), 4 not.,

1 Γεράσιμος, hig. ὁ τοῦ πρώτου (1030), 7 not. Cf. 1 Gérasimos.

2 Γεράσιμος, hig. de Loutrakiou (1045), 8 not., 194.

3 Γεράσιμος, de Kaproulè (1500), 14, 32 (Gerasim).

Γερμανός, hig. des Saints-Anargyres (1045), 8, 195.

γέροντες (moines), 71 n. 74 79, 75 n. 114, 83 n. 208, 116 et n. 51, 117, 129 n. 185 (τῆς συνάξεως): 7, 119, 135, 147; 8, 53, 91, 99, 137, 151, 157 (εὐλαδέστατοι), 164 (τιμιώτατοι), 173 (άξιολογώτεροι); 13, 39 (γ. μοναγοί), 39; 14, 18 (τῶν καθισμάτων). YÉPOVTES (vieillards), 8, 84, 88.

γερόντων, cf. καθέδρα.

γέρων, 68 n. 57, 72 n. 94 95, 73 n. 97, 93 n. 340.

γέρων (titre), 158 n. 441 446.

γεωμέτρης, 12, 41. 1 Γεώργιος, [moine], peintre (972), 7, 167. Cf. 2 Georges.

2 Γεώργιος, hig. (972), 7, 169.

3 Γεώργιος, kathig. d'Iv (1045), 8 not., 51, 182, 187 (6 "I6no). Cf. 8 Georges.

Γεωργίου, κελλίον τοῦ άγίου Γ. τοῦ Φανερωμένου, 14, 7.

 $\tilde{\gamma}_{0}$ , 4, 16, 19; 5, 2, 4, 63; 6, 4, 18, 34; 8, 96; δημοσία <Υή>, 5, 21; κλασματική γή, 4, 10-11; 5, 1, 8, 12, 13 (τοῦ κλάσματος), 29. 49. 66-67 (τοῦ κλάσμ.), cf. κλάσμα; γη ύπεργος, 5, 61.

γηροκομία, 26 n. 72.

γιστέρνιν (παλαιόν), 6, 32.

Γληγοράς, habitant de Sidèrokausia (1142 ?), 37 n. 159.

Γλομπουτζίτζα, 6 not., 30. Cf. Glompoutzitza.

Γομάτης (δ), 40 n. 197; 4, 1; cf. 1 Γρηγόριος. Cf. 1 Gomatou, 2 Grégoire.

γονικόν, 103. γράμμα (de l'alphabet), 14 not., 11, 12; γράμματα, 9 not.; γρ. κεφαλαιώδη, 8 not.; δι' ἐρυθρῶν γρ., 7 not.; App. I a, 7; App. I b, 11-12; ἐν γρ., 8, 24.

γράμμα, 14, 25-26; App. II a, 8; App. II b, 15; συστατικόν γρ., 7, 81; σιγιλλιώδες γρ., 143 n. 319 (παλαιόν); 11, 161; App. I e, 8; τίμιον σιγ. γρ., 12, 143-144, 158, 161-162; τίμ. πατριαρχικόν σιγ. γρ., 12, 169-170, 173-174, 183-184, 188-189. - γράμματα, 11, 126, 131 ; ἀρχαῖα γρ., 170 ; θεῖα καὶ βασιλικά γρ., 7, 159.

γράμματα (enseigner les), 72 n. 95 (ἰερά), 73 n. 97.

γραμματικός, 13, 46.

γραφή (document), 7, 34; βασιλική καὶ θεία γρ., 8, 35; σεδαστή καὶ τιμία γρ., 8, 20; χρυσόδουλλος γρ., 128 n. 173.

γραφή (οἰκεία), 51 n. 58.

1 Γρηγόριος, prêtre et hig. d'Orphanou (942), 4, 1 (δ Γωμάτης); (943), 6, 15. Cf. 2 Grégoire.

2 Γρηγόριος, archevêque de Thess (942), 4, 13, 38: (942-943), 5 not.; (943), 6 sceau, not., 2. Cf. 3 Grégoire.

3 Γρηγόριος, hig. de Rabda (998), 90 n. 297.

4 Γρηγόριος, prétendu (?) métropolite de

298

Philippes, patriarche de Bulgarie, App. Γρηγόριος, cf. Φούσκουλος. γυνή, 13, 71. γυρευταί, 15 n. 111, 61 n. 1. Cf. moines. Γυρευτής (ou γυ-), 61 n. 1, 88; 4, 3; cf. 1 Θεόδωρος. Γυρευτοῦ [μονή τοῦ], cf. 1 Κύριλλος. Cf. Gyrevtou.

δαδίον, 7, 139; 8, 102 (δάδας). Δαμιανός, hig. (972), 7, 171. Δανιήλ, hig. (972), 7, 166. δέησις, 97 n. 22, 98 n. 28. δεξιά (ἀρχιερατική), 126 n. 160. δέομαι, 2, 19; 5, 15; 8, 16, 22, 45; 9, 11; **10** I, 1, 12, 20. δεσμός, cf. λύσις. δεσμῶ, cf. λύω. δεσπόζω, 4, 11; 5, 29. δεσποτεία, 4, 16, 22, 24; 5, 9, 20; δ. καί χυριότης, 2, 13; 7, 66; ίδία δ. καὶ ἐξουσία, 7, 65. δεσποτεία : κεφαλή καὶ δ., App. I a, 6. δεσπότης (maître), 9, 4. δεσπότης (le patriarche), 10 I, 1 (άγιος); 12, 141 (παναγιώτατος), 160 (id.). δεσποτικός, cf. έντολαί. δεσπότις, 11, 112. δευτερεύω, 140 n. 297. δεύτερος, cf. τάξις. δηλητήριον, 10 Ι, 7. Δημήτριος (saint), 6 sceau. 1 Δημήτριος, klèrikos, koubouklèsios et orphanotrophe (942), 4 not., 37. 2 Δημήτριος, domestique des vestiarites (943), 6 not., 17. 3 Δημήτριος, hig. (972), 7, 174. Δημήτριος, cf. Νεπριδάδος. δημοκρατία, 13, 41. δήμος, cf. Σιδηροκαυσίων. δημόσιος, cf. γñ. διάγνωσις, 8, 30; ἐποπτική δ., 5, 10. διαγράφομαι, 2 not., 12. διαγωγή (μοναχική), 9, 26. διαδοχή: κατά δ., App. I e, 13. διαθήκη, 8, 114, 167, 169. διακατοχή, 38 n. 170; 5, 47. διακελεύομαι, 11, 140.

διακόνημα, 150 n. 379.

διακονητής, 150 n. 379; 13, 32, 46, 69. διακονία, 71 n. 80, 79 n. 160, 150 n. 379; 7, 109, 145; cf. ύπηρεσίαι. διάκονος, διακονών, 26. διάκονος, 8, 165, 169. Cf. diacres. διακράτησις, 2 not., 50. διακρατώ, 2, 26. διακρίνω, 12, 151. διάχρισις, 82 n. 193; 7, 44. διακυδερνώ, 7, 109; 9, 22. διάλυσις (τελεία), 4, 6. Cf. protocole d'accord. διαλύω, 7, 5, 18, 20, 160. διαμάχη, 9, 36-37. διαμονή, 7, 157. διανομή (ἐγχρόνιος), 54 n. 82. Cf. pension. διάπρασις, 5, 11; 8, 64. διάσκεψις, 13, 29. διατάγματα, 9, 27, 34. διάταξις, 82 n. 194; τοῦ τυπικοῦ δ., 8, 56, 143; τῶν γουσοδουλλίων δ., 8, 28, - διατάξεις, 111. 113 : τῶν βασιλέων δ., 8, 32, 78 (βασιλικαί); τῶν γρυσοδουλλίων δ., 8, 24. διατοιδή. 27 n. 85 : 1, 7 : 10 I. 17. διατυπώ, 55. διαφορά, 7, 10, 17, 160. διαφωνία, 13, 46. διαγωρίζω, 58 n. 119; 4, 11, 30; 5, 2-3, 16, 32, 35, 36, 42, 46; **6,** 4, 18, 38, 39. διαγωρισμός, 5, 4, 6, 15, 57; 6 not., 21. Cf. acte de bornage, délimitation. διεντέλλομαι, 7, 90, 103, 125. διηνεχής, cf. δικαίωσις. δίκαια (biens), 2, 49 (ἴδια); 5, 16-17, 32. δίκαια (-ov), passim; ἐκκλησιαστικά δ., App. I b, 3; ἱερατικὸν δ., App. I d, 15; κανόνων δ., 11, 108, 170; χρόνου δ., 11, 171. δίκαια διέπων (ou φέρων), cf. dikaios. δικαιοσύνη, 2, 44. δικαιώ, 2, 5; 4, 33; 11, 76, 109, 134, 148; 12, 144; App. Ib, 1; App. Id, 14. δικαίωμα (document), 53; 2 not.; App. I e, 1, 4, 6, 7; δ. ἐπικυρωτικόν, 2 not., 56. Cf. dikaiôma. διχαίωμα, 13, 15; App. I e, 7; εἰς δ., 2, 21. δικαίωσις: πρὸς διηνεκή δ., 2, 54. δικαιωτήριον, 123 n. 129. δικαστήριον (κοσμικόν), 8, 23.

δίκη (punition), 8, 175 : 10 I, 8 : 10 II, 9, 17.

δικαστής, 9, 5.

δίκη (jugement) : ἀμφισδητήσεις καὶ δίκαι, 7, 20.  $\Delta \tilde{\iota}$ ov, ville, 4 n. 9. 1 Διονύσιος, prêtre et hig. (972), 7, 167. 2 Διονύσιος, hig. des Saints-Apôtres (1049), 87 n. 247. Διονυσίου [μονή τοῦ], cf. 2 Christophoros, 7 Léontios. διορθοῦμαι, 7, 39, 90; 8, 44; 9, 37. διόρθωσις, 108 n. 128 129; 7, 12, 19, 105, 127, 131; 8, 16, 19, 26, 47, 139, 161-162; 10 I, 7; 10 II, 15, 17; 12, 114. διορίζομαι, 55, 111 n. 3; 3, 12; 5, 34; 7, 11, 95, 114, 155, 159; 8, 111; 10 II, 12; 13, διγοστασία, 8, 14. δοκιμασία, 8, 33, 52 : 13, 52. δομέστικος, cf. βεστιαρίτης. Δομετίου [μονή τοῦ], cf. 10 Kosmas, 4 Michel. δοσοληψία, 8, 158. Δούκας, cf. 'Ανδρόνικος. δουλεία, 107 n. 125; 1, 13; 7, 116, 117, 127; δουλεύω, 7, 115. - δ δουλεύων (-εύσας). 7. 119, 120, 124, δούλος, de l'empereur, 5, 70. - de Dieu, 6 sceaux. Δοχειαρίου (μονή τοῦ), 8, 189 ¶ 3 Θεόδουλος. Cf. Docheiariou, 11 Euthyme, 6 Hilariôn, 1 Néophytos, 7 Paul, 8 Paul, 6 Théodore. δρῦς (λαυρατωμένος), 6, 26, 28, 30. δύναμις, 6, 43; 8, 22, 23; 12, 177, 186, 189. δυνατώτερος, cf. μοναστήριον. δυτικά (τὰ), 11, 27. Δωδρωμηκηότου (καθέδρα Ἰωάννου τοῦ), 112 n. 14. δωρεά, 51 n. 58, 62 n. 5, 122 n. 124 : 8, 116 : App. I e, 12; βασιλική δ., 98 n. 30; έγγραφον δωρεᾶς, 2 not. δωρεάν, 5, 4. δωρεαστικός, cf. πιττάκιον. δώρημα, 12, 110 (πλούσιον); App. I c, 1 (τοῦ ποώτου). Δωρόθεος, hig. de Saint-Nicolas (1045), 8, 195 et app. δωροληψία, 13, 63. δωρούμαι, 122 n. 124, 125 n. 142, 131 n. 203 : 8, 130, 132 : 12, 84.

INDEX GREC έγγιστιάριος (βασιλικός), 6 not., 11 ¶ 2 Στέφανος. έγγραφα, 170; App. I b, 14. - έγγραφον, cf. έγγραφος, cf. άρέσκεια, άσφάλεια, θέλησις, λύσις, τυπικόν. έγγράφως, 168 n. 14; 6, 40. έγκαλῶν, 7, 119. ἔγκλημα, 7, 11; 10 II, 16; ἀμελείας Ε., 10 II, 18 : παραβάσεως έ., 10 II, 3 ; συγκοινωνίας έ., 10 Ι, 12; 10 ΙΙ, 12, 13. ἔγκλησις, 4, 14; 7, 10; App. I d, 10. έγκοτον, 9, 18. έγγείρισις, 7, 146. έγχρόνιος, cf. διανομή. έδρασμός : εἰς έ., 12, 193. έθωον, 96 n. 12. — έθος, 96 n. 11 12 ; 9, 36. έθνη, 8, 4 (πολέμια); ἐπιδρομή τῶν ἐ., 7, 132, 133. έθνικός, cf. έφοδος. είδη (τά), 8, 54, 69, 135 (άπηγορευμένα). είδησις, 5, 60; 7, 38, 57, 62, 132; 8, 108, 127; **13**, 42. είχονοκαύσται, 14 n. 99 103. Cf. iconoclasme. είρηναῖος, cf. κατάστασις. είρηνεύω, 108 n. 129; 7, 7; 13, 14. εἰρηνοποιός, cf. βασιλεύς. είρηνοποιώ, 7, 20-21, 160. είσαγωγή, 8, 85. εἰσέλευσις (ἰδία), 13, 37. είσήγησις, 7, 13; 12, 14; 13, 3. εἴσοδος (profit), 13, 46. έκδίκησις, 8, 47. έκκλησία, 145 n. 348; 13, 56; App. I a, 5; App. I c, 4; μεγάλη έ., 14, 19, 24, 25; cf. ποωτᾶτον. 'Εκκλησία, 126 n. 158; 11, 80, 95, 112, 113, 118, 119, 123; 12, 20 (τοῦ Θεοῦ ἀγία); App. I c, 1 (μεγάλη καὶ οἰκουμενική άγ.); App. I d, 3; App. I e, 3. έκκλησιάρχης, de l'Athos, 7 not., 172 ¶ 3 Κοσμας. Cf. ecclésiarque. έκκλησιαστικός, cf. δίκαια, κανών, παρατήρησις, τάξις. έκκριτος, cf. άδελφός, καθηγούμενος, μοναχός. έκλέγομαι, 7, 56: 11, 82, 137: 12, 93; 13, 32, 33, 44, έκλογή, 8 not., 34; 13, 28.

έκπλήρωσις, 13, 11.

έκτίθεμαι (document), 2 not, 13; 7, 36, 72, 151, 153; **8**, 174, 178; **12**, 190; **13**, 76, 79. έλαιον, 8, 70; 13, 68. Cf. huile. έλάττωμα, 7, 38. έλευθερία, 11, 76 et passim; 12, 83, 90, 156; έ, γάριν καὶ άνενογλησίας, 12, 184. έλευθεριάζω, 2, 2, 53. έλεύθερος, 1, 21 (καὶ ἀδιάσειστος); 10 ΙΙ, 12; App. I a, 1; cf. μονή. έμμισθος, cf. κόπος. έμπόδιον, 8, 139 ; 13, 25. έμπορεύομαι, 7, 89. έμπορία, 7, 89 (ψυχοδλαβής) ; 8, 100. Cf. commerce. έμπορικώς, 8, 55, 70. έμπόριον, 8, 133. έναντίωσις, 1, 22. ένδημούσα, cf. σύνοδος. ένδοσις, 13, 42. ένθεσμος, cf. τύποι. ένορία (fiscale), 1 not.; 5, 24; cf. Ἱερισσοῦ. Cf. circonscription. ένόρκως, 5, 41. έντάλματα (οίκεῖα), App. I e not., 11. ένταλτήρια, App. I c, 4. έντέλλομαι, 7, 75, 110, 121, 143; 9, 20. τὰ ἐντεταλμένα, 10 Ι, 4; 10 ΙΙ, 2. έντολαί, 10 ΙΙ, 14 (πατρικαί); 12, 131 (δεσποτικαί); Αρρ. Ι a, 5. έντολή (sentence), 132 n. 207; 10 I not., 11, 13. ένυπόγραφος, cf. τυπικόν. έξαγόρευσις, 7, 110. έξαργος, 111 n. 1; 11, 141 (πατριαργικός, έπισκοπικός). έξασφαλίζομαι. 1, 12; 4, 29; 5, 40, 41, 43; App. I b, 11. έξέλευσις (ίδία), 13, 37. έξέωσις, 8, 49, 87. έξκουσεία, 62 n. 5. έξοδος (dépense), 7, 113; 13, 46. έξομολόγησις, 7, 76. έξουσία, 125 n. 143, 128 n. 173; 4, 27, 28; **5**, 23; **7**, 43, 65, 68, 80, 123, 153; **11**, 150, 159, 162; App. I e, 9; ἐπ' ἐ. ἔχω, 7, 40. έξουσιάζω, 5, 29-30. έξουσιαστικώς, 8, 170. έξωτερικός, cf. κριτήριον. έπαγγελία, 13, 12, 25. έπανακρίνω, 7, 39.

ACTES DU PRÔTATON

έπανορθώ, 8, 8; 12, 117. έπανόρθωσις, 12, 120. ἐπαρχία, App. I a, 3. έπηρεάζω, 1, 9, 14. έπήρεια, 2, 47; 3, 14; 8, 7; App. I a, 1. έπὶ τῆς οἰκειακῆς βασιλικῆς τραπέζης, 6 not., 11 ¶ 2 Στέφανος. ἐπὶ τῶν δεήσεων, 2 not., 39 ¶ 1 Βασίλειος. ἐπὶ τῶν οἰκειακῶν, 4 not.; 6 sceau, not., 3, 11 ¶ Ζωῆτος, Πάριλος. έπιβεβαιώ. 12. 158-159. ἐπιδραδεύω (document), 12, 172, 195. ἐπιγόνατα, 11 not., 162; 12, 164, 180; App. I c not., 3 (πογονάτιον). έπιδιατάσσομαι, 8, 111-112. ἐπιδίδωμι (document), 2, 57; 3, 5; 6, 40-41; 8, 173, έπιδιόρθωσις, 7, 37. έπιδρομή, cf. έθνη. ἐπίχοινος, cf. τόπος. έπικοάτεια, 51 n. 56; 5, 7-8. έπιχυρώ, 3, 3, 7; 8, 180; 11, 85; 12, 159, 173 ; **13**, 82. έπιχυρωτικός, cf. δικαίωμα, σιγίλλιον. ἐπιλογή, cf. καθηγούμενος. έπινέμησις (indiction), 3, 16; 12, 198. έπίσκεψις, 7, 103, 157. ἐπισκοπικός, cf. ἔξαρχος. έπίσκοπος, 3, 14; 7, 81; 11, 78; 12, 134; App. I a, 4, 6. Cf. Έρκούλων, Ίερισσοῦ. ἐπιστασία, 8, 33; τῆς Μέσης ἐ., 7, 125; πατριαρχική έ., 12, 146-147. ἐπιστημονικός, cf. φιλοσοφία. έπιστημονικώτεροι (οί), 9, 26. έπισφαλίζομαι, 7, 161. έπιταγή, 8, 36, 178-179 (βασιλική). έπιτάγματα, 10 ΙΙ, 8. έπιτηρηταί, 8, 52. Cf. épitérète. έπιτιμία (κοινή), 10 ΙΙ, 7. έπιτίμιον, 7, 76, 154; 8, 59, 115; 9, 49 (κανονικόν): 10 I not., 3, 5, 9; 10 II, 2, 8 (τῆς συγκοινωνίας); 13, 51. Cf. έπιτιμῶ, 7, 39; App. I a, 6. έπιτροπή, 7, 44; 8, 127. ἐπίτροπος, 7, 67. Cf. épitrope. ἐπιχορηγῶ (document), 12, 172, 194. έπιχωριάζω, 7, 97. — οἱ ἐπιχωριάζοντες,

1 not., 8.

ἐπόπτης, 4, 7, 14, 29; 6, 6, 39 ¶ 1 Θωμᾶς. ἐποπτικός, cf. διάγνωσις. έπωνυμία, 11, 28; 12, 70. ἐπώνυμον, 2, 31. ἐργάσιμος, cf. ξύλα. έργατεία, 7, 85. ἐργάτης, 80 n. 168. έργόχειρον, 77 n. 142. έρευνα (ἀκριδής), 7, 15, 131. έρημία, 14 n. 99, 27 n. 83; 11, 71; 12, 66. έρημικός, cf. βίος. έρημος (ή), 34 n. 128, 49 n. 45, 50 n. 47. έρις, 8, 13, 42, 159; 9, 36. 'Ερισός, cf. 'Ιερισσός, Έρκούλων (ἐπίσκοπος), 6 not., 10 ¶ 4 Ἰωάννης. έρυθρός, cf. γράμμα. Έσφιγμένου (μονή τοῦ), 8, 191 ¶ 3 Κύριλλος. Cf. Esphigménou, 5 Ignatios, 1 Théoktistos. εὐαγής, cf. σέκρετον. 1 Εύθύμιος, hig. de Péristérai (943), 6 not.. 14. Cf. 3 Euthyme. 2 Εὐθύμιος, moine du Stoudios (972), 7 not., 156; dit kathig., 8, 178. Cf. 6 Euthyme. 3 Εύθύμιος, hig. (972), 7, 168. εύθύνη, 7, 10; 10 Ι, 16. εὐλάβεια: ή εὐ. σου (un moine), 8, 30. εύλογία (gratification), 56 n. 94; 14, 24. εὐλογία (pain béni), 13, 53, 55. εύλογον: είς εύ., 8, 84-85. εύλογος, cf. πρόφασις. εύλογοφανής, cf. αίτία. εύλόγως, 7, 59; 8, 81; 12, 190. εὐνοῦχοι, 7, 101, 105; 8, 45; 13, 71, 72, 75. Cf. eunuques. εύποιτα, 12, 82, 89. Εὐπράξη (Νικηφόρος τοῦ), protospathaire (908), 2 not., 31-32, 35. Εὐστρατίου (μονή τοῦ άγίου), 8 not., 191 ¶ 4 'Αντώνιος. εύτελής, cf. σχηνή, ύπόθεσις. εύγέτης, 10 Ι, 1, 20. εὐγή, 122 n. 124 : 10 I. 5. 'Εφέσου (μητροπολίτης), App. I d, 10 ¶ Μανουήλ. έφοδος (έθνική), 5, 57. Έφρατμ (μονή τοῦ άγίου), 8, 195 ¶ 7 Νικηφόρος. Ζαγορά, App. I d, L

Ζαγορᾶς (πατριάρχης), cf. Τριδούνου.

Ζαγρήφας, nom de 4 Ignatios, 142 n. 318. ζάλη, 1, 17. Ζαγαρίας, hig. (972), 7, 168. Ζειότου, lecture erronée pour Βερειότου, 87 n. 252. ζευγάριον, 7, 137, 138. - ζεῦγος, 8, 79 (βοϊκόν), 93, 94, 95, 97. Cf. bœufs. ζημία, 3, 14; 10 I, 11. ζημιούμαι, 8, 105. ζητήματα, 8, 24. ζήτησις, 8, 65; 14, 20. ζιζάνιον, 7, 21, 126 : 8, 14, ζυγομαγώ, 5, 56. Zυγός, montagne, 4, 17, 21, 22; 5, 28; ἀπὸ τὸν Z. καὶ τὴν ἔσω, 1 not. : 5, 30. Cf. Ζυγοῦ (μονή τοῦ), 8, 183, 187 ¶ 8 Ἰωάννης, Nίκων. Cf. Zygou. Ζυγοῦ (ποταμός τοῦ), 1 not.; 7, 96. ζύμη, 8, 93, 96, 98; 13, 53, 55. ζωγράφος, 92 n. 332; 7, 167 ¶ 1 Γεώργιος. Ζωγράφου [μονή τοῦ], cf. 3 Eustratios, 7 Iôannikios, 17 Jean, 2 Macaire, Moïse, Zographou. ζωή (κοσμική, μοναδική), 7, 123. Ζωήτος, protospathaire, épi tôn oikeiakôn et juge de Thess (942), 4 not., 14; (943), 6 sceau, not., 3. Cf. Zôètos. ζῶον (θῆλυ), 13, 72. ήγεμονία (πατριαργική μεγάλη πνευματική),

ήγεμονία (πατριαρχική μεγάλη πνευματική), 12, 179.

ήγεμονία [= ήγουμενεία], 9, 25.

ήγουμενεία, 103 n. 80, 127 n. 168; 8, 122; 12, 125, 152.

ήγουμενικός, cf. προστασία.

ήγούμενος, passim; πρόκριτος ή., 8, 156-157; 9, 43; πνευματικός ή., 7, 55; ήγ. τῶν ήγουμένων, 145 n. 348. — ήγουμενεύσας, 8, 85-86; cf. προεστώς, σύστημα. Gl. higoumène.

ήγούμενος τοῦ "Αθωνος, 61, 63, 115; 4 not.,

2 ¶ 3 Ἰωάννης. Gf. 5 Jean. ἡγούμενος ὁ τοῦ πρώτου, 7 not., 163 ¶ 1 Γεράσυμος, Χριστόδουλος. Gf. Christodoulos, 1 Gérasimos.

I Gérasimos.

'Haige prêtre et hig (972) 7, 165

1 'Ηλίας, prêtre et hig. (972), 7, 165.

2 'Ηλίας, hig. de Mèléôn (1015), 8 not. 3 'Ηλίας, hig. de Xèr (1045), 8 not., 188.

'Ηλιοῦ [μονή τοῦ ἀγίου], cl. 4 Thomas.

ήμερα: τὰς ἀξίους ἡ., 8, 68. ἡσυχάζω, 71 n. 79, 93 n. 340. ἡσυχαστήριον, cf. Σπήλαιον. ἡσυχαστής, 7, 28-29; 8, 200; cf. πρῶτος ἡ. ¶ Νίφων. Cf. hésychastes. ἡσυχαστικός, cf. βίος. ἡσυχία, 7, 78; 11, 57; 12, 87; 13, 17, 65; ἐν ἡ., 7, 83; 12, 125; καθ' ἡ., 10 II, 2; μεθ' ἡ., 11, 70; πρὸς ἡ., 11, 49. Cf. hèsychia.

θεῖος (impérial), cf. γράμμα, γραφή, χέλευσις, πρόσταξις, τύπος, φρήν, χείρ. θεῖος (sacré), cf. ἀναφορά, ἄρτος, θεσμοί, χανόνες, οἴκος. θέλημα, 14, 14, 28; App. II a, 6. θέλησις (ἔγγραφος), 8, 77. θέμα, 6, 3, 13; cf. Θεσσαλονίκης. 1 Θεοδόσιος, hig. (972), 7, 166.

2 Θεοδόσιος, hig. de kyr Athanasiou (1059, 1066), 8 not.

Θεοδοσίου [μονή τοῦ], cf. 3 Basile, Théodosiou. 1 Θεόδουλος ὁ 'Αδλεπης, hig. (972), 7, 168.

2 Θεόδουλος, hig. (972), 7, 174.

3 Θεόδουλος, hig. de Do (1045), 8, 189.

4 Θεόδουλος, métropolite de Thess (1096), 8 not. Cf. 2 Théodoulos. Θεοδώρητος, moine et prêtre τοῦ πρώτου

Θεοδώρητος, moine et prêtre τοῦ πρώτου (xie s. ?), 7 not.

1 Θεόδωρος, moine athonite, ὁ Γυρευτής (942), **4**, 3.

2 Θεόδωρος, klèrikos, économe de la métropole de Thess (943), 6 not., 13.

3 Θεόδωρος, hig. de Kaletzè (1045), 8 not., 193, app. 194 (?).

4 Θεόδωρος, moine et prêtre δ τοῦ πρώτου (1065), 7 not.

Θεοκτίστου ([μονή] τοῦ), 7, 173 ¶ 5 Κοσμᾶς. Cf. 2 Kosmas, Théoktistou.

θεοπρόβλητος, cf. βασιλεία, κράτος. θεοστεφής, cf. βασιλεύς, γαληνότης.

θεοστυγής, cf. συνέδριον.

θεοσυνέργητος, cf. βασιλεία. Θεοτόκος τοῦ "Αθωνος, 8 sceam

1 Θεοτόκου (μονή τῆς ὑπεραγίας), 8 not., 189 ¶ 3 Λουκᾶς.

2 Θεοτόκου (μονή τῆς ὑπεραγίας), 8 not., 192 ¶ 3 Ἰάκωδος.

3 Θεοτόκου ([μονή] τῆς ὑπεραγίας), 8 not. [= 'Αθανασίου (μονή)].

1 Θεοφάνης, [moine] (av. 972), 7 not.

Θεοφάνης, hiéromoine, prôtos (1312), 12 not., 139, 196. Cf. 3 Théophane.
 Θεόφιλος, hig. (972), 7, 172.

θεοφύλακτος, cf. Πόλις.

1 Θεοφύλακτος, prôtos (1045), 8 not., 49, 89, 181, 186. Cf. Théophylaktos.

2 Θεοφύλωντος, candidat (xie-xiie s.), 6 not. θέσις τοῦ μοναστηρίου, 13 not., 43.

θεσμοί, **8**, 174 ; **9**, 2, 8, 24 ; θεῖοι θ., **8**, 5, 16, 169 ; παλαιοί θ., **8**, 32.

θεσπίζω, **9**, 46 ; **11**, 80, 96 ; **12**, 91 ; App. Ia not., 1.

θέσπισμα : κηρόδουλλον θ., App. I d, 13; συνοδικόν θ., App. I b not.

Θεσσαλονίκη, **4**, 12; **6** not.; **8**, 60, 67. Cf. Thessalonique.

Θεσσαλονίκης (άρχιεπισκοπή), 6, 14. — (άρχιεπίσκοπος), 4, 38; 5 not.; 6 sceau, not., 2-3 ¶ 2 Γρηγόριος. — (μητρόπολις), App. 1 b, 3. — (μητροπολίτης), App. 1 b, 2; App. I d, 5, 7 (δ Θεσσ.), 11 (id.) ¶ 4 Θεόδουλος, 7 Μιχαήλ. Cf. 3 Grégoire, 9 Grégoire, 1 Joseph, 1 Léon, 3 Théodore, 2 Théodoulos.

Θεσσαλονίκης, thème, 4 not., 7; 6 sceau, not., 1, 12.

θεωρητικός, cf. βίος. θεωρία καὶ πρᾶξις, **12**, 57. θήλυ (τὸ), **13**, 74. θήλυς, cf. ζῶον.

θυηπόλος, 145 n. 348.

1 Θωμᾶς, protospathaire, asèkrètès et épopte de Thess (942), 4 not., 7; (943), 6 not., 6 (τοῦ Μωροκουμούλου). Cf. 1 Thomas.

2 Θωμᾶς, protospathaire, notaire du kommerkion (942), 4 not., 40.

3 Θωμᾶς, prêtre et hig. (972), 7, 164.

4 Θωμᾶς, hig. (972), 7, 167. Θωμᾶς, cf. Τζουλας.

1 'Ιάκωβος, moine (av. 972), 7 not.

2 Ἰάκωβος, prêtre et hig. (972), 7, 164.

3 Ἰάχωβος, moine de la Théotokos (1045), 8, 192.

ίδηρικός, cf. λάκκος.

¹Ιδήρων (μονή τῶν), 8, 51, 149, 183; τῶν

'Ίδήρων, 8, 153; 14, 4. — ὁ "Ίδηρ, 8, 187

¶ 3 Γεώργιος. Cf. 5 Euthyme, 6 Georges, 7 Georges, 8 Georges, 4 Grégoire. Lyrion.

7 Jean, 8 Jean, 2 Théophane.

1 Τγνάτιος, moine (972), 7, 170 et app.

1 διάζω, cf. τόπος.

1 διώς, cf. πρόσωπον.

1 διώτητος, 13, 20, 25.

1 διορτύθμία, 13, 17.

1 διος, cf. δεσποτεία, δίκαια, εἰσέλευσις, ἐξέλευσις, cf. δεσποτεία, σύναξις, χρυσόδουλλον.

1 διώτης, 1, 14; l. τῷ λόγφ, 7, 107.

1 ξερατικός, cf. δίκαια.

ἷερεῖς, 7, 80 (ἄγνωστοι) ; **14**, 18. Gf. prêtres. 'Γερεμίας, moine et prêtre (1045), **8**, 190.

'Ιερισσός, 6 not.; δ 'Ερισός, 4, 23, 25; 5, 19, 28, 53, 66; 6, 19. — κάστρον 'Ερισοῦ, 5, 11; 6 not., 5-6. Cf. Hiérissos.

'Ιερισσοῦ (ἐνορία), 1 not.; ἐνορία τοῦ 'Ερισοῦ, 1, 15; 2, 8, 50; 3, 10; 5, 24 (τῆς Ἑ.); 6, 4. — ὑποταγὴ τοῦ 'Ε., 5, 1. Cf. circonscription fiscale.

'Ιερισσοῦ (ἐπίσκοπος), 11, 146 (ἐκεῖσε); App. I b, 2; App. I c not.; App. I d, 5, 8, 15; App. I e, 1, 5 (ὁ 'Ιερ.). Cf. 4 Basile, 8 Grégoire, 14 Grégoire, 4 Jacques, 4 Niphôn, Sergios, 6 Théodose.

'Ιερισσοῦ (κατεπανίκιον), 38 n. 166.

ἱερομόναχος, **11** not. ; **12**, 139, 195 ; **14**, 32 ; 6 ᾿Αθανάσιος, 2 Θεοφάνης.

ιερός, cf. γράμματα, κανόνες, οίκος, "Ορος, σκεύη, σύνοδος.

ίεροσυλία, 13, 18, 70.

ξερουργός, **13**, 55. 1 Ίλαρίων, hig. (972), **7**, 167.

Ίλαρίων, moine de Saint-Nicéphore (1045),
 8 not., 187.

ἰσάζω, 7 not.; **8,** 199. ἴσον, **6** not.; **7** not.; **8,** 1, 197 (ἴσα).

ισοτρόπως, 49 n. 45, 50 n. 51.

ίστορία (χρονική), App. I b, 13.

ίσχύς και δύναμις, 12, 186.

'Ιχθυοφάγου [μονή τοῦ], cf. 4 Théophane. λίχθύς, 7, 85; 8, 90.

lχθύς, 7, 85; 8, 90. Ἰωάννης [I<sup>er</sup> Tzimiskès], 7 not., 157, 162;

180. Cf. Jean.
 Ἰωάνης ὁ Κολοδός, [moine], fondateur de Kolobou (883), 1, 20; (av. 908), 2, 5, 7;
 3, 9. Cf. 3 Jean.

 'Ιωάννης, paysan d'Arabénikeia (942), 4 not., 1. 3 Ἰωάννης, hig. d'Athônos (942), 4, 2. Gf.5 Jean.

4 Ἰωάννης, évêque de Herkoula (943), 6 not.,
 10.

5 Ἰωάννης, moine et prêtre (972), 7, 164.

6 'Ιωάννης, hig. (972), 7, 166. 7 'Ιωάννης, hig. (972), 7, 170.

8 Ἰωάννης, kathig. de Zygou (1045), 8 not., 183, 187.

9 Ἰωάννης, hig. de Kaspakos (1045), 8 not., 188.

10 Ἰωάννης, hig. de Phakènou (1045), 8 not., 193. Cf. 16 Jean.

'Ιωάννης, cf. 'Ασάνης, Δωδρωμηκηότου. 'Ιωαννίκιος, prôtos (1096), **8,** 198. Cf. 2 Iôannikios.

'Ιωνᾶς, moine et prêtre de Saint-Onuphre (1045), 8, 196.

καθέδρα: κ. τῶν γερόντων, 2 not.; 3 not.; 4 not., 35; 6, 42; ἀρχαία τῶν γερ. κ., 3, 13; ἡ λεγομένη κ. τῶν γερ., 5, 65; ἡ τῶν λεγομένων γερ. ἀρχαία κ., 2, 16-17. Gf. kathédra tôn gérontôn.

καθέδρα, cf. Δωδρωμηκηότου, Χωλοῦ. Cf. kathédra.

καθηγητής, 26 et n. 77.

καθηγούμενος, 26; 7, 4, 28, 37; 8 not., 38 et passim; 13, 17 et passim; έκκριτοι κ., 8, 183; ἐπιλογή κ., 13, 29. Cf. higoumène. καθιερῶ, Αρρ. I c, 4.

καθιέρωσις, d'une église, App. I b, 5. κάθισμα, cf. γέροντες. Cf. kathisma.

καθολικός, cf. πρωτάτον, σύναξις. κακουργία, 7, 116.

κακουργία, 7, 116. κάκωσις. **8.** 7.

κάκωσις, **8,** 7. Καλαφάτου Γυον

Καλαφάτου [μονή τοῦ], cf. 2 Jacques, Kalaphatou.

Καλέτζη (μονή τοῦ), **8,** 193 **9** 3 Θεόδωρος. Cf. 6 Léontios.

Καλῆς "Αμμου [μονή τῆς], cf. 7 Antoine. καλλιγράφος, 88; 7, 173 ¶ 2 Νικόλαος.

Καλλίνικος, prêtre et hig. (972), 7, 164. Καλλιούπολις (Gallipoli), App. I b not.; App. I d, 9.

Καλύκα [μονή τοῦ], cf. Kalyka, 4 Pierre, 2 Xénophon.

Καλῶν Γερόντων ([μονή] τῶν), 114 n. 26.

Κάμενα: καταμονή τῶν Κ., 2, 51 ; κλάσμα (-τα) τῶν Κ., 2, 52 ; 5, 67. Cf. Kaména.

Καμηλαυκά [μογή τοῦ], cf. Kamèlayka, 2Théodose, 3 Théostèriktos, 5 Théostèriktos. καμπαναρείον, 145 n. 348. κανδιδάτος (βασιλικός), 4, 42; 6 not. ¶ 2 Θεοφύλακτος, Σκρινιάρης. κανικλῶ: κεκανικλωμένον, 8 not., 184. κανίκλωμα : διά κινναβάρεως κ., 8 not.; 9, 45. κανόνες, 7, 76; 8, 115, 165; 9, 2, 28, 33; 11, 93, 96, 108, 152, 159, 170; 12, 30, 45; θεῖοι κ., 7, 13, 19, 154; 8, 175; ἱεροὶ κ., 8, 5; 11, 79, 106, 147; θεῖοι καὶ ἱεροὶ κ... 8, 168 : 13, 50, 51-52, 79 : παλαιοί κ., 9, 40. κανονίζομαι, 13, 38. κανονικός, cf. άθέτησις, άσφάλεια, ἐπιτίμιον, τήρησις. κανονικώς, 7, 161 : 12, 190 : App. I e. 9. κανών, 8, 63; 11, 106; 12, 12; ἐκκλησιαστικός κ.. 7. 47. καπάσιον, App. I c, 6. καπηλικός, cf. πορισμός. καπηλικῶς, 7, 89. Καπρούλη Γμονή τοῦ], 130 η, 190 (ὁ Καπρούλης); 14, 32 (Kaproulia) ¶ 3 Γεράσιμος. Cf. 4 Daniel, 5 Daniel. Καρδιογνώστου (μοναστήριον τοῦ), 2, 15-16. Cf. Kardiognôstou. Καρέαι, 14, 13. — λαύρα τῶν Κ., 8, 38, 133. Cf. Karvés. Κάσπακος (μονή τοῦ), 8, 188 ¶ 9 Ἰωάννης. Cf. Kaspakos. Κασταμονίτου [μονή τοῦ], cf. 2 Bartholomaios. 15 Grégoire, Kastamonitou. κάστρον, 5, 17, 25, 56, 62; cf. Ίερισσός. καταγώγιον, 52 n. 64, 75 n. 124, 78 n. 147: **12.** 51-52. καταδίκη, 2, 55; 13, 57. καταθύμιον, 8, 40. Κατακαλών, protospathaire, stratège de Thess (942), 4 not., 13 (στρατηλάτης); (943), 6 sceau, not., I. Cf. Katakalôn. κατάκρισις, 10 I, 18; 13, 12. καταλαλιά, **13**, 67. καταμονή, 53; 2, 51. - καταμοναί και διατριδαί, 1, 7. κατασκηνώσεις, 2, 6 : 3, 8. κατάστασις, 8, 19, 179 ; App. I d, 17 ; εἰρηναία κ., 7, 31, 129 ; μοναχική κ., 4, 33 ; 13, 65 ; τελεία κ., 7, 33. κατάσχεσις (παράλογος), 2, 30.

κατεπανίκιον, cf. "Ακρους, 'Αραδενικείας, 'Ιερισ-Κάτζαρη [μονή τοῦ], cf. 4 Antoine, Katzari. 4 Stéphanos. κατιλίκιον, cf. Σιδηροκαυσίων. κατοχή, 5, 25. καῦσις, 8, 124, 125. κέλευσις, 2, 8 (θεία), 37; 7, 159 (τιμία καὶ άγία). Cf. kéleusis. κελεύω, **2,** 44, 58 ; **8,** 27, 35. κελλικός, cf. μονή. κελλίον (cellule), 13, 16. Cf. kellion. κελλίον, 7, 44, 105, 111, 113 : 8, 150 : cf. Γεωργίου, Νεκταρίου, Πλάκαρι, Σάδα. Cf. kellion. Κελλίων (τοποθεσία ου μονή τῶν), 112 n. 15. κελλιώτης, 7, 28, 104, 122. Cf. kelliotes. κένταργος : ἀπὸ κεντάργων, 4 not., 2 ¶ 1 Μιγαήλ. κερίν, 14, 24, 25; App. II a, 4; App. II b, 11. Cf. cire. κεφάλαιον, 7, 152; 8, 53, 78; 10 II, 5 (ψυχοδλαδές); 13, 77; μερικώτερα κ.. 13 not.. 81. κεφαλαιώδης, cf. γράμμα. κεφαλή, 11, 117 : App. I a. 6. κηδεμονία, 77 n. 140; 12, 132, κηπουρεΐον, 2, 51. χηρόδουλλος, cf. θέσπισμα. κηρός, cf. σφραγίς. κίνδυνος, 1, 23; 8, 15 (ψυχικός). κινητά (τà), 13, 26. κιννάδαρι, cf. κανίκλωμα. κλάσμα, 2, 52; 5, 10, 13, 21, 67. Cf. terre klasmatique. κλασματικά (τά), cf. τύπος. κλασματικός, cf. γη, τόπια. κληρικός, 4, 37, 46; 6, 13, 14 ¶ 1 Δημήτριος, 2 Θεόδωρος, 2 Κωνσταντίνος, 2 Μιχαήλ. κληρονόμος, **13**, 62. κοινόδιον, 10 II, 2: 12, 125. Cf. koinobion. κοινόν (τὸ), 7, 38, 41; 8, 72, 73, 129, 139, 163; 9 not.; 10 Ι, 7; έν τῷ κοινῷ. 100 n. 51; 7, 82. Cf. koinon. κοινός, cf. ἀφορισμός, βίος, ἐπιτιμία, οἶχος. "Όρος, πράγματα, συγκροτήσεις, σύναξις, σύστημα, τόπια, ψῆφος. κοινότης, 120 n. 92. κοινότης της γώρας, 4 not., 8. Κολοβός, cf. 1 Ίωάννης.

Κολοδοῦ (μονή τοῦ), 2, 10, 20, 30, 49; 5, 2,

4, 48, 64; τοῦ K., 2, 35, 42, 56; 4, 24; κατοχή τοῦ Κ., 5, 25; λιθομάνδοιν... τοῦ K., 6 not., 33-34 ¶ 1 'Αθανάσιος, 1 'Ιωάννης, Παχώμιος. Cf. 3 Jean, Kolobou, 3 Stephaκόμης τῆς κόρτης, de Thess, 6, 12 ¶ 'Αναστάσιος. Κομματά, établissement à l'Athos (?), 158 n. 445. Cf. Jonas, 10 Joseph. κομμέρκιον. 4 not.; νοτάριος τοῦ κ., 4, 40 ¶ 2 Θωμᾶς. Κομνηνός, cf. 'Αλέξιος, 'Ανδρόνικος. κόπος (ἔμμισθος), 8 not., 28. κόρτη, cf. κόμης. κορυφή, cf. "Αθως. 1 Κοσμᾶς, magistros (943), 6 not., 7. Cf. 1 Kosmas. 2 Κοσμᾶς, hig. (972), 7, 167. 3 Κοσμάς, ecclésiarque [de l'Athos] (972), 7 not., 172. Cf. 3 Kosmas. 4 Κοσμᾶς, hig. (972), 7, 173. 5 Κοσμᾶς, hig. de Théoktistou (972), 7, 173. Cf. 2 Kosmas. 6 Κοσμάς, hig. d'Arkou (980), 87 n. 248. 7 Κοσμάς ο Τζιντζιλούκης, moine (1045), 8 not., 1-2, 35-36, 172; 9, 20 (δ κατά τούς Τζιντζιλουχίους). Cl. 6 Kosmas. 8 Κοσμας, hig. de Philadelphou (1045), 8. 194. 9 Κοσμᾶς, prôtos (1500), 14 not., 15; App. II a, 9. Cf. 14 Kosmas. κοσμικός (δ), 7, 9, 11, 32, 54, 92, 96, 99, 140; 9, 2 (κ. ἄνδρες); 13, 60. κοσμικός, cf. δικαστήριον, ζωή, κριτήριον, σύγχυσις. χοσμιχώτερος, cf. τόπος. κουδουκλήσιος, 4, 37; 6, 13; 7 not., 175 ¶ 1 Δημήτριος, 2 Κωνσταντίνος, Σάβας. Cf. koubouklèsios. κουρά, 7, 45 (μοναχική), 101. χουρεύω, 7, 51, 107. Κουτλουμουσίου [μονή τοῦ], 169, 170. Cf. Charitôn, 4 Cyrille, 16 Grégoire, 12 Kosmas. κραταιός (δ), 8, 40. χραταιός, cf. βασιλεία, βασιλεύς. κράτιστος, cf. αὐτοκράτωρ. κράτος, 9, 11 ; εὐσεβὲς κ., 82 n. 193 ; εὐσ. καὶ θεοπρόβλητον κ., 1 not., 25; 2, 60; 3, 16; 9, 52: 12, 200-201: 13, 85. κρείττονες, cf. μοναχός.

κοιθή, 8, 70. κρίσις (jugement), 6 not. κριτήριον, 37 n. 165 (ἐξωτερικόν), 117 n. 57; 7. 8 (χοσιμικόν). κριτής, 103 n. 79; 4, 14; 6, 3; 8, 30 ¶ Ζωῆτος. κτήματα, 2, 24-25 (οἰκεῖα); 13, 23. κτηματολογικός, cf. κῶδιξ. κτήνη, 1, 17; 5, 57, 60; 7, 132, 135; 8, 79. Cf. animaux, troupeaux. κτήσις. 8. 82. κυκλευταί, 15 n. 111. Cf. moines. Κυμινάτης, cf. 3 'Αντώνιος. κυνηγός, 4 not., 2 ¶ Νεπριβάδος. 1 Κύριλλος, hig. de Gyrevtou (998), 88 n. 266. 2 Κύριλλος, hig. de Chana (1001-1010), 87 n. 254. 3 Κύριλλος, hig. d'Es (1045), 8 not., 191. 4 Κύριλλος, moine de Xèr (1387), 140 n. 287. κυριότης, 2, 13 : 7, 66 : 8, 177. χυρῶ, 8 not.; 9, 45; 12, 181. κῶδιξ : παλαιός κτηματολογικός κ., 37 n. 158; παλαιοί του κλάσματος κ., 5 not., 21. Κωνσταντίνος [VII], 1 not.; 3 not., 1, 17, app. Cf. Constantin. Κωνσταντίνος [ΙΧ] ὁ Μονομάχος, 8 not., 2, 10; 9 not., 53 et app. Cf. Constantin. Κωνσταντίνος, fils de Romain Ier, coempereur, 3 not., 1, app. Cf. Constantin. 1 Κωνσταντίνος, protospathaire et protoasèkrètès (908), 2 not., 37-38, 2 Κωνσταντίνος, klėrikos, koubouklėsios (943), 6 not., 13. Κωνσταντίνος, cf. Λαλουμάς. Κωνσταντίνου (μονή τοῦ ἀγίου), 8 not. Κωνσταντινουπόλεως : άρχιεπίσκοπος Κ. Νέας 'Ρώμης καὶ οἰκουμενικός πατριάρχης, 10 ΙΙ, sceau, 19-20; 11 not., 173-175 ¶ Νίφων, Χαρίτων. - πατριάρχης (ου δ) Κ., 10 I not.; App. Ib, 10; App. Id, 9, 12, 15 ¶ Μανουήλ, Νικόλαος, Φιλόθεος. Κωνσταντινούπολις, App. I b, 13-14 (-νου πόλις); cf. βασιλεύουσα, Πόλις. Cf. Constantinople. Λάζαρος, hig. (972), 7, 174. λάκκος : ίδηρικός λ., App. II a, 2 ; cf. Παντοκράτορος.

Λαλουμᾶς (Κωνσταντῖνος δ), paysan (942), **4** not., 2.

Λατίνοι, Αρρ. Ι b, 13.

λαύρα, **8**, 133, 136; **9**, 1, 25, 31, 39; βασιλική λ., 81 n. 182; μέγισται λ., **8**, 137; πρώτη λ., 119 n. 77; cf. Βατοπεδίου, Καρέαι, Λαύρας. Cf. laure.

Λαύρας (μονή τῆς): ἡ Λαύρα, 7, 138; 8, 84, 141; 13, 24; ἰερὰ (καὶ μεγάλη) Λ., 13, 15, 18 ; μεγάλη Λ., 7, 28, 69, 133, 137, 163 ; 8. 50. 186. 200. — Λ. τοῦ χῦρ 'Αθανασίου, 8. 81. 93. 142, 156; εὐαγεστάτη Λ. τοῦ χῦρ 'Α., 8, 148 ; μεγάλη Λ. τοῦ ὁσίου καὶ θεοφόρου πατρὸς ἡμῶν 'Α., Αρρ. Ι c, 6; περιώνυμος Λ. τοῦ κῦρ 'Α., 8, 152; περιβόητος μονή τοῦ κῦρ 'A., 8, 182. — βασιλική Λ. ή ούτω λεγομένη τὰ Μελανά, 7, 4 ¶ 3 'Αθανάσιος, 3 'Αντώνιος, 2 Νεόφυτος, Νίφων. Cf. 1 Athanase, Barnabas, 5 Cyrille, 7 Daniel, 9 Dionysios, 1 Eustratios, 4 Euthyme, 13 Grégoire, 2 Iôannikios, 5 Iôannikios, Lavra, 2 Maxime, 10 Nicéphore, 7 Niphôn, 3 Païsios, 8 Théodore, 3 Théodoret, 8 Théodose, 2 Théodotos.

λαυρατωμένος, cf. δρῦς, πτελέαι.

Λαυρέντιος, cf. Παξιμαδά.

Λεόντιος, hig. de Phalakrou (1045), 8 not., 192.

λιβάδιν, App. II b, 12, 13.

λίδελλος, **5**, 37, 50, 54. Cf. acte de vente. λιθομάνδριν (άρχαῖον), **6** not., 33. Cf. ber-

λίθος : λ. προσκόμματος, 10 Ι, 3; λ. ὀνικός, 13, 65; λ. πορίν, 14, 8.

λινός, cf. νημα.

λιποταξία, 13, 48.

λίτρα (capacité), 14, 24; App. II a, 4; App. II b, 11.

λογάδες, 8 not.; App. I d, 7.

Λουχᾶ (μοναστήριον τοῦ), 2, 16. Cf. Louka. 1 Λουχᾶς, moine et économe [de l'Athos] (972), 7 not., 169. Cf. 2 Luc.

2 Λουκᾶς, moine (972), 7, 170.

3 Λουκᾶς, hig. de la Théotokos (1045), 8,

Λουκιανός, lecture erronée pour 3 Λουκᾶς, 8 app. 189.

Αουτρακίου (μονή του), 8, 194 ¶ 2 Γεράσιμος. Cf. 1 Dorothée, 12 Jean, 15 Jean, Loutrakiou. λύσις, d'un patriarche, **10** I, 12 (ἔγγραφος); **10** II not., 1. λύσις : τὰ δεσμοῦ ἢ λ. ἄξια, App. I e, 9.

λύσις : τὰ δεσμοῦ ἢ λ. ἄξια, App. I e, 9. λύω, 10 I, 16; λύειν καὶ δεσμεῖν, App. I e not., 9; τὰ δεσμευθέντα καὶ λυθέντα, App. I e, 10.

μαγειρεῖον, 8, 124.

μάγιστρος, **2,** 37 ; **6,** 8 (πανεύφημος) ¶ 1 Κοσμᾶς, 1 Στέφανος.

μαθηταί, 30 n. 106, 33 n. 121 122, 34 n. 126, 35 n. 134, 49 n. 41; 7, 27; 13, 3, 40; μαθητής, 7, 61, 62, 65.

Μακαρίου, établissement à l'Athos (?), 14 not., 31 (Makarii) ¶ Μητροφάνης.

μακαριστός, 8, 32, 43, 76.

μακαρίτης, **8,** 57, 179; **10** II, 4.

Μαπρογένη [μονή τοῦ], cf. 2 Ignatios.

Μακρού [μονή τοῦ], 14 not. Cf. 4 Méthode, 3 Métrophane, 4 Théodoulos. μάνδρα, 13, 52; πνευματική μ., 101 n. 57;

7, 46; **13**, 48.

μανδρί(ο)ν, **5**, 59 ; **6** not. Cf. bergerie.

Μανουήλ [II] ὁ Παλαιολόγος, **13** not. (et Έμμανουήλ), 86-87. Cf. Manuel.

Mανουήλ, prétendu métropolite d'Éphèse, ensuite patriarche de CP, App. I d not. (et Μιχαήλ), 10.

1 Μάρκος, prêtre et hig. (972), 7, 172.

2 Μάρκος, hig. (1045), 8, 190.

μάχη, 8, 13, 138.

μεγαλειότης (βασιλική), 8, 15, 45.

Μεγάλη 'Εκκλησία, église de Thess, 4 not., 46. Cf. Sainte-Sophie.

μέγας λογοθέτης, App. I b, 12 ¶ 'Ακροπολίτης. μέγιστος, cf. λαύρα.

1 Μεθόδιος, hig. de Sainte-Christine (942),

4, 1, 21. 2 Μεθόδιος, hig. (972), 7, 168.

2 Μεθόδιος, lecture erronée pour "Ανθιμος, 7 app. 164.

Μελανά (τὰ), cf. Λαύρα. Cf. Mélana.

Μελέτιος, hig. de kyr Athanasiou (1076), 8

μελισσουργεΐον, 5, 59. Cf. ruches.

μεμβράς, 8 not.; 9, 45. μερικός, cf. πρόσοδος, φιλία.

μερικός, cf. πρόσοδος, φιλία. μερικώτερος, cf. κεφάλαιον.

Μέση, 7, 125, 126, 129. Cf. Prôtaton. μετακομιδή. 8, 64.

μέταξα (ὀξεία), 7 not. μετόχιον, 13, 32, 62. Cf. métochion. μετρίστης (le patriarche), 124 n. 138, 163 n. 482; 10 II, 1; 11, 103, 130, 156; App. I e, 4, 7, 8, 10. — (un moine), 7 not., 11.

Μηλεῶν ([μονή]τῶν), 8 not., app. 188 ¶ 2 'Ἡλίας.

Μηνίτζη [μονή τοῦ], cf. 2 Germanos. μητρόπολις, cf. Θεσσαλονίκης.

μητροπολίτης, cf. Έφέσου, Θεσσαλονίκης, Φιλίππων.

Μητροφάνης (?), de Makarii (1500), **14** not., 31 (Mitrofan'), et app. μισθός, 80 n. 168; 7, 116, 118, 119.

1 Μιγαήλ, apô kentarchôn (942), 4, 2.

2 Μιχαήλ, klèrikos de la Grande Église [de Thess] (942), 4 not., 46.

3 Μιχαήλ, hig. (972), 7, 168.

4 Μιχαήλ, prêtre et hig. (972), 7, 169.

5 Μιχαήλ, moine d'Archistratègou (1045), 8, 194, app. 193 (?).

 Μιχαήλ, hig. de Saint-Pierre (1045), 8 not., 196.

7 Μιχαήλ ὁ Πράτανος, prétendu métropolite de Thess, App. I d, 7-8.

de Thess, App. I d, 7-Μιχαήλ, cf. Μανουήλ.

μνησικακία, 8, 159.

μόδιος (capacité), 8, 66.

Mοιροχούδουλος, lecture erronée?, 6 not., app. 6.

μολύβδινος, cf. σφραγίς.

μόλυβδος: διά μολύβδου, 6, 44.

μοναδικός, cf. βίος, ζωή, σχῆμα. μονάζων, 51 n. 57; 12, 56.

μοναζών, 31 n. 37; 12, 36. μοναστήριον, passim; δυνατώτερα μ., 117; 8, 124: θέσις τοῦ μ., cf. θέσις.

μοναχικά (τὰ), 7, 47-48.

μοναχικός, cf. διαγωγή, κατάστασις, κουρά, πολιτεία, σγῆμα, τάγμα.

μοναχικῶς (ζῆν), 13, 11, 20.

μοναχός, passim; ξακριτοι μ., 8, 183; οἱ κρείττονες, 13, 40, 42; οἱ. εὐλάδεια, μετοιότης, ταπείνωσις.

μονή, passim; άγιορειτική μ., 65 et n. 30 33; βασιλική μ., 36 n. 148 151, 39 n. 188, 119 n. 77, 121 n. 106, 127 n. 169, 138 n. 270, 147 n. 369; μ. έλευθέρα καὶ αὐτοδέσποτος, 82 n. 194; κελλική μ., 121 n. 106; πατριαρχική μ., 147 n. 362. Gf. couvents. μονοκέλλιον (ἀναχωρητικόν), 74 n. 105. Cf. kellion.

Μονομάχος, cf. Κωνσταντῖνος [IX].

μόνος : κατὰ μόνας, 49 n. 41, 100 n. 51; 7, 78, 82. Μουστάκωνος (μοναστήριον τοῦ), 2, 15. Gf. Moustakônos.

Μουσταφᾶς, mulla à Sidèrokausia, 37 n. 165. μόλων, 1, 14.

[Μωροκούμουλος], 6 not., 6 et app.; cf. 1 Θωμᾶς.

ναός, **13**, 69 ; App. I b, 5 ; App. I c not. (νεῶν). Ναυχράτιος, parecclésiarque (1316), *160* n. *459*. ναῦς, **8**, 105.

Νέα 'Ρώμη, cf. Κωνσταντινουπόλεως. Νέα Σκήτη, cf. 6 Jacques, Néa-Skètè.

Νεα Σκητη, ci. 6 Jacques, Nea-Skete. Νεακίτου [μονή τοῦ], cf. 3 Germanos,

1 Iôannikios, 11 Kosmas, Néakitou. Νεκταρίου (κελλίον τοῦ), **14**, 4.

νέμομαι, 2, 53 : 5, 6.

νέμω, 50 n. 49; 8 not., 92.

1 Νεόφυτος, moine de Phalakrou (1019), 89 n. 290.

2 Νεόφυτος, kathig. de La (1045), 8 not., 50, 83, 141, 181, 186.

Νεπριδάδος (Δημήτριος ό), chasseur (942), 5 n. 24; 4 not., 2.

νεώτεροι : ν. καί ἀγένειοι, 7 not., 101.

νεώτερον, 8, 31.

νῆμα (λινόν), 8 not.

1 Νικήτας ὁ Σιδηροκαυσίτης, paysan (1007), 37 n. 159.

2 Νικήτας, moine et prêtre τοῦ πρώτου (1016, 1018), 7 not.

1 Νικηφόρος (?), hig. (av. 972), 7 not.

2 Νικηφόρος, hig. (972), 7, 168. 3 Νικηφόρος, hig. (972), 7, 171.

4 Νικηφόρος, moine et prêtre (972), 7, 175.

5 Νικηφόρος, hig. de Berroiðtou (1045), 8 not., 191.

6 Νικηφόρος, moine de Xèrokastrou (1045),
 8 not., 193.

7 Νικηφόρος, hig. de Saint-Éphrem (1045), 8 not., 195.

Νικηφόρος, cf. Εὐπράξη.

Νικηφόρου (μονή τοῦ ἀγίου), 8 not., 187 ¶ 2 Ἱλαρίων [= 2 Ξηροποτάμου].

Νικόδημος, hig. (972), 7, 169.

Νικόλαος [III], patriarche de CP, 10 II not., 4. Cf. Nicolas. 1 Νικόλαος, prôtomandatôr (943), 6 not., 17. 2 Νικόλαος ὁ καλλιγράφος, hig. (972), 7, 173. Cf. 4 Nicolas. 3 Νικόλαος, hig. de Chromitissa (980), 87. 1 Νιχολάου (μονή τοῦ άγίου), 8 not., 195 ¶ Δωρόθερς. 2 Νικολάου [μονή τοῦ άγίου], cf. 2 Léontios, Saint-Nicolas. Nίκων, hig. de Zygou (991?, 996), 93 n. 338 Nίφων [Ier], patriarche de CP, 11 not., 173. Cf. Niphôn. Nίφων, moine de La, hésychaste (1096), 8, νομαδικός, cf. προάστειον. νομή, 2, 27; 8, 79. νομοθεσία, 12, 14. νομοθετώ, 9 n. 60, 10 n. 62. νόμος, 7, 6 (Θεοῦ); 9, 50 (βασιλικός); 11, 95 ('Εκκλησίας). νοτάριος, cf. κομμέρκιον.

ξένη (ή), 7, 111; 8, 79. ξενία, 11, 73. Ξενοφῶντος [μονή τοῦ], cf. 4 Dionysios, 2 Gérasimos, 5 Grégoire, 1 Kallistratos, Kléonikos, 6 Nicolas, 5 Syméon, 5 Théodore, 7 Théodore, 3 Xénophon, Xénophon, Επροκάστρου (μονή τοῦ), 8, 193 ¶ 6 Νικηφόρος. Cf. 2 Blaise, 11 Jean, 2 Sabas, 4 Théodore, Xèrokastrou.

1 Εηροποτάμου (μονή τοῦ), 8 not., 188 ¶ 3 'Ηλίας [= Παύλου]. 2 Επροποτάμου (Γμονή) τοῦ), 14, 14; σταυρός

τοῦ Ε., 14, 13; cf. Νιχηφόρου ¶ 4 Κύριλλος. Cf. Andronic, 5 Antoine, 7 Dorothée, 3 Hilariôn, 4 Paul (?), Xèropotamou.

ξύλα, 8, 123, 126 : App. II b. 14 : τετράγωνα ξ., 14, 22; App. II a, 5; ξύλον ἐργάσιμον. 8, 102.

ξύλα (la Croix), 12, 64. Εύστρη [μονή τοῦ], 14, 32 (Ksisti) ¶ 6'Αθανάσιος.

όδός, 13, 38. - πονηρά ό., 7, 91; στενή ό., 13, 2, 5; σωτηρίας δ., 13, 36. οίκειακός, cf. βεστιάριον, τράπεζα. οίκεῖος, cf. ἀσφάλεια, γραφή, ἐντάλματα, κτήματα, γείρ. οίκειότατος, 76 n. 130.

οίκείωσις, 14, 27. οίκήτορες, 80 n. 169; 5, 11, 17, 18, 19, 27, 28, 49, 53, 56, 62; 6, 5, 19. οίκιστής, 108 n. 136. οίκοδομή, 76 n. 133, 80 n. 168; 8, 125, 126. οἰκοδόμος, 7, 141; 13, 74. οίκονομία, 7, 144; 9, 42. οίκονομικώς, 8, 71. οίκονόμος, de l'Athos, 7 not., 125, 127, 130, 143 (προδολή τοῦ), 169; 8, 73 (τοῦ δρους) ¶ 1 Λουκας. Cf. économe. — de la métropole de Thess. 6, 14 ¶ 2 Θεόδωρος. οἰκονομῶ, 5, 58; 7, 68; 8, 90, 97, 99; 10 ΙΙ, 5; **11**, 104; **12**, 96. οίκος, 10 n. 62 (κοινός), 80 n. 169: 7, 93: 13, 61. οίκος (θεῖος καὶ ἱερὸς), 11, 53. οίκουμενικός, cf. Έκκλησία, πατριάρχης. olvos, 7, 95, 100; 8, 54, 61, 64, 70. Cf. vin. 'Ολόφυξος, ville, 4 n. 9. όμιλία, 10 Ι. 5, 14. 'Ομολογητών [μονή των άγίων], cf. 1 Jacques. όμολογία (engagement), 13, 13. δμολογία (martyre), 14 n. 100. όμολογῶ, 12, 132. δνικός, cf. λίθος. όνομα : ἀναφορὰ ό., 11, 145, 147-148. — έξ ό., 12, 192; 13, 43; κατ' δ., 8, 135. — τὰ ονόματα, 7, 24; 8, 171, 185. 'Ονουφρίου ([μονή] τοῦ άγίου), 8 not., 196 ¶ 'Ιωνᾶς. Cf. 2 Nicodème. δξύς, cf. μέταξα. όπῶραι, 8, 64. Cf. fruits. όρεσίτροφος, 9, 37. δρια (τά), 6 not. δρια [= δροι], **12**, 25. δρίζω, 5, 31, 68; 8, 168; 10 Ι, 12. όρος, 7, 71, 75 (ἀρχαῖος). — όροι, 12, 2, 14 : καὶ κανόνες, 9, 28; 12, 30, 44-45. "Opog (70), 1 not., 8; 2, 6; 3, 8; 5, 20, 52, 58; 7, 1 et passim; 8, 19 et passim; 9, 2 et passim; 10 I, 9; 10 II, 11, 16; 11, 26 (περὶ τὰ δυτικά), 31 et passim : 12, 70, 123 : App. I a, 4; άγιώνυμον δ., 76 n. 127. 129 n. 185; App. I c, 4; ispòv 6., 126 n. 152; κοινόν δ., 8, 126; περιώνυμον δ., 2, 18;

πολυάνδριον δ., 9, 14; σεμνόν δ., 7, 42;

σωτήριον, σωτηριώδες δ., 10 I, 7, 17; cf.

"Αγιον "Όρος, "Αθως.

όρφανοτρόφος, 4, 37 ¶ 1 Δημήτριος.

πάγιος, cf. βεδαίωσις. πάθος, 7, 118; 8, 26 (ψυγικόν), 159. παϊδες, 8, 165; 13, 75 (ἀγένειοι). παίδευσις, App. I d, 19. παιδίον, 7, 105, 141. Παλαιά Παλάτια, lieu-dit à Amouliane, 6. 23. Cf. Palaia Palatia. παλαιγενής, cf. γρυσόδουλλον. Παλαιολόγος, cf. 'Ανδρόνικος, Μανουήλ. παλαιός, cf. γιστέρνιν, γράμμα, θεσμοί, κανόνες, κῶδιξ, πολιτεία, τυπικόν, τύποι, τύπος, χρυσόδουλλον. πανεύφημος, cf. μάγιστρος, στρατηλάτης. πανήγυρις, lecture erronée pour σύναξις, 116 n. 52. πανουργία, 48 n. 35; 2, 21. Παντελεήμονος [μονή τοῦ άγίου], cf. 1 Léontios, Saint-Pantéléimôn, 3 Théodose. Παντοκράτορος [μονή τοῦ]: μέγας δύαξ τοῦ Π., 14, 5-6, 8, 9-10; App. II a, 3; λάκκος τοῦ Π., Αρρ. ΙΙ a, 4. — οἱ Παντοκρατορινοί, App. II b, 11. Cf. 4 Ignatios, 8 Niphôn, Pantocrator. Παξιμαδά (μονή ... Λαυρεντίου τοῦ), 8 not. Παπαδή [μονή τοῦ], cf. 1 Marc. παπᾶς, 143 n. 321. παράδασις, 9, 48; 10 ΙΙ, 3, 14. παραβάτης, 13, 13. παραδίδομαι (bien), 5, 51-52. παραδίδομαι (disciple), 7, 56, 58, 61, 62, 74; **8.** 109. παράδοσις, 123 n. 131 (άρχαία); 12, 21. παράθεσις, 7, 57. παρακελεύομαι, 8, 145; App. I b, 12; App. I e, παράκλησις, 83 n. 208; 7, 22, 147. παράλογος, cf. κατάσχεσις. παραλόγως, 48 n. 34; 2, 11, 40, 41, 45. παραμυθία (σωματική), 8, 87; 12, 85. παρατήρησις (ἐκκλησιαστική), 12, 100. παρατρέπομαι, 13, 3. παρατροπή. 8. 8. παρεκδάλλω, 8, 197. παρενόχλησις, 27 n. 85; 1, 21; 2, 1, 48; 5, 18.

δγλος, 11, 45.

'Ορφανοῦ (μονή τοῦ), 4 not., 1; 6, 16 ¶ παρενοχλώ, 5, 60. 1 Γοηγόριος. Cf. 1 Gomatou. Πάριλος, spatharocandidat, épi tôn oikeiakôn δγλησις, 51 n. 56; 8, 151. (943), 6 not., 10. παροικία (ίδία), 2, 23. παρουσία, 2, 34, 42; 13, 29. πατέρες (moines), 8, 154; π. καὶ ἀδελφοί, 139 n. 280; 13, 35; 14, 1, 26; πατήρ καὶ άδελφός, 143 n. 321. πατήρ, de l'empereur, 2, 4, 8, 11, 46, 50, 57. πατήρ (spirituel), 7, 61, 72; πνευματικός π., 7, 74, 110; 13, 30-31; App. 1e, 11; π. πατρών, 145 n. 348. Cf. père spirituel. πατριαργεΐον, App. I d, 2. πατριάρχης, 103 n. 80; 10 II, 4; 11, 78, 145, 155; 12, 98; App. Id, 7; App. Ie, 2; οίκουμενικός π., 163 n. 485; 12, 136, 141-142, 160-161; cf. άγιωσύνη, δεσπότης, μετριότης, Κωνσταντινουπόλεως, Τριβούνου. πατριαρχικός, cf. γράμμα, έξαρχος, ἐπιστασία, ήγεμονία, μονή, πιττάκιον, πρωτοσύγκελλος, σιγίλλιον, σταυροπήγιον, σφραγίς. πατρικός (du patriarche), cf. ἐντολαί. 1 Παῦλος, moine d'Athônos (942), 4, 2. Cf. 2 Παῦλος, moine (972), 7 not., 2, 28. Cf. 4 Paul. 3 Παῦλος, moine et prêtre (972), 68 n. 55; 7, 170. 4 Παῦλος, hig. (985), 68 n. 55, Παύλου [μονή τοῦ άγίου], cf. 1 Ξηροποτάμου. Cf. 6 Antoine, 2 Nil, 4 Paul (?), 6 Paul, Saint-Paul. Παφλαγόνος [μονή τοῦ], cf. Nikôn, Paphlagonos. Παγώμιος, moine de Kolobou (908), 2, 36. πεδινός, cf. τόπος. πεῖρα, **8**, 16, 26 ; **10** I, 10. περιδόητος, cf. Λαύρα. περιγραφή, 2 not., 22. περιγράφω, 2, 40. περίθαλψις, 62 n. 5. περικοπή, 8, 151. περίληψις, 8, 114; 10 I, 9; 12, 177, 190; App. I d, 16. περιορισμός, 2 not., 12-13; 6, 34; 8, 127; δπόμνημα καί π., 5, 52. Cf. acte de περιπατητικοί, 15 n. 111. Cf. moines. περιποίησις, 116 n. 56.

περίστασις, 2, 2; 7, 49, 102. Περιστερών (μονή τών), 6 not.; βασιλική μ. τῶν Π., 6, 15; μεγάλη μονή, 7 not., 132 ¶ 1 Εὐθύμιος. Cf. 2 Euthyme, 3 Euthyme, 4 Jean, 1 Méthode, Péristérai, 1 Stéphaπεριώνυμος, cf. "Αθως, ἀσηκρητεῖα, Λαύρα, "Opoc. περιωπή (βασίλειος), 126 n. 158. Πέτρος, hig. de kyr Athanasiou (1045), 8 not., 188. Πέτρου ([μονή] τοῦ ἀγίου), 8, 196 ¶ 6 Μιχαήλ. Πιθαρά [μονή τοῦ], cf. Demètrios, Pithara. πίσσα, 8, 102. πισσών, 116 n. 56. πιττάκιον, 127 n. 168 (πατριαρχικόν); 2 not. (δωρεαστικόν). πλαγίως, 48 n. 35; 2, 10. Πλαχᾶ [μονή τοῦ] : ὁ Πλαχᾶς, 130 n. 190, 155 n. 414, 157 n. 437 438, 158 n. 446. Cf. Isaïe, 7 Kosmas, 13 Théodose, 1 Théophile, 4 Théostèriktos. Πλάκαρι (κελλίον τοῦ), 14, 4-5. πλάτανος, 14, 10. πλεονεξία, 2, 30. πληθος, 8, 84.πληθυσμός, 9, 39. πλήρωμα (καλόν), 9, 35. πλησιάζω, 2, 26; 7, 130; 8, 92-93. πλησιόγωροι (οί), App. I a, 3. πλοΐον, 8, 54, 56, 61, 64, 66 (πλοιάριον), 68, 72-77, 99, 103; cf. vaus. Cf. bateau. πλούσιος, cf. δώρημα, φιλοτιμία. πνευματικά (τά), 7, 85; 11, 70; 13, 35. πνευματικός (titre), 14, 17; App. Ic, 4. Cf. pneumatikos. πνευματικός: πν. καὶ ἀσκητικοί, 7, 77; πν. τῆ γνώσει, 7, 107. πνευματικός, cf. ήγεμονία, ήγούμενος, μάνδρα, πατήρ. πνευματικώς, cf. ανακρίνω. πογονάτιον, cf. ἐπιγόνατα. ποιμαντική (ή), 9, 22, 33. ποιμήν, 1, 16. Cf. bergers. ποιμήν, 82 n. 196. Cf. higoumène. ποίμνιον, 50 n. 49; 1, 16. Cf. troupeaux. ποίμνιον, 8, 26; 9, 14 (άγιον). πολέμιος, cf. έθνη. πόλις, 8, 4, 55; 13, 40; App. I d, 2 (τῶν 'Ρωμαίων), 4.

Πόλις (θεοφύλακτος), 7, 2. πολιτεία, 12, 80; 13, 40, 84; μοναγική π., 13, 4, 6, 7, 9, 10, 65, 70; παλαιά π., 9, 27; ύψηλή π., 12, 69. πολίτευμα, 9, 30. πολιτικός, cf. πράγματα. πολίχνιον, 8, 61. πολυάνδριος, cf. "Όρος. πολυσταύριον, App. I c not. πονηρία, 11, 70. πονηρός, cf. δδός. πόνοι, 11, 43; ἀσκητικοί  $\pi$ ., 9, 7, 21. πορισμός (καπηλικός), 8, 59. πορφυρογέννητος, 3 app. ποταμός, cf. Ζυγοῦ. πράγματα : κοινά πρ., 108 n. 128 ; πολιτικά πρ., 8, 3 ; ἀνωμαλία τῶν πο., 108 n. 130 ; 13, 6. πρακτικός, cf. βίος. πρᾶξις, d'un fonctionnaire, 58 n. 119, 103 n, 79; 5, 37, 44; 6, 6, 40; 8, 30. πράξις (χρυσόδουλλος), 9, 24. πρᾶσις, 8, 116. Πράτανος, cf. 7 Μιχαήλ. ποεσθύτερος. 4. 1: 7 not., 164 et passim; 8, 165, 169, 187, 190, 196; 9, 25; App. I a, 5 : cf. θυηπόλος, ἱερεῖς, ἱερουργός, παπᾶς. Cf. prêtres. πρεσδύτερος τοῦ πρώτου, 7 not. 9 Θεοδώρητος, 4 Θεόδωρος, 2 Νικήτας. προάστειον (νομαδικόν), 53; 2, 25. Gf. proasteion. πρόδατα, 8, 80, 87. Cf. moutons. προδολή, cf. οίκονόμος, πρώτος. προεστώς, 80 n. 175 177; 8, 109, 127; 13, 14, 20, 34, 37, προηγούμενος, lecture erronée pour πρεσδύτερος και ήγούμενος, 132 n. 206. προκαθεζόμενος, 8, 155. πρόκριτος, cf. ήγούμενος. πρόληψις, App. I a, 4. προμήθεια, 12, 132. πρόνοια, de l'empereur, 2, 7 : 3, 4 (βασιλική), 9; 8, 6; 11, 50. πρόοδος, 8, 68. προσένεξις, 13, 14, 68. προσθήκη, 3, 11. πρόσκομμα, 7, 32; 10 Ι, 3. προσκύνησις, 14 n. 100. πρόσοδος, 13, 23 (μερική), 73.

προσομορούντες, 1 not., 8. προσογή, 79. προσπάθεια, 8, 159, 166. προσταγή, 6 not. πρόσταγμα, 6, 1 (τίμιον); 13, 82; App. I d, 17 (βασιλικόν). Cf. prostagma. πρόσταξις, 8, 2; βασιλική πρ., 127 n. 168; 5, 63 : β. καὶ θεία πο.. 8, 37, 172. προστασία, 80 n. 177, 124 n. 135, 138 n. 275, 148; 11, 137 (ἡγουμενική); 12, 124, 152. προστάττω, 2, 34; 8, 78; 11, 111, 122, 124. προσωποληψία, 8, 158. πρόσωπον, 5 not., 2; 7, 8 (ἀρχοντικόν), 41 (ίδικόν), 56, 63-64, 70 (ἀξιόλογον καί εὐλαδές); 8, 49. — είς πρ., 2, 35; 5, 21; 7, 38; ἐκ πρ., 2, 18. Cf. ekprosôpou. προτάσσω: προετάξαμεν, 4, 36. προτροπή, 7, 57, 60; 13, 37, 39; App. I b, 7. πρόφασις, 2, 21; 5, 57; 7, 55, 83 (εύλογος); **10** II, 11 : **13**, 75. προγειρίζομαι, 8, 23, 123. πρωτατινός, cf. άλογον, τόπος. πρωτάτον, 9 not.; 14, 22, 33; App. II b, 12, 12-13. — βουνίν τοῦ πρ., App. II a, 2. έχκλησία τοῦ πρ., Αρρ. ΙΙ a, 5; μεγάλη έ, τοῦ πο., 14, 17 (καὶ καθολική), 18, 28-29; μονή τοῦ πρ., 121 n. 106; νάρθηξ τοῦ πρ., 145 n. 348. — σύνορον τοῦ πρ., 14, 3, 10, 15. 21. Cf. Karvés, Prôtaton. πρωτείον, 11, 77; 12, 94. Cf. prôteion. πρωτεύων, 71 n. 79, 150 n. 379, 162 n. 477; 10 II. 16. πρωτοασημρήτης, 2 not., 38 ¶ 1 Κωνσταντίνος. πρωτόγερος, 115 n. 33. πρωτομανδάτωρ, 6, 17 ¶ 1 Νικόλαος. πρώτος, 7 not., 1, 27, 38-39, 40, 44, 103, 145, 149 (προδολή τοῦ), 163 ; 8, 34 (ἐκλογή τοῦ), 41 et passim; 11, 81, 112, 132, 134, 135, 136, 144, 153, 162, 165; 12, 92 et passim; 14 not., 11, 12, 15, 29; App. I a, 6; App. Ib, 7; App. Ic, 1; App. Ie, 7, 13; App. II a, 7, 9 ; δ αὐθέντης μας δ πρ., 135 n. 233; cf. ἀρχή, σύστημα ¶ 2 'Αθανάσιος, 1 'Ανδρέας, 2 Θεοφάνης, 1 Θεοφύλακτος, Ἰωαννίκιος, 9 Κοσμᾶς. Cf. prôtos. πρώτος ήσυχαστής, 114; 2 not., 18 ¶ 1 'Ανδρέας. πρῶτος, cf. λαύρα. πρωτοσκρινιάρης, lecture erronée, 4 not., app.

πρωτοσπαθάριος, 2, 31, 34; 6 not., 9, app. 3, 9; βασιλικός πρ., 2, 38, 39; 4, 7, 13, 14, 40; 6 sceau, not., 1, 3, 6 ¶ 1 Βασίλειος, Εὐπράξη, Ζωήτος, 1 Θωμάς, 2 Θωμάς, Κατακαλών, 1 Κωνσταντίνος, Τζουλας. πρωτοσύγκελλος : μέγας πρ. πατριαρχικός, 145 n. 348. Cf. protosyncelle. ποωτότυπον (τὸ), 170, 171 n, 41; 7 not.; 9 not. πρωτότυπος, cf. τυπικόν. πρώτου (ὁ τοῦ), cf. ἡγούμενος, πρεσδύτερος. πταΐσμα, 10 Ι, 8, 14, 16; 10 ΙΙ, 9, 17; 13, 58. πτελέα (λαυρατωμένη), 6, 30. πύργος, cf. Βασιλείου. 'Ραβδά ([μονή] τοῦ), cf. 3 Γρηγόριος. Cf. 'Ραβδούχου [μονή τοῦ], cf. 5 Athanase, 6 Grégoire, Rabdouchou, 5 Théodose. δαθυμία, **13**, 4. ραγώνιν, 6, 29. ρόγα, de l'Athos, 7 not., 26, 148. Cf. pension. ρόγα (salaire), 7, 121. 'Ρουδάδων [μονή τῶν], cf. 2 David, Roudaba, 2 Théoktistos. δύαξ, 6, 22, 29, 30; 14, 4, 5, 6, 8, 9, 12; App. II a. 3. — δυάκιν, 6, 26. 'Ρωμαΐοι, cf. αὐτοκράτωρ, βασιλεύς, πόλις. 'Pωμανός [Ier Lécapène], 1 not.; 3 not., 1, 17, app. Cf. Romain. Σάδα [κελλίον τοῦ ἀγίου], cf. 5 Théodoulos. Σάβας, hig. et koubouklèsios (972), 7 not., 175. σακέλλη, 36 n. 151. σάκρα, 51 n. 58. σανίδια, 8, 102; 14, 23; App. II a, 6. σανός, App. II b, 12. σεδαστός, cf. γραφή. σέκρετον (εὐαγές), 55 n. 87. σέκρετον, cf. ἀσηκρητεῖα. Cf. sécréton. σεμνεζόν, 128 n. 173; 12. 53. σεμνός, cf. "Όρος. Σερδιώτου, établissement à l'Athos (?), 158 n. 446. Cf. 3 Iôakeim, 6 Iôannikios, 13 Théodose. Σέργιος, hig. (972), 7, 173.

Σθλαδανδρέου [μονή τοῦ], cf. 4 Théodose.

σιγίλλιον, 4 not. - d'un empereur, 1, 10, 24;

312 2 not., 4, 11, 12; ἐπικυρωτικὸν [σιγίλλιον], 2 not., 11; cf. γρυσόβουλλον σ. Cf. sigillion. - d'un patriarche. 10 I not. (πατριαργικόν); 11 not., 133, 167. σιγιλλιώδης, cf. γράμμα. σίγνον, 4, 1, 2, 3; 8, 118. σιδηροκαυσεΐον, 36 n. 156, 37 n. 164. Σιδηροκαυσίτης, cf. 1 Νικήτας. - Σιδηροκαυσίται, 37 n. 159. Σιδηροκαυσίων (δήμος, υποδιοίκησις ου κατιλίκιον), 37 n. 165. Σιδηροκαυσίων (γωρίον τῶν), 2 not., 14 (-σεί-). Cf. Sidèrokausia. Σικελοῦ [μονή τοῦ], cf. 3 Luc, 5 Nicéphore, 2 Phantinos, Sikélou. Σιμωνόπετρας [μονή τῆς], cf. 9 Dorothée, 1 Simôn, Simonopétra. Σιμωνοπετρίτης, lecture erronée ?, 146 n. 349. Σισώη (μονή τοῦ κῦρ), 8, 189 ¶ 5 'Αθανάσιος. σιτία, 13, 8. σῖτος, 8, 70. Cf. blé. σκανδαλίζω, **13**, 65, 66. σκάνδαλον, 96 n. 9; 7, 3, 21, 125, 129, 131, 154; 8, 17, 163; 9, 28, 36; 10 I, 3; 13, 80. σκεύη (ἱερὰ), **13,** 68. σκευωρία, App. II a, 7. σκηνή (εὐτελης), 1, 7-8. σκηνώματα, 70. Σχρινιάρης (Βασίλειος δ), candidat (942), 4 not., 42. σπαθάριος (βασιλικός), 4, 44; 6, 17 ¶ Βαρδανόπουλος, Φούσκουλος. σπαθαροκανδιδάτος (βασιλικός), 6, 11, 12 ¶ 'Αναστάσιος, 3 'Ανδρέας, Πάριλος. Σπήλαιον (ήσυχαστήριον τὸ), dépendance d'Iv. 41. Σπηλαιώτου (μονή τοῦ), 4 not., 1; 6, 16 ¶ 2 'Ανδρέας. Cf. Spèlaiôtou. στασιάζω, 5, 31; 7, 31; 8, 27; 9, 1. Σταυρονικήτα [μονή τοῦ], cf. 9 Gabriel. 8

Nicéphore, Stavronikèta.

3 not., 1, app. Cf. Étienne.

3 Στέφανος, moine (972), 7, 170.

στενός, cf. όδός.

σταυροπήγιον (πατριαρχικόν), 11, 154.

σταυρός, passim; cf. 2 Επροποτάμου.

1 Στέφανος, magistros (908), 2 not., 37.

2 Στέφανος, eggistiarios (943), 6 not., 11.

Στέφανος, fils de Romain Ier, coempereur.

Στέφανος, cf. Βαρδανόπουλος. Στεφάνου [μονή τοῦ], cf. 10 Théodose, 14 Théodose, 8 Théodoulos. Στουδίου (μονή τῶν), 7 not., 156; 8, 178 ¶ 2 Εὐθύμιος. Cf. Stoudios. στράτα (ή), 14, 7, 8, 11, 13. στρατηγός, 1, 13; 4 not.; 5 not., 16, 35, 43; 6 sceau, 1 ¶ Κατακαλών. στρατηλάτης (πανεύφημος), 4 not., 13 et app. Κατακαλών. στρατός, 8, 3. Στροδηλαίας [μονή τῆς], cf. 8 Euthyme, Strobèlaia. στρώμοναν, 14 not., 6. σύγγραμμα, 76 n. 128. συγκαθεζόμενοι, -θεσθέντες, 8, 41, 155-156. συγκαταδικάζω, 10 ΙΙ, 6. συγκοινωνία, cf. αίτίαμα, βάρος, έγκλημα, έπιτίμιον. συγκρίνω, 8, 158. συγκροτήσεις (κοιναί), 122 n. 121. Cf. redevance. σύγχυσις (κοσμική), 10 Ι, 2, σύλλογος, 8, 154. συμβουλία, 117. 1 Συμεών, hig. (972), 7, 172, 2 Συμεών, hig. (972), 7, 174. 3 Συμεών, hig. de Berroiôtou (996), 87 n. 251. 4 Συμεών, hig. de Galiagra (1045), 8 not., 190. συμμορία, 12, 42. σύμφωνα, 4, 34. συμφωνία, 13, 14, 15, 28, 29; App. II a, 9. συναγωγή, 120 n. 97; 8, 138. συναγωνιστής, 29 n. 99. συναίνεσις, 7, 155 : 8, 109. συναντήματα (ψυχικά ή σωματικά), 13, 38. σύναξις (assemblée de l'Athos), 7 not., 21. 22, 25, 26, 33-34, 144, 147; 8, 137, 147, 150, 155 (καθολική), 157, 164; 10 Ι, 5 (?), 14 (?); ίδιαι σ., 119 π. 85; κοιναί σ., 116 n. 56, 119; τυπική μεγάλη σ., 119. Cf. assemblée. σύναξις (assemblée d'un couvent). 13, 44. σύναξις (réunion), 100 n. 49, 117 n. 63; 7. 14; **10** I, 5 (?), 14 (?), σύναψις, 8 not. ; 9, 45. συνδιάσκεψις, 9, 25, 41.

συνδρομή, 7, 141. συνεδριάζω, 117 n. 63; 7, 14, 24. συνέδριον (θεοστυγές), 14 n. 99. συνείδησις, 7, 154; 8, 121; 10 Ι, 16, 20; 13, 63, 80, συνέκδημος, 163 n. 482. συνέλευσις, 7. 40: 13, 28. συνεπιβολή, 7, 141. συνεπιβραβεύω, 11, 92. συνεπικυρώ, 11, 91. συνεργία, 13, 75. συνήθεια. 9, 23 (άργαία): 12, 142-143; 13, 24. 26. συνθήκαι, 13, 12. συνοδικός, cf. θέσπισμα. σύνοδος (assemblée extraordinaire), 120. σύνοδος, 13, 52; App. I b, 1 (ἱερά), 6 (id.); App. Ic, 7; App. Id, 16 (ἐνδημοῦσα), 20 (άγία). συνοίχησις, 26 n. 73. συνοικονομώ, 7, 23. συνοπαδός, 29 n. 99. σύνορον, 38 n. 170; 4, 21, 23, 25, 28; 5, 3 et passim; 6, 39; 14, 3, 10, 15, 21. συντεχνία, 7, 92; 13, 60. σύστασις, 12, 86; 13, 79. συστατικός, cf. γράμμα. σύστημα : κοινόν σ. τοῦ πρώτου καὶ τῶν ηγουμένων, 120 n. 92; χριστιανών σ., 1, 12; μοναζόντων τάγματα καὶ σ., 12, 56. σφραγίζω (confirmer), 103 n. 80; App. I e, 12. σφραγίζω (sceller), 6, 44; 8 not.; 9, 44; cf. βουλλῶ. σφραγίς (confirmation), 11 not., 132, 134 (πατριαρχική), 135, 153; 12, 99, 129 (ἀρχιερατική), 134, 140, 147-148, 179. Cf. consécration. σφραγίς (sceau), 6, 44; 7, 161 (βασιλική); 9. 44 : διά χηροῦ σ., App. I a, not. ; μολυβ-Sivn a., 8 not. Cf. sceau. σχήμα, 7, 49, 52 (μοναδικόν), 60 (μοναχικόν); 13, 12 (άγιον), 71 (μοναχ.). Cf. habit. σχίσμα, 7, 31. σχολαστής, cf. βίος. σωματικά (τά), 102 n. 70. σωματικός, cf. παραμυθία, συναντήματα. σωτηρία, 10 Ι, 2; 11, 97; 13, 36. σωτήρια (τά), 12, 127. σωτήριος, σωτηριώδης, cl. "Όρος. 1 Σωτήρος (μονή τοῦ), 8 not., 192 ¶ 2 Βαρθολομαΐος.

2 Σωτήρος [μονή τοῦ], cf. 2 Dionysios, Sauτάγμα : μοναζόντων τ., 12, 56 ; μοναχικόν τ., 13 not. ταμεΐον (άγιον), 55 n. 90. ταμίας, 108 n. 136. τάξις, 9, 3; δευτέρα καὶ τελευταία τ., 11, 97; έκκλησιαστική τ., 12, 142, 155-156; τ. τῆς άδελφότητος, 79 n. 161; τ. μοναγικής πολιτείας, 13, 10; τ. προεστώτος, 80 n. 175 177; τ. σιγιλλίου, 46 n. 14, 48 n. 27; 2, 10-11, 12: τύπος καὶ τ., 9, 38, ταπείνωσις: ή τ. ήμων (un moine), 8, 116, 142-143. ταραγή, 1, 17. τέλειος, εί. ἀπέλασις, διάλυσις, κατάστασις. τελευταΐος, cf. τάξις. τέλος: ὑποταγή τοῦ τ., 5, 24. Cf. impôt. τετράγωνα, cf. ξύλα. τέχνη, 13, 1, 4; τ. τεχνῶν, 13, 4-5. Τζιντζιλούκης, cf. 7 Κοσμάς. Τζουλας (Θωμᾶς δ), protospathaire (942), 4 not., 13-14; 5 not., 16, 35, 43. Cf. Tzoulas. τήρησις (κανονική), **12,** 21. τίμημα, 8, 73. τίμιος, εί. γράμμα, γραφή, κέλευσις, πρόσταγμα. τόπια, 2, 40; κλασματικά τ., 5, 26-27; κοινά τ., 8, 132. τόπος, 5, 29, 31, 34, 47; 6, 8, 36; App. II a, 7; App. II b, 14, 15; ἀδέσποτος τ., 7, 43; έπίχοινος τ., 8, 131; ιδιάζων τ., 8, 87; κοινοῦ τ., 8, 129 ; κοσμικώτερος τ., 10 I, 7 ; πεδινός τ., 6, 35; πρωτατινός τ., 14, 2, 3; ψυγωφελής τ., 10 Ι, 1. τράγος, 8 not. τράπεζα (οἰκειακή βασιλική), cf. ἐπὶ τῆς... τράχηλος, 13, 65. Τρίδουνον (Tirnovo), App. I d, 4. Τοιδούνου (πατριάρχης), Αρρ. Ι d, 4, 11 (π. Ζαγορᾶς) ¶ 4 Γρηγόριος. τροφή, 10 Ι, 14. τυπικόν, de Tzimiskės, 7 not., 24, 35, 72, 152; 22. 28. 43 (γρυσόβουλλον), 56, 103 (παλαιόν), 107, 113 (παλ.), 143 (id.), 145 (χρυσόδ.), 179, 199 (πρωτότυπον); 9, 33. -de Monomague, 8 not., 1, 176, 199 (πρωτόύπουργία, 13, 71.

28, 31 (ἰερά), 43. - typikon de Manuel.

τυπον); 9, 44, 47. - de Manuel, 13, 84. d'un couvent, 8 not., 23, 45, 78. - ἔγγραφον καὶ ἐνυπόγραφον τ., 95 n. 2; 8 not., 56-57. Cf. typikon. τυπικός, cf. σύναξις. τύποι, 7, 35; 8, 44, 163, 174, 180; 9, 42;

τύπος, 8, 72; 9, 38; ἀρχαία συνήθεια καὶ τ., 9, 23; ἀρχῆθεν (ou ἐξ ἀρχῆς) τ., 71 n. 79; 7, 149; θεῖος καὶ βασιλικὸς τ., 98 n. 31; παλαιός τ., 103 n. 80; 8, 34, 134. - τ. των κλασματικών, 2, 53; χαριστικής τ., 2, 12. τυπῶ, 108 n. 132; 7, 104, 151, 153, 155, 160; 8, 56 et passim; 13, 7, 76, 78, 79.

τυραννίς, 13, 41. ύπαίθριοι, 24 n. 60. ύπεργος, cf. γη. ύπερόριον (τό), 10 Ι, 2. ύπέοπυρον. 13. 17. Cf. pièce d'or. ύπεύθυνος, 10 ΙΙ, 6, 19. ύπήκοος, 26. ύπηρεσία, 8, 66, 93, 96, 98; 13, 27, 56. ύπηρεσίαι (αί), 13, 33. ύπηρετώ, 26 n. 77; 8, 147; 14, 18 et app. ύπογραφή, 5, 45-46; 7 not., 24; 8, 171; 9, 43; App. Ib, 10. ύποδιάκονος, App. I c not., 3; App. I e not., 12. ύποδιοίκησις, cf. Σιδηροκαυσίων. ύποδοχή, 7, 43, 46; 11, 73; 12, 73. ύπόθεσις, 5, 34; 7, 15, 18-19; 8, 25, 155 (ἀξιόλογος), 160 (εὐτελής), 162; 10 I, 3; App. Ib, 13; App. Id, 10. ύποκρατῶ, 14, 16. ύπόμνημα, 2 not. ; 5, 43, 52, 68. δπόμνησις, 72 n. 95, 83 n. 208; 10 II, 1; 13, 11. ύπόνοια, 8, 163.

ύποτακτικός, 7, 77; 13, 27. Cf. serviteur.

ύποτύπωσις, d'Athanase pour La, 13, 25,

ύποτυπουμαι, 13, 81.

ύπουργός, 7, 29; 8, 136, 140, 144, 146, 148, 150; 13, 27, 38, 39, 40. Cf. serviteur. ύπουρία, cf. "Αθως. ύφαίρεσις, 3, 12. άργαΐοι τ., 96 n. 12 ; ένθεσμοι και ψυχωφελεῖς ύψηλός, cf. πολιτεία. τ., 8, 170; παλαιοί θεσμοί και τ., 8, 32. Φακηνοῦ (μονή τοῦ), 8, 193 ¶ 10 Ἰωάννης. Cf. 13 Jean, 16 Jean, 1 Niphôn, Phakènou, Φαλακροῦ (μονή τοῦ), 8, 192 ¶ 1 Βαρθολομαῖος, Λεόντιος, 1 Νεόφυτος, Cf. 10 Iôannikios, 4 Nicéphore, Phalakrou. Φανερωμένος, cf. Γεωργίου. φάρμακον, 10 Ι, 6 (αλεξίκακον); 13, 1. φελόνιον, App. I c not., 2. φιλάγαθος, cf. βασιλεύς. Φιλαδέλφου (μονή τοῦ), 8, 194 ¶ 8 Κοσμᾶς. Cf. 5 Dionysios, Philadelphou. φιλαργυρία, 7, 88; 8, 62. φιλία (μερική), 8, 130, 159. Φιλίππων (μητροπολίτης), App. I d, 4 ¶ 4 Γρηγόριος. Φιλόθεος, patriarche de CP, App. I e, 2. Cf. Philothée. Φιλόθεος, lecture erronée pour 1 Théophile, 157 n. 437. Φιλοθέου Γμονή τοῦ], cf. Amphilochos, 8 Antoine, Kallinikos, Philothée, Philothéou, 5 Stéphanos. φιλονεικία, 96 n. 9; 5, 13; 7, 3, 21, 29, 126. φιλονεικώ, 4, 19; 5, 30. φιλοσοφία, 11, 44 (κατά Θεόν); 12, 42-43 (ἐπιστημονική). φιλοτιμία, 122 π. 124; φ. βασιλική καὶ πλουσία, 8, 7. φιλοτιμούμαι, 8, 76; 11, 74. φιλόχριστος, cf. ἄναξ, βασιλεία, βασιλεύς. υποσημαίνομαι, 1 not., 25, 26; 2, 60; 3, 16; φοιτητής, 26, 68 n. 57. 9, 52; 12, 200; 13, 85. φορολογία, App. I a, 1. ύποστροφή, 10 Ι, 11. φορτίον, App. II b, 12. ύπόσχεσις, 13, 21. Φούσκουλος (Γρηγόριος δ), spathaire (942), δποταγή (circonscription fiscale), 5, 1, 24. 4 not., 44. ύποταγή (obéissance), 7, 72, 111, 120; 13 φρήν (ἀνακτορική καὶ θεία καὶ βασιλικωτάτη), not., 11, 14, 20. 8, 3,

φροντιστήριον, 11, 54; 12, 53.

Χανᾶ ([μονή] τοῦ), cf. 2 Κύριλλος. Cf. Chana.

χαριστική, 48 n. 27; 1 not.; 2 not., 12; 7, 70. Χαρίτων, patriarche de CP, 10 II sceau, not., 19; App. I a not. χάρτης, 2, 22, 41, 45, 49. Gf. chartès. χαρτί, 14, 33 ; χ. ἡγουμενείας, 127 n. 168. χαρτία, 9 not. χαρτουλάριος, du thème de Thess, 6, 13 ¶ 3 'Ανδρέας. γεῖλος, d'un ruisseau, 14, 5; App. II a, 3. γείο : βασίλειος γ., 126 η, 160 : βασιλική καί θεία γ., 7 not.; App. I a, 8; οἰκεία χ., 1 not., 26; 8, 4. — διά χ., 151; 4, 37; 8 app. 193, 194. χειραγωγώ, 13, 3, 36. χειροθεσία, App. I d, 17. γειροτονία, 27 n. 83. χειροτονώ, 124 n. 138; 8, 166, 168-169; App. I a not., 6; App. Ic, 5. γέρσα (τὰ), 4, 22. Χιλανδαρίου [μονή τοῦ], cf. 13 Antoine. Chilandar, 8 Dionysios, 5 Dorothée, 6 Dorothée, Gourias, 24 Jean, 14 Kosmas, 4 Païsios, 5 Sabas, Sava, 6 Syméon. Χλομουτζών (χωρίον τών), 2 not., 14. Cf. Chlomoutza. χορτάριν, 14, 22, 23; App. II a, 6. χορτοφαγία, 24 n. 59. γρεΐαι, 7, 98, 99; 8, 64. — γρειώδη, 10 Ι, 15. χρήματα (τà), 13, 68. Χριστίνης (μονή τῆς ἀγίας), 4 not., 1; 6 not., 24 ¶ 1 Μεθόδιος. Cf. Sainte-Christine. Χριστόδουλος, hig. ὁ τοῦ πρώτου (972), 7 not., 163. Cf. Christodoulos. Χρομιτίσσης [μονή τῆς], 6 not. (et Χρωμίτσα) ¶ 3 Νικόλαος. Cf. Chromitissa. γρονικός, cf. ίστορία.

γρόνος, cf. δίκαια. Χρυσεία, Χρυση, lieu-dit à l'Athos, 90 n. 299. youglov, 75 n. 124. χρυσοδούλλιον, 46 n. 15, 103 n. 78; 3 not., 5, 7, 11, 13, 16; **4**, 35; **8**, 22, 24, 28, 43. γουσόβουλλον, 1 not.; 5, 22, 26, 67; 6, 43; 9 not.; 12 not.; 13 not.; χρ. παλαιγενές, ίδιον, 128 n. 172; παλαιόν γρ., 6 not. Cf. chrysobulle. γρυσόβουλλον σιγίλλιον, 8, 76. γρυσόδουλλος, cf. γραφή, πράξις, τυπικόν. γρυσόδουλλος λόγος, 9, 46, 50; 11, 84, 91, 151; **12**, 83-84, 171-172, 186, 194; **13**, 82, Χρυσοστόμου [μονή τοῦ], cf. 9 Paul. χρυσούς, cf. βούλλα. Χωλοῦ (καθέδρα τοῦ), 112 n. 14. γώρα, 2 not., 26, 29 et app. ; 4, 8, 16, 28. χωράφιον, 4, 20, 22; 6, 24; 7, 114. Cf. champs. γώρησις, 8, 66. γωριάτης, 1, 14; 4, 8, 10; 5, 3, 5. χωρίον, 5 n. 25, 26 n. 74, 37 n. 159 165; 2 not., 14, 48, 55; 4, 1; 5, 8; cf. 'Αραβενίχεια, Σιδηροκαυσίων, Χλομουτζών. Ψευδάχη [μονή τοῦ], cf. 2 Éphrem, 8 Joseph. ψῆφος, 11, 126 (κοινή); 13, 28, 47. ψηφος (document), 6 not., 7. ψυγικά (offrandes), 122 n. 119. ψυχικά (τά), 8, 33; 11, 142. ψυχικός, cf. αἰτίαμα, κίνδυνος, πάθος, συναντήματα. ψυχοδλαδής, cf. έμπορία, κεφάλαιον.

ψυχωφελής, cf. τόπος, τύποι.

ώφέλεια, 7, 22, 110; 13, 79.

## TABLE DES PLANCHES DE L'ALBUM

| Actes                                                                      | Planches      |
|----------------------------------------------------------------------------|---------------|
| 1. — Sigillion de Basile Ier (juin [883])                                  | I             |
| 2. — Acte de Léon VI (février [908])                                       | 11-111        |
| 3. — Chrysobulle de Romain Ier Lécapène (août [934])                       | IV            |
| 4. — Protocole d'accord entre Hiérissiotes et Athonites (mai [942])        | VII-VIII      |
| 5. — Rapport de l'épopte Thomas ([entre mai 942 et août 943])              | V-VII         |
| 6. — Délimitation de l'Athos (2 août [943])                                | IX-X          |
| 7. — Typikon de Tzimiskės ([avant l'été 972])                              | XI-XIX        |
| 8. — Typikon de Monomaque (septembre 1045)                                 | XX-XXV        |
| 10. — Requête d'un moine et décision du patriarche Charitôn ([1178-1179]). | XXVI-XXVII    |
| 11. — Sigillion du patriarche Niphôn ([novembre 1312])                     | XXVIII-XXX    |
| 12. — Chrysobulle d'Andronic II Paléologue (novembre 1312)                 | XXXI-XXXV     |
| 13. — Chrysobulle-typikon de Manuel II Paléologue (juin 1406)              | XXXVI-XXXVIII |
| 14. — Acte du prôtos Kosmas (10 juin 1500)                                 | XXXIX         |
| Appendice I — Documents sur les prérogatives de l'Athos                    | XI.           |

## TABLE DES MATIÈRES

| Ouvrages et revues cités en abrégé                                                                                                                                                                                                  | 13                   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| PREMIÈRE PARTIE                                                                                                                                                                                                                     |                      |
| LE MONACHISME ATHONITE: SES ORIGINES, SON ORGANISATION                                                                                                                                                                              |                      |
| CHAPITRE PREMIER<br>L'ATHOS AVANT LES MOINES                                                                                                                                                                                        |                      |
| Une presqu'île abandonnée     Hypothèses sans fondement sur l'origine du monachisme athonite     La question de la provenance géographique des moines de l'Athos                                                                    | )<br>(<br>18         |
| CHAPITRE II                                                                                                                                                                                                                         |                      |
| DU DÉSERT A LA FORMATION D'UN CENTRE MONASTIQUE                                                                                                                                                                                     |                      |
| A. Les premiers athonites connus                                                                                                                                                                                                    |                      |
| Premières mentions de l'Athos dans les sources non athonites.      La figure historico-légendaire de Pierre l'Athonite.      Saint Euthyme le Jeune et ses séjours au Mont Athos.      Disciples et compagnons d'Euthyme à l'Athos. | 17<br>19<br>29<br>29 |
| B. Les premiers groupements connus                                                                                                                                                                                                  | 3                    |
| Ermites et groupes anachorétiques au Mont Athos                                                                                                                                                                                     | 35<br>35             |
| CHAPITRE III                                                                                                                                                                                                                        |                      |
| LES PREMIERS PRIVILÈGES IMPÉRIAUX                                                                                                                                                                                                   |                      |
| 1. Indépendance administrative et économique de l'Athos. 2. Définition de l'entité athonite. 3. Confirmation des droits acquis et octroi de nouveaux privilèges. 4. Établissement de la frontière.                                  | 45<br>48<br>54<br>56 |
| CHAPITRE IV                                                                                                                                                                                                                         |                      |
| DES GROUPES ANACHORÉTIQUES AUX GRANDS COUVENTS                                                                                                                                                                                      |                      |
| 1. Les premiers monastères athonites connus                                                                                                                                                                                         | 6:<br>6:<br>8:<br>8: |

| 320 | ACTES | υa | PRÔTATON |
|-----|-------|----|----------|
|-----|-------|----|----------|

| CHAPITRE V  LES CONSTITUTIONS DE L'ATHOS A L'ÉPOQUE BYZANTINE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1. Le typikon de Tzimiskès et la fin d'une époque. 2. Le typikon de Monomaque. 3. Le typikon de Manuel Paléologue.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 95<br>102<br>107                                                                               |
| CHAPITRE VI<br>L'ORGANISATION CENTRALE DE L'ATHOS                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                |
| Le mythe d'une assemblée athonite siégeant hors de l'Athos.     L'institution centrale.     Le prôtos.     Liste des prôtoi.     Les officiers du Prôtaton.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 111<br>114<br>123<br>129<br>150                                                                |
| SECONDE PARTIE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                |
| ÉDITION DES ACTES                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                |
| Les archives du Prôtaton et la présente édition                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 167<br>174                                                                                     |
| Textes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                |
| 1. Sigillion de Basile I <sup>er</sup> . 2. Acte de Léon VI. 3. Chrysobulle de Romain I <sup>er</sup> Lécapène. 4. Protocole d'accord entre Hiérissiotes et Athonites. 5. Rapport de l'épopte Thomas. 6. Délimitation de l'Athos. 7. Typikon de Tzimiskès. 8. Typikon de Monomaque. 9. Chrysobulle de Constantin IX Monomaque. 10. Requête d'un moine et décision du patriarche Charitôn. 11. Sigillion du patriarche Niphôn. 12. Chrysobulle d'Andronic II Paléologue. 13. Chrysobulle-typikon de Manuel II Paléologue. 14. Acte du prôtos Kosmas. | 177<br>181<br>185<br>188<br>192<br>197<br>202<br>216<br>233<br>238<br>243<br>249<br>254<br>261 |
| APPENDICES:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 265                                                                                            |
| Documents sur les prérogatives de l'Athos     Obligations de Vatopédi et du Pantocrator envers le Prôtaton au titre de l'usage d'un pré      Documents byzantins du Prôtaton connus par d'autres fonds                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 272<br>273                                                                                     |
| Index français                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 275                                                                                            |
| INDEX GREC                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 293                                                                                            |
| TABLE DES PLANCHES DE L'ALBUM                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 317                                                                                            |
| Table des matières                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 319                                                                                            |

IMPRIMERIE A. BONTEMPS
LIMOGES (FRANCE)
Dépôt légal : 3° trimestre 1975